#### GOVERNMENT OF INDIA

#### ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA

## ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 294-1/old

D.G.A. 79.

30969 Religion des Voda H- aldenberg Berlin 1894. 2698 Library Rest No



21-4-02. Page



Verlag von Wilhelm Berfs (Boson of Bachhandhing) in Berlin.

### Hermann Oldenberg.

Die Hymnen des Rigveda, Band 1. Marriaghe und textgeschichtliche Prolegomena gr. 8". X u. 548 S. 1888. geli. 14 M.; geb. 16 M.

Buddha. Sein Leben, seine Lebre, seine Gemeinde Zweite Auflage gr. 8c. XII n. 420 S. 1890. geh. 9 M.; geb, 10 M. 50 Pr.



# RELIGION DES VEDA.

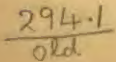
New Delhi St

vin Ly

HERMANN OLDENBERG.

39909









#### BERLIN.

VERLAG VON WILHELM BERTZ (BESSHESCHE BEGHLARPLUNG.) 1804.

# LIBRARY, NEW JELHI. Ase No. 30969 Date. 9 57

to indicate Worten to a wan tach J wie doch mazdeprochart a let romalisation r; a tot dom sub Shullah.

#### Vorbemerkung.

Ein Versuch die vedische Religion darzustellen kann natürlich nicht anders als sich auch mit der Mythologie des Veda beschaftigen. Der Verfasser hat hierbei eine scharfe Grenze, die alle Materialien und Fragen von auf mythologischer Bedeutung ausgeschlossen hätte, weder ziehen können noch wollen. Gebrigens sind von den vedischen Mythen im Wesentlichen allein die hervortretendsten berneksichtigt worden; bei den übrigen pflegen von der Erzählung nur so dürftige Fragmente vorzuliegen und ist jeder Versuch einer Erklärung so haffungsdos, dass es richtig schien sie von einer Darstellung wie der hier unternommenen auszuschliessen

Kiel, im August 1894.





#### Inha-lt.

#### BINLESTUNG.

| Die Queilen.                                                                                                                                                                                              | Selle  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Das alte Indien und der Reverla.  Der allfiedlache Volkscharmeter S. 1. Character der 15- vedte aluge Poe in S. 3. Jüngere Thodo des Berredo S. 7.  Der Reverla als redignangsprechiehtliche Qualle S. 9. | 1-31   |
| Der Ynjurvedu<br>Sarrificule Zantwreprücka S. 14                                                                                                                                                          | 14-16  |
| Der Atharvaveda Inhalt des Atharvaveds S. 17. Prosteriicher Character S. 18. Der Atharvaveda als Quidle für das Zouliernesses S. 19. Die Götter und Mythen im Atharvaveda S. 20.                          | 17-22  |
| Die Jängere vodische und die ansservedische Literatur .<br>Brühmanne und Sätzei S. 22. Geschichtliches und Ec-<br>sählungen S. 25.                                                                        | 22-24  |
| Veda und Avesta.  Veda und Avesta con rennes der Sprache S. 20. Von Semen die Inkalie, Götter und Rinnal S. 28.                                                                                           | 36-131 |
| Indogermanische und allgemeine Religionsvergleichung<br>Die Indogermanische Getter und Mythen S. 23. Geber-<br>gehreiten des hedespermanischen Gebote S. 37.                                              | 83-35  |
| ERSTER ABSCHNITT.                                                                                                                                                                                         |        |
| Die vedischen Götter und Dämonen<br>im Allgemeinen.                                                                                                                                                       |        |
| Die Götter und Dämonen in ihrem Verhältniss zur Natur<br>umd den übrigen Schstrafen der mythischen Con-                                                                                                   |        |
| Seption  National Anthropomorphism S 33 Ages and the Pract S 43 Verdinklungen and Neublidangen S 48.  Natural than Ambersellism Elements der Matten S 53.                                                 | -00-02 |

| 81   | Author)                                                                                                           |             |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
|      | No. 17 C. Paris L. R. Barrer S. A.T. Tanamar G.Co. de                                                             | on the last |
|      | Die kleinen Damemen Sentenmenen S. 67. Jonaum Gebert-<br>typnit S. 68k Savitar S. 61. Belanquat 2, 66k Gotter und |             |
|      | Thiere S. 65. Thiorenshrung S. 63. Therforming Palamen                                                            |             |
|      | and Glater S. 71. There als Bedle der Getter S. 74.                                                               |             |
|      | Thierhelische S. 70. Messelt and This S. St. Tetomicanis                                                          |             |
|      | S. St. Leblose Symbols der Götter S. St.                                                                          |             |
| ales | Vielheit der Götter                                                                                               | 99-10       |
| THE  | Gottersofmaren und Götterpasse S. 112. Imm oder Varnus                                                            |             |
|      | al höchster Gott 5,24. Vormmehung der Gatterrypen S 8.                                                            |             |
|      | Mit Mitman 1 11/11 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                  |             |
|      | WALFERD A DOUBLET                                                                                                 |             |
|      | ZWEITER ABSCHNITT.                                                                                                |             |
|      | Die einzelnen Götter und Dämonen.                                                                                 |             |
| Agra | a concension of the time the                                                                                      | 102-13      |
|      | Dar vortedlische und der verteche Fouergott S. 192. Agus                                                          |             |
|      | verachioton Roburren S. 105. Agair unit alie Sonne S. 108.                                                        |             |
|      | Agai und die Wasser; der Blite S. 111. Apara mijest                                                               |             |
|      | S. 115. Wotters Formen Agni S. 12t. Herablunk Agale                                                               |             |
|      | S 121, Auditading Again S, 123, Agai al. Vater de-                                                                |             |
|      | Menschengeschleibte S. 125. And and the Manuchen,                                                                 |             |
|      | Zanberfoner, Hausfaner, Opferborer S, 128.                                                                        |             |
| Ind  | Object to the second second second                                                                                | 131-18      |
|      | Vorgon highte Indra. S. Eds. Der Vyrranieg S. 135. Die                                                            |             |
|      | Berwingung der Punis und Gewinnung der Kaho S. 14th.                                                              |             |
|      | Dis Commung des Lichts S 150 Unitras Stop aless die                                                               |             |
|      | Dates S. 151. Kates and Sashin S. 158. Namuel S. 101                                                              |             |
|      | Die Asurus S. 162. Historische Vorgäuge S. 167. Smatige                                                           |             |
|      | Inframpthen, Indra and die Morgenrophe, der Sonnengen                                                             |             |
|      | umi Krapa S. 168. Trink- und Liebosahountouer S. 170. India und Vrydakapi S. 172. Indias Character S. 174.        |             |
|      | Sound der Göttnertauch, Vorgenschichte S. 175. Der Sonn                                                           |             |
|      | am Illiame I and and dem Berge S. 178. Die Rerabbellung                                                           |             |
|      | d Sann S. 179, Gottham Persanlichkeit am Soms S. 181.                                                             |             |
|      | Some may dor Mond S. 182.                                                                                         |             |
| Vari | nna, Mitra und die Adityas                                                                                        | 185-200     |
| ,    | Der Kreis der Adityns S. 185. Character and physiadhe                                                             |             |
|      | Aibribute der Addyns S. 185. Mars and die Sonne S. 190                                                            |             |
|      | Die Adityse gleich Some, Mond, Planelon; fromde Her-                                                              |             |
|      | Lunft des Adirys S. 192. Das Rin S. 195. Das Rin and                                                              |             |
|      | die Götter S. 199; Varups als Wassergott S. 202. AiBil-                                                           |             |
|      | S. 203                                                                                                            |             |
| He   | belden Asvin                                                                                                      | 207-215     |
|      |                                                                                                                   |             |

Die Aeren als Margengöttheiten S. 207. Die Agvin als

| -спинк.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -V        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| Morganiters and Alegalatera S. 210. Die Agent of carrieds Gottler S. 211.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Figlio    |
| Badra Character des Radra S 216. Radre als florge and Wald-<br>nott S 222.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 210:22    |
| Andre Getthelten  Die Marsts S. 224. Vacu. Vol. S. 225. Perjany. S. 1990. Volum S. 237. Phoham S. 230. S. char. Bellispaid S. 223. Tescher S. 256. Die Rimae S. 258. Gettimmen S. 256. Udin S. 230. Liu, Andri S. 258. Ricks, Smarchly, Kulkin, Annuan S. 230. Indi. 21 of S. 238. Ricks, Smarchly, Kulkin, Annuan S. 230. Indi. 21 of S. 238. Ricks, Smarchly, Kulkin, Annuan S. 230. Indi. 21 of S. 238. Ricks, Smarchly, Kulkin, Annuan S. 230. Indi. 21 of S. 238. Ricks, Smarchly, Kulkin, Annuan S. 230. Indi. 21 of S. 238. Ricks, Smarchly, Kulkin, Annual S. 230. University of S. 238. Ricks, Smarchly, Kulkin, Annual S. 230. University of S. 238. Ricks, Smarchly, Kulkin, Annual S. 230. University of S. 238. Gottlinder, Indian S. 238. Confidently in the Pilanson and Biams S. 234. | 221-26)   |
| San Fillingham                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 812 - 21a |
| ienschan, Priesterliche und kriegerische Hernen.  Menschan S. 273. Der erate Mansch S. 275. Gettliche Abbandt der Menschen S. 276. Die priesterlichen Harman.  S. 275. Die kriegerischen Hernen S. 250.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 78-290    |
| nhang: Gute und bose Götter. Die göttliche und die<br>Hitliche Welt.  Gnach und Zers die Gener S. 281. Die Getter und dass<br>Rocht S. 284. Die Schuld S. 287. Varapa als Historier<br>der Sunden S. 202. Agni. Inden die Sunden verfal und<br>S. 202.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | jeżej     |
| DRITTER ABSCHNITT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| Der Caltus.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
| Individual Patrick C. S.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 24-317    |
| De Saftigung for Getter S. 317. Reiferming the Schild-<br>scholars S. 319.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 326       |
| Antheil des Opferers und der Priester an der Opfer-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | _320      |

All

Sill

Dies

Mediu without our generation optic pair S and Verm of a de requie de enternais a hida Zanberfener, Opferstren und Opferfener. Das dreifache 336- E03 Onferfeuer . -Dis Zaula efemer S. 336. Das Opher chan Opherhomer S. 341. Dis Opfersteen S. 341. Day to mingenale Forey and day Opinificar S 343. The non-and die dim Opinion S 349. Aulegang der beidigen Vener S. 202 . . . 353 -350 Opferspeise and Opfertrank Vagor-fills in Sabatano Miller Adail S 95h Thorsupler 3 335 Day Note d., Opforthlor S. 360. Monormonapter S, 303 Der Soma S. 30%. Unigenial dur. Optorgalium St. BOW. Der Opfernde und die Priester . 310-327 Der Opfernd S. Sio. Din Proper S. 572 Der Parchite S. 37d. Die Optorpra ur, its Laste der school S. 380. the Hoter 5 Bed. Der Adhenrye S Best. Der Agabille 8 152 Der Processer S 200 Der Petar ittel No-blat 8 391. Die Stoger S 303 Der Brahaum S. 395. W8-110 Diksha und Opferhad 16 Dil ha S. 338. Die Dil hil ale Zauberring & tire, Dikela and Tapas S. 103 Dr. Opferbal S. 107. 410-430-Cattische Observanzon Faiton and A bulishe S 410 Vermedon venedo tenor Ochikow, in milerian der Bernhrung mit Follom S. 116. Preschirankang mat Zaubergaliet men S 190 H ... dalam 2 120, Someone dadata S. 120 The Rader S. 123 Day 8 L ... 8 125 Kennel heit 8, 129, (30 - 135 Das Gebel Present about must da to Riton S. 130. Das Illingische Gafut S 432 Inhalt des Geleit S 435, Wirkung des Gebets St Mil. \$35-\$78 Die einzelnen Opfer und Feste Die Opfie des Tages, Monate und Jahreslands S. 138.

Die Fenerophy S 459: Die Valle und Vermer Limber 5.446. De voucemathiches Vests and des Sinterres S 411. S are may be further S 111 Ver chieden andre Fort S 115 Die Pratuegrafeier S. 147. De Sommopfer S. 451. Index ide Hamptgare & ... then S. 452. Die Gottodue dem Breinungen & 134. Die Sammonfer de Reine and r S, Cas. Governathild or Someopher S 159 Rillian für die Anliese des Forallie John von S. 461. Die Hechweit

5 462 Bleen für Schwingerschoft, Enthandlieg, Kinsflied

S. 166. Des Uponayam S. 166. Des Sain versam S. 171. Bilem für Ankress des abnuttinhen Lebens S. 171. Refie den S. 172. Vojnjager S. 170. Des Rossepher S. 175.

Zauberel and Verwandles

4707 - 5:23

Opforwards and Zanharasse, rhadder and markedstar Zanber S 176. In Zanbarathatanen S 179. Hospitzpen der Zanbara S 181. Atomore feindlicher Westellen S 184. Zahlung von Grestere und Sabbiananu S 198. Zanbaramanische der Abbias z. Agl. S 506. Print tem = 1 S. 600. Annak te und Medican et S 103. Die Zanbaramani S 515. Flach und Eh S 518. Zanbara G 518. con Opfor S 193.

#### VIRRIER ABSCHNITT.

#### Seelenglaube and Todienentus.

| Die Seele. Himmel und Hälle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 7/24 - 7/43    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Die Soule S. 321 Der Himmel S. 530. Yuana für Herrscher                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1581 N - 15440 |
| the Soligen S 532. OH and Character die himble has                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                |
| Lodens S, 683. Due Halle S, 566. Geographicalies de-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                |
| terlishen Ensterhichkningtstillags S. 549                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |
| Spuren alterer Formen des Seelenglanbens                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | False Corner   |
| Die Seelen in der Liefe ruchermend S. 542 Des Trefton-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 27 East 200 cm |
| replier S. 318. Charge accordance und Verwandte, der abau                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |
| Variatione S. 654 Verlarperung ton Seelon in Thorony                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                |
| Pilanam, Stormer S. 662.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | when with I    |
| Die Todten und die Lebenden<br>Eingreifen der Todten in das Daman der Lebenden S. 565                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | otio           |
| The Hamiltonian Committee of the Committ |                |
| Die Bestatung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 670-591        |
| Verschiedene Bestattungearron S. 570. Die Leutsangerchien                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |
| num S. 572 Unrambin der Unberfalenden S. 578. Be-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                |
| Sommalis der Gebinne S. 579. Bistating die Gebinne.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                |
| Errechtung oines Grabhügule S. 580. Das Bestutumstreibnid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                |
| im Gamera S 583. Wirkung ther Vortagements S, 580. Mit-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                |
| gelsen von Bombestäcken, die Wittwe S 586. Seinste den                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                |
| Ucherlahandan S. 593. Die Trameritan S. 249.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                |
| kniekbliek                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 04 - 507       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                |
| Exercis. Der Samu und der Mond                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | one altitud    |
| NEAD TO THE PERSON NAMED IN COLUMN T | re pan         |





#### EINLEITUNG.

#### Die Quellen.

#### Das alte Indien und der Rgveda.

Die vedischen Inder, deren Glauben und Cultus wir zu betrachten vorhaben, sassen in der Zeit, aus welcher die altesten Quellen stammen - es mag nach den ganz unsichern Schätzungen, die hier allein möglich sind, die Zeit um 1200 bis 1000 vor Chr. sein1) - am India und im Penjab. Sie waren in zahlreiche kleine Stamme getheilt, beherrscht von wohl meist geringfügigen Rajus und einem Kriegeradel, neben dem schon damals ein kustenartig abgeschlossener Priesteradel stand. Sie wohnten in Dörfern; von Stadten und stadtischem Lebon zeigen die ülteren Texte keine Spur. Die Viehzucht, insonderheit die Rinderzacht, aberwog an Bedeutung den Ackerban bei Weitem: ein Verhaltniss, dessen Wirkungen auch auf dem Gebiet religiösen Wesens vielfach hervortreten. Die Schreibkunst fehlte; sie wurde in den Priesterschulen durch die Leistungen einer bewunderungswürdigen Gedächtnisskraft ersetzt.

Die von Nordwesten her kommende Einwanderung dieser Stämme in Indien, ihre Trennung von den am längsten mit ihnen vereint gebliebenen indogermanischen Bruderstämmen,

<sup>4)</sup> Den Verauch Jacobil's (Festgrass an Roth 68 ff.) and actropositional Barachungen on accountiels habered Alter des Rigenia abenlation, kann ich nicht für gelingen halten.

den framern, liegt für die Zeit der altesten literarischen Denkmåler Indiens in immerhin ferner Vergangenheit, welche doch, wenn man die ungebeuren Zeitranme etwa der agyptischen oder babylonischen Geschiehte daneben hillt, wahrscheinlich nach sehr viel geringeren Maasstaben als iene zu veranschlagen sein wird!). Die Trennung der Inder von den Iraniern war für die nach Südesten Ziehenden der Verzieht oder der letzte absehliessende Schritt zum Verzieht auf die Theilgahme an dem grossen Weitkampf der Völker gewesen. in welchem die gesunde Mannlichkeit der westlichen Nationen. herangereift ist. In der appigen Stille ihres neuen Heimathlandes haben jene Arier, die Brüder der vernehmsten Nationen Europas, mit der dankeln Urbevölkerung Indiens sich vermischend, immer mehr die Characterzüge des Hinduthums in sich entwickelt, erschlafft durch das Klima, dem sich Ihr Typus, in gemassigter Zone ausgepragt, nicht ohne schwere Schädigung anzupassen im Stande war, ersehlafft meht minder durch das thatenkse Geniessen, welches das reiche Land ilmen nach leichtem Siege über unebenbürtige Gegner, widerstandsunfähige Wilde, darbot, durch ein Leben, dem die grossen Aufgaben, die stählenden Leiden, das starke und harte Muss fehlte. Die geistige Arbeit, welche unter diesem Volk gethan wurde, ist arm an Spuren jenes prühevollen Ringens, dem allein es beschieden ist, die Tiefen der Realität auszuschöpfen, die eignen inneren Welten in kräftiger Freudigkeit berauzureifen. In spielender Leichtigkeit umspann man die Oberfläche der Dinge mit den Bildern, deren Unberfülle der eignen Phantasie untströmte, hier amunthig dort saltaum versehnörkelt, reich au Farhen, arm an featen, energisch gezogenen Länien, bald in einander verschwimmend, bald sich wieder sundernd, in immer neuen Formen sich verschlingend

<sup>1)</sup> Daffer school z. B. zu sprechen, also der Behrauch sin Streetwarents school bekannt war, als Index and franjer moch ens Volk tolch rom-

Deutliche Spuren dieses schnoll immer mehr überhandnehmanden geistigen Erschlaffens sind schon dem ältesten
Document der indischen Literatur und Religion anfgepragt,
den Liedern des Bryeda: den Opfergesangen und -litaneien,
mit welchen die Priester der vedischen Arier auf tempellesem
Opferplatz, an den rasenumstrenten Opferfeuern übre Götter
auriefan — Barbarenpriester die Barbarengötter, die mit
Rossen und Wagen durch Himmel und Luftreich gefahren
kamen, um den Opferkuchen, Butter und Pleisch zu
sehmansen und im berauschenden Somasaft sieh Muth und
Götterkraft zu trinken

Wir mussen uns hier, wo es unsre erste Aufgabe ist, die Quellen für die Kenntniss der altindischen Religion zu überblicken, vor Allem Einsicht in die besondre Natur der zuverlischen Poesie verschaffen.

Die Sanger des Rgveda, in altererbter Weise dichtend für das grosse und prunkvolle, mit dem complicirten Apparut der drei heiligen Feuer vollzogene Opfer, insonderheit für das Somaopfer, wollen nicht von dem Gott, welchen sie feiern, erzählen, sondern sie wollen diesen Gott loben. Sie baben es nicht mit menschlieben Hörern zu thun; ihr Hörer ist vor allen Andero der Gott selbst, den sie zur gnadigen Annahms des Opfers einladen. So häufen sie auf ihm alle verherrlichenden Beiworte, welche der schmeichlerisch-plumpen Redscligkeit einer das Helle und Grelle liebenden Phantaeie zu Gehote stehen. Da ist kein Gott, bei dessen Augenwinken und dem Wallen der ambrosischen Locken von dem unsterblieben Haupt die Höhen des Olympos erbeben, aber eine lange Reihe von Göttern, unter denen Jeder so gut wie der Andre, we der Sanger sich an Ihn richtet, sehr gress oder der Grösste heisst, sohr glanzend, sehr gewaltig, sehr schöu anzmohen, achr freigebig dem Frenmen; er vertilgt alls Feinde, gerbricht alle Festen der Feinde; er hat mit seiner Kraft die Enden der Erde festgestellt, den Himmel

droben ausgebreitet. Ueberall herrschen die Superlative, nicht das Begrenzte, Geformte. Nur leise und verschwonmen zeiehnen sich in dem allgemeinen Lichtschein, in welchem diese Götterwelt schwimmt, Umriese ab, welche die eine Gestalt von der andern unterscheiden. Ein Haupteffect aber bei dieser Verherrlichung der Gotter ist das Spiel mit Geheimnissen. Es ware zu viel gesagt, dass die Vorliebe für dieses Spiol durch den ganzen Egyeda hindurchgeht. Manches Lied, ja lange Reihen von Liedern sprechen von Ushas, der in holdem Reiz prangenden Morgenröthe, von Indra, dem übergewaltigen Zerschmetterer der Feinde, der Damonen und Ungehener, von Agni, dem freundlich leuchtenden Gast der menschliehen Wohnungen in einer Sprache, aus welcher der Hauch frischer, einfacher Natur noch nicht entwichen ist. Daneben aber stehen Massen von Diehtungen, in denen ein andrer Geist weht. Wenn das Lied, um dem Gott zu gefallen, schön sein soll, so heisst das, es soll kunstreich sein; kunstreich aber ist vor Allem das Gedicht, das vom Wissenden ersonnen, dem Wissenden allein verstandlich, in verschleierter Andontung den Gedanken halb zu zeigen und halb zu verhallen versteht. Eine Poesie dieser Art konnte nur in den abgeschlessenen Kreisen priesterlicher Opfortechniker entstehen. Unter diesen Priestern bildete das Aufgeben und Rathen geistlicher Rathsel einen beliebten Sport; dem huldigs auch der von priesterlichem Wesen angehauchte Gott - die Gotter lieben, wie ein in jüngeren vedischen Texten oft wiederholtes Wort lautet, das Verborgene und hassen das Offenbare -; erfrent über die geheimnissvollen Tiefen und Spitzfindigkeiten seines eigenen Wesens und über den darin so wohlbewanderten Sterblichen lässt sich der befriedigte Gott seine Gnadenerweisungen abschmeicheln. So wiederholen die Dichter immer wieder die alten verstandenen oder unverstandenen Anspielungen, Paradoxen, Räthsel, und Jagen nach neuen Einfällen, das Dagewesene zu überbieten. Schlag-

worte setzen sich first, die mystisch schillernd mit grossen und tiefen oder auch mit keineswegs tiefen Begriffen ein unklares Spiel treiben: man spricht vom Nabel der Unstorblichkeit und dem geheimen Namen der Kühe, dem Erstgehornen des Rechts und dem hochstan Himmel der Rode. Man gofallt sich darin, die gerade besprochene Wesenheit, den zu feiernden Gatt durch mannichfische Erscheinungsformen und Aufenthaltsorte hindurch zu verfolgen, wobei man mit besonderer Vorliebe auf den "höchsten verborgenen Aufenthalt" hinzudeuten pilegt. Milehgusse nennt man gern "Kuhe", ein Holzgefass "den Wald"; auf die in dem Product gegenwartige Wesenheit, von welcher Jenes stammt, wird in kanstlieben Anspielungen hingewiesen. Man findet in der Götterwelt Vater hernas, die Söhne ihrer Söhne, man findet Sohne, welche Vater ihrer Vater, Tochter oder Schwestern, die zugleich Gattianen oder Geliebte sind: die wie es scheint uralte Neigung des Mythus zu dem Motiv des Incests empfängt durch diesen Geschmack an geheimnissvollen Verwicklungen der Verwandtschaft vermehrte Nahrung. Ungehenerlichkeiten, absiehtliche Widersinnigkeiten, Räthsel dieser Art erfullen viele Lieder ganz, ununterbrochen an einander gereikt und über einander gehäuft.

Priesterlichem Meistergesang, der so von den Göttern und göttlichen Dingen redet, kann auch in dem, was er von der Menschenseele und menschlichen Geschicken zu sagen hat, nicht voller Klang, nicht die Beredsamkeit der Leidenschaft eigen sein: er kann nicht die Tone besitzen, aus denen die Wärme und Tiefe, das leise Erzittern des frommen Herzens spricht. Von den Abgrunden der Noth und der Schuld weiss diese Poesie wenig; hier kommen vor Allem die Glucklichen und Reichen zu Worfe, die das grosse Opfer derbringen; um den Göttern ihren Wunsch nach Rindern und Rossen, nach langem Leben und Nachkommenschaft aus Herz au legen: oder vielmehr es sprechen nicht einmal diese Opferer selbet,

sondern die von ihnen besoldeten Sanger, welche im Wettkampf der um den gewimbringenden Auftrag concurrirenden
und intriguirenden Collegen den Sieg davongetragen haben
und nun ihre professionelle Kunst mit nüchterner Virtuosität
üben, für ein Opfer, dessen überladene Complicirtheit schon
für sich allein alle Kraft und allen Schwung hemmen muss.
Woher sollten da die wahren, tiefen Tone des Innern kommen?
Woher die weiten, feinen Blicke in die Ordnungen des Gesehehens? Woher in diesen engen und dachen Verhältnissen,
an den Höfen der kleinen, mit einander rivalisirenden Dynasten
der Ernst und Stolz des in den Cultus hineinleuchtenden
grossen nationalen Bewusstseins?

Die aussere Form, welche die Sanger des Rgveda ihren Dichtungen gaben, trug den Charakter einer Einfachheit, die za den im Grunde doch naiven Künsteleien des Inhalts nicht im Widerspruch stand. Die Sprache verfügte über nicht viel mehr als über die elementaren Grundformen eines Satzbans, welcher noch nicht die Geschmeidigkeit erworben hatte. complicirtere Gedankenbewegungen mit ihren Seiten- und Gegenströmungen zum Ausdruck zu bringen. Auch der enge Umfang der fast durchgängig in einen Satzschluss auslaufenden Verse - namentlich des für Gesangtexte besonders beliebten Versmaasses Gayatri mit seinen dreimal acht Sylben - erschwerte den Aufban grosserer Gedankengebilde, deren Organismus zu gliedern und zu beherrseben man nieht die Kunst besass. Das Eine wurde unter bestandigen Wiederholungen an's Andre gereiht, wie es der Zufall eben fügte, das Einzelne meist nur mit einer Andentung, einem preisenden Hinweis berührt, micht in seinem vollen Inhalt entfaltet. Wo die dichterische Spenche einmal die Einfachheit der Ausdrucksweise verliess, pflogte sie sich vielmehr in verwirrter und unklarer Gewundenheit zu verlieren, als sieh zu frei beweglicher Mannichfaltigkeit zu erhoben. Eine erfreuliche Unterbrechung in dem monotonen Wechsel der Lobpreisungen

Vergleichungen, die alle Gebiete des menschlichen wie des Naturlebens berühren. Die leuchtende Sonne und das sternengeschmückte Himmelszelt, der nie ermattende Wind und der Strom mit dem Wogenschwall seiner zur Tiefe eilenden Wasser, der Hirt, der seine Heerde treibt, und der betrügerische Spieler, die zum Stelldichein gehende oder zur Hochzeit sich schmückende Jungfrau und die tadellose, vom Gatten geliebte Frau, die Fürsorge des Vaters und der Sohn, der den Sann vom des Vaters Gewand ergreift: das sind zum gressen Theil oft wiederkehrende Thomen dieser kurzen Vergleichungen voll frischen, anschauflichen Lebens, deren knappe Einfachheit freilich von der reichen poetischen Eutfaltung Jener Gleichnisse, wie sie später die geistlichen Reden und Dichtungen der Buidhisten schmückten, noch weit entfernt Ist,

Die bler geschilderte Poesie der Opferlieder erreicht ihr Ende im Wesentlichen etwa um den Ausgang der rgvedischen Zeit. Schon in den jungsten Theilan der grossen Liedersammlung selbst ist sie nicht ganz in der alten Weise mehr lebendig'); die immer fester sich ausprägende, man kann sagen immer vollständiger erstarrende liturgische Technik, welche für alle Stellen des grossen Opferrituals bestimmte unter den altererbten Hymnen vorschrieb, liess für die Kortsetzung dieser Art von poetischer Production keinen erheblichen Rannu und kein Bedürfniss übrig\*). Dafür füngt jetzt die Poesie der philosophischen, insonderheit der kosmogonischen Speculation sich zu regen an. Es wächst die Zahl der nach uraltem Typus aus prossischen und poetischen Elementen gemischten Erzahlungsstucker). Eine Anzahl kleinerer Culthandlungen.

<sup>1)</sup> Val. amino "Himmon des ligrecha" l. 257.

Man vergleiche meine Bemerkungen in der Z. D. M. G. XI.H. 246, ihm Gesfährer in den Vol. Studen H. 151.

Von them som meligreds sur die sectrochen Element erhalten;

die man fraker wortles oder nur mit kurzen, zu literarischer Existenz nicht erhobenen Formeln vollzogen hatte, wurden Jetzt mit Liedern nach der Art der alten zum Somaopfer gehörigen Hymnen oder mit langen Reihen von Sprüchen is poetischer Form ausgestattet. So die Hochzeit und - was für unsre Untersuchungen besonders wichtig ist - die Bestattung. So ferner vielerlei Zauberhandlungen, Damonenvertreibung, Krankheitsheilung, Zauber des chelichen Lebens und dergleichen. Nicht dieser Zauber selbst, der an sich uralt ist, wohl aber die Literatur der ihm angehörigen Lieder oder Verse geht in ihren Anfangen auf die spatesten Theile des Rgyeda zuruck, um sich dann in stark anwachsendem Umfang durch die jangeren vedischen Texte fortzusetzen. In der That werden wir in den rgvedischen Exemplaren dieses Typus mit grosser Wahrscheinlichkeit die ersten oder doch annähernd ersten Anfänge desselben sehen durfen. Sonst würden uns Spuren von der Existenz einer solchen Liederguttung gewiss auch in den alteren Schiehten der rgvedischen Poesie erhalten sein!). Vermuthlich begnügte sich die Zanberpraxis der frilberen Zeit wenigstens in der Hauptsache mit kurzen prosaischen Beschwörungsformeln; erklärlich genng, denn wenn die Verwendung der metrischen Form in den Opferliedern selbstverständlich darauf beruhte, dass man durch solchen Schmuck der Rede das Wohlgefallen des Gottes za erwecken höffte, was sollte geschmückte, Wohlgefallen erregende Rede, wenn man etwa zu einem Damon sprach, um ihn durch Drohungen zu verscheuchen? Das Eindringen der poetischen Form in Sprüche dieser Art ist offenbar ein secundarer Process, indem sich aus der Vorstellung von der

alls umhilliands Press, für die ein fester Worthart nield vorgeschrieben was, mass erganzt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Wie uns in den alter u l'action des Bgrods wonigetess chanc Exrablamentes schaffen sind, obwohl duch anch sie ou sur der Sphere des grossen Opfiers hermafallen.

gefallenerregenden Wirkung des Metrums der Glaphe an seine magische Kraft entwickelte. So hat sich denn auch noch als die poetische Production der Zanberlieder in höchster Bluthe stand, danehen der prosaische Zauberspruch immer erhalten; un munchen Stellen scheint es klar zu Taga zu treten, wie man einen prosaischen Spruch machtraglich rhythmisiri hat, so dass die ursprungliche Gestalf deutlich durchscheint. Insonderheit abor hat sich die alte pressische Form der Zaubersprüche in denjenigen Sprüchen dieser Art nahezu intact erhalten, welche sich auf die den grossen Opfern zugehörigen Zauberhandlungen beziehen!); die Conservativität des Opfergebrauchs gewährte hier gegen die Einfahrung der poetischen Form einen wenn auch nicht absoluten so doch weitgehenden Sohntz. Wir werden bei der Besprechung des Atharvayeda und dann bei unsrer Darstellung des Zaubercultus auf die bier nur kurz zu berührende Literatur der Zaubersprüche und dieder zurückzukommen haben. -

Seben wir mm, welche Consequenzen ans den Eigenthumlichkeiten der ryvedischen Poesie, wie wir sie zu schildern versacht haben, sich in Bezug auf die Schätzung und Benutzung dieser einzigen directen Quelle für Glauben und Cuttus der altesten veilischen Zeit ergeben.

Es liegt in der Natur dieser Liederdichtung, dass sie die verschiedenen Gebiete des religiösen Wesens und des Mytheubestandes höchst ungleichmässig berührt. Alles Licht fällt fast ausschliesslich auf die gressen Götter, welche beim Somaopfer und in dem vornehmen Cult der Färsten und Reichen voranstehen. Wie die Sänger des Veda den Character dieser Götter und das Verhältniss der Menschen zu ihnen aufgefasst haben, tritt in gerädezu vollkommener Deutlichkeit herverWo hier versehwommene Umrisse ührig bleiben, kann man sagen, dass die Uuklarheit nicht in Mängeln unseer Quellen,

<sup>1</sup> Dies sind de sogs Yalnesprinde s. nateo S. 14

sondern im Gegenstande selbst liegt. Es ware ein schwerer Vorwurf für die Forschung, wüsste sie hier nicht zu einem sicheren und trenen Bilde zu gelangen. Weniger, zum Theil sehr viel weniger klar stellen sich die einzelnen Thaten oben derselben Götter dar, abgesehen unr von solchen im Venlergrande stehenden wie etwa dem Vrtrasiego Indras. In epischen Texten wurden auch die geringeren dieser Thaten an irgend einer Stelle einmal über das volle Interesse gebieten; im engen Rahmen der Opferlieder aber nehmen die stereotypen Lobpreisungen und Jene Hauptthaten jedes einzige Mal so sehr den vollen Raum für sich in Anspruch, dass für dan Nebensachlichere nur kurze Anspielungen - istufig zu langen Aufzählungen an einander gereiht - thrig bleiben! wo dann meist an zahlreichen übereinstimmenden Stellen der grossen Liedersammlung auf einen und denselben Punkt hingedentet zu werden pflegt, wahrend Alles, was um denselben berumliegt und zum Verständniss des Gauzen unentbehrlich ist, im Dunkeln bleibt. Da diese Mythen aus dem Interesse der Folgezeit größtentheils verschwunden sind ), ist jede Aussicht and thre Herstellung and vollends and thre Deatung vollkommen abgeschnitten.

Ebenso ungleichmässig vertheiltes Licht wie die Vorstellungen von den Göttern und ihren Thaten empfangen die Riten des ihnen gewidmeten Opfers. Da die Lieder des Egveda zum grössten Theil für das Somnopfer bestimmte Litaneien sind, ist es unter Herbeiziehung der Jungeren, das Ritual desselben Opfers darstellenden Texte nicht allzu schwer,

<sup>4)</sup> Au Ausenhuen nie dem durch einen Zufalt is bestimmte Callgobrauche des jüngeren verlieben Zeiteltere eigentäumlieb vorwohmen
und durum is den Yejnrechen verhältnissmossig gönstig behandelten
Mythus von Namuri (Ricomfield Journ Amer. Oriental Soc. XV.
118 fgg.; igt nome Bemerkungen in den Nachrichten der Dürt, Gas. d. W.
1893, 312 fgg.) migt es sich besondere acuschanlich, wie dringend die kurzen
Andontungen des Eggrein Ergenung in verhaugen.

die Ordnung dieser Litancien und damit im Grossen und Ganzen auch die Ordnung der den verschiedenen Göttern zukommenden Darbringungen für die Somafeier der revedischen Zeit fostzustellen: Damit ist aber nur für eine Seite dieses speciellen Opfers der Thathestand ermittelt. Für den grössten Theil der zugehörigen concreten Verrichtungen, für die mit dam Opfor verbundenen Zauberhandlungen wie z. B. die von mannichthehem Zauber umgebene vorbereitende Weihnug (dikaha), welcher der Opferer sich zu unterziehen hat, und andre derartige Riten and Observangen gam Theil von boher enligeschichtlicher Bedeutung versagt der Bgreila ganz. Ebenso vollends - von sehr spärlichen Kachrichten abgeselien - in Bezug auf die übrigen Opfer; vom Thieropfer z. B. tritt characteristischer Weise nur deasen prunkvollste Form, das Rossopfer, in zwei zusammengehärigen Liedern etwas deutlicher hervor: im Uebrigen wurden wir aus dem Egyeda nicht sehr viel mohr erfahren als die nachte und im Grunde selbstverständliche Thateache, dass man Thieropfer kannte. Es ist wichtig sich gegenwartig zu halten, dass solche Lücken unerer aus dem Rgyeda zu schöpfenden Information sich auf das vollstandigste aus der eigenthumlichen Natur dieser grösstentheile, wie schon bemerkt, das Somnopfer und zwar eine hestimate Seite des Sonnepfers betreffenden Dichtungen erklären: Grund genng bei Schlüssen auf die jüngere Herkunft der im Rgvoda nicht erwähnten Riten die ansserste Vorsieht zu beobschten. Wir werden mannichfache Gelegenheit haben hieranf zurückzakommen.

Am empfindlichsten über wird die Lückenhaftigkeit der igvedischen Ueberlieferung fühlbar, wenn man sich von den grossen, meist himmlischen Göttern und dem ihnen angehörenden bäheren Cultus zu dem Gebiet der kleinen Damonen, der Koledde, Krankbeitsgeister, geisterhaften Thiere u. s. w., zum niederen Zaubercultus, den Beschworungen und Austreibungen, besonders aber wenn man sich

zu der Welt der Seelen, der Gespenster, zum Todteneult wendet. Mit diesen Gehieten hatte die Poesie des Somaopfers nicht den mindesten Anlass sich zu beschäftigen. Es
ist sogar wahrscheinlich, dass es als verunreinigend und
gefahrbringend gegoften hätte, wären in Hynnen des Götteropfers etwa die Seelen der Versterbenen angernten oder anch
nur erwähnt worden!). Das Schweigen des Rgveda — abgesehen von seinen jungeren Theilen — geht hier so weit,
dass man den Todtengott Yama und den ganzen mit ihm
zussammenhangenden Verstellungskreis in Bezug auf das Lieben
nach dem Tode dem altern rgvedischen Zeitalter aberhaupt
hat absprechen wollen\*: eine Annahme, welche durch den
Bgveda — wenn man die hier in Rede stehende Einseitigkeit
dieser Quelle berucksichtigt — nicht erwiesen, durch anderweitige Momente auf das Entschiedenste widerlegt wird.

Wir denteten schon oben (S. 8) auf die literaturgeschichtlichen Vorgange hin, welche bewirkt haben, dass die jungeren Theile des Rgveda die eben hervorgehobenen Lucken wenigstens zum Theil ausfüllen. Aber doch nur zum Theil. Die geringe Masse der Materialien giebt dem aus ihnen zu gowinnenden Bilde vom Seelenglauben, Damonenglanben, Zauberwesen auch nicht annahernd eine solche Vollständigkeit und Lebendigkeit, dass wir auf den Reichthum der aus den jungeren Veden zu gewinneuden Erganzungen verziehten dürften. Und in mancher Beziehung glaubt man auch an dem Wenigen, was der Rgveda hier überhaupt hietet, eine Nachwirkung jener vornehmen, eng begrenzten Exemsivität zu bemerken, welche in den alteren Schichten jener Poesis so sehr hervertritt. So zeigt sieh der Unsterblichkeitsglaube in den Todtenliedern der letzten, jungsten Revedabuchs durchaus in der Farbung

B Dosh finden alch emige Anenahmen wie its. VI, 52, 4; VII, 25, 12.
Vgl. such VIII, 48, 12.

<sup>5.</sup> O. Gruppo, die griechteden Culte und Methen 1, 91, 939.

der priesterlichen Aristokratie, deren Angehörige gewiss sind in der lichten Himmelswelt von ihren göttlichen Freunden mit behen Ehren empfangen zu werden. Die Vorstellungen aber von den in der Erdtiefe hausenden Seelen, von den Seelen, welche Gräber und menschliche Wohnungen unsschweben und umschwirren, von den in Thiere eingegangenen Seelen, von Gespenstern: alles dies liegt so gut wie ganzlich ausserhalb den Horizontes Jener Todtenlieder. —

Wir schliessen diese Bemerkungen über den figveda mit dem Hinweis darauf, dass in den unübersehbar grossen Varstellungsmassen, welche in diesen Liedern niedergelegt sind, das, was dem Glauben des Volks als fester Bestand zugehört, mit den künstlichen Erzeugnissen priesterlicher Speculation und namentlich auch mit den momentanen Einfallen der einzelnen Dichter oft ununterscheidbar durch einander gemischt ist. Die Natur dieser literarischen Production, wie wir sie zu schildern suchten, der Concurrenzkumpf der zahliosen Poeten and Poetenfamilien, jene ganze Atmosphäre der immer weiter getriebenen Geheimnischnscherei erklart hinreichend das appige Wuchern individueller Einfalle, momentan auftauchender und elemso schnell wieder verschwindender Versuche, den altbekannten Vorstellungselementen durch neue Gruppirung ein neues frappirendes oder mysteriöses Aussehen abzugewinnen. Die richtige Beartheilung solcher Augenblicksbildungen - welche herausznerkennen wir freilich nicht in jedem Fall die Mittel besitzen - gehört zu den Grundbedingungen, ohne weiche wir keine Hoffmug haben, die religiöse Gedankenwelt des Rgveda richtig aufzufassen. Es darf der Forschung nicht genügen, die Vorstellungen, welche in den alten Liedern auzutreffen sind, die durchgehenden und die vereinzelt momentanen, wie in einem Register einfach neben einander zu stellen"). Sie müssen in der rechten Perspective

Hiermit glaube ich einen wenntlichen Mangel in dem grossen Werze Bergangnes. La religion widiger, bezeichnet zu bahan.

dastehen. Es darf nicht unternommen werden, die zufälligen, nebensachlichen Gedankenspiele, auf die irgend ein Dichter irgend einmal verfallen ist, mit dam durchgehend Regulmussigen zu einem angeblich organischen System zu contaminiren. Unsre Untersuchungen werden zu den hier hingestellten Principien im Einzelnen die Veranschauliehung zu ließern reichliche Gelegenheit haben.

#### Der Yajurveda

Wahrend die mit den Recitationen und Gesangen betrauten Priester - die Hotar und Udgstar - die Lieder des Rgveda vertrugen die Götter zu preison und sie zum Opfer einzuladen, begleiteten andre Priester, die Vollzieher der eigentlichen Handlungen - der Adhvaryn und seine Genossen ihre Handgriffe mit segnenden oder Unbeil abwehrenden Prosaspruchen (gajus)1). Diese richteten sieh der Regel nach nicht oder doch nicht direct an die Götter, sondern an das eben zur Verwendung kommende Opfergerath, an den Handgriff, den Vorgang, der gerade im Werk war; sie benannten die Dinge mit mystischen Namen, welche auf die ihnen innewohnende geleeine eigne Kraft oder göttliche Hilfe hindeuteten; sie sprachen die Verhaltnisse des Opfers an als analoge, durch ein mystisches Band mit ihnen geeinte Verhaltnisse des Universums reprasentirend: sie wandten, was auf dem Opferplatz geschah, dem Opferherra zum Segen, zum Verderben "dem, der uns hasst und den wir hassen". Wenn der Priester irgend einen Gegenstand ergriff, so that er dies nauf den Antrieb des Gottes Savitar, mit den Armen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Vgl. zur Bedestung die a Terminus Z. D. M. G. XLII, 245 A. 2 - Sprache droor, Art sind übrigens ubdit seiten auch mit den Verrichtungen der recitivenden sehn singenden Praester enthinden; duch eind diesethem uffenbar weit weuiges rabbielet und hinter den eigentlichen Vorte ein dieser Praester zurücktretend, nicht au zo frühreitiger übernrischer Franzug gelangt wie des Spruchunterist des Adhrenyu.

der Asvin, mit Püshans Handen". Zu der aus Rohr geflochtenen Getreideschwinge sagte er: "Durch Regen bist da gewachson"; wonn or das Gotroido für die Opferspeine in sie hineinthat, sigte or zu diesem; "Es umfange dich das im Regen gewachsene", und reinigte es von den Hülsen mit den Worten: Beseitigt ist der Damon, beseitigt and die Unholde". Bei der Aufstellung des mit der Opferspeise beladenen Wagens berührte er die Zugstlicke am Wagenjoch mit dem Spruch: "Ein Zugemek (dhore) bist du; schädige den Schädiger (dhurea dherrustam); schädige den der uns schädigt, den schädige den wir schädigen". Wenn er bei der Bereitung der Opferspeise Wasser auf das Mehl goss, sagte er: "Die Wasser haben sich mit den Pflanzen") vereint, die Pflanzen mit dem Saft. Die Beiehen sollen sieh mit den Bewoglichen!) veremen, die Süssen mit den Sussen". Mon sicht, wie hier die Umschreibungen die geheine Wesenheit der gemeinten Objecte von allen Seiten wiederungeben und dadurch den Zauber wirksamer zu machen suchen.

Dass Sprüche dieser Art sehon dem Opfer der Indotranier eigen gewesen sind, ist wahrscheinlich; das Avesta hat mehrere erhalten, die genan den Character der vedischen zeigen\*). Für die Zeit des Rgveda stellen ausdrackliche Zengnisse desselben die Existenz von Yajussprüchen fest\*). Die Vergleichung der uns verliegenden altesten Sammlungen solcher Sprüche\*) aber mit dem Rgveda zeigt uns in jenen auf Schritt und Tritt jüngere Vorstellungen; Worte, die im Rgveda noch fehlen oder in dessen spätenten Partien ver-

<sup>1</sup> D. J. mit dem rom Pilannemwich korstemmenden Mold.

<sup>\*</sup> Die Buicken sind slie Wasser; "die Beweglichen" echeint irgenetwitit das Mahl geleen an müssem (7).

<sup>1</sup> Ngl smim & 27 lg Anm.

<sup>. 2</sup> D. M. G. XI.II, 211 /g.

We in dest growen Testing-on the Vajarrentes the Sagnaturges exhaltes and, Labe lich allyman the Rigereia L 2011; as seigen versicht.

einzelt aufzatunehen anfangen, sind hier bereits gebräuchlich geworden!). So muss die Form dieser Sprüche, vergliehen mit der bewundernswerthen Festigkeit, welche dem Text des Egyeda eigen war, eine fliessendere!), sie mussen der fortschreitenden Moderniairung in ganz anderm Maasse zugänglich gewesen sein.

Der Ertrag, welchen die Literatur dieser Yajussprüche für die Kenutniss der vedischen Götter ergiebt, ist natürlich vergliehen mit dem des Rgveda verschwindend gering. Das Götter sind hier durchweg Nebensache; man hat den Eindruck, dass sie oben nur da und dort als eine nicht recht hingehörige Staffage hineingesetzt sind und dem ontsprechend auch das, was sie zufälligerweise je nach dem Zusammenhaug der Opferhandlung zu thun haben, mit ihrem eigentlichen, für die Ordner der Yajus schon stark verblassten Wesen nur in sehr losem Zusammenhang atcht. Um so wichtiger sind die Vajus für die Kenntniss des Opferrituals, welches sie bis zu seinen allerminutiesesten Vorgängen Schritt für Sehritt begleiten und damit deren Bezeugtheit, welche sonst meist uur auf den Brahmana- und Sutratexten berühen würde, in wesentlich höheres Alterthum binaufrücken. So tragen das Yajas ansserordentlich viel bei zur Aufhellung der Vorstellungen von dem ganzen verborgenen Geschehen, dem Spiel mannichfaltiger natürlicher und zauberhafter Machte, das man im Opfer und um das Opfer herum sich vollziehend dachte, und nicht minder zum Verstandniss der Mittel, welche die Technik des Cultus zur Beeinflussung jener Vorgange und Machte zu besitzen glaubte.

Sielie Z. D. M. G. a. a. O. 215.

<sup>7)</sup> Man vergielehe blerüber meine Ausführungen "Hymnen des 64verin" I. 352.

#### Der Atharvayeda.

Der dritte für unsre Untersuchungen wichtige Veda1), der Atharvaveda, in der dichterischen Ansdrucksweise verglichen mit dem Egyeda zugleich gewandter und nachhissiger, setzt seinem Hauptinhalt nach die in den jüngsten Theilen jenes Veda (vgl. S. 8) anhabende Poesie der Zauberlieder sowie der zu den Gebrauchen des Familienlebans gehörigen Lieder und Verse fort). Die im letzten Buch des Rgyeda enthaltenen verhältnissmässig kurzen Verssammlangen für Hochzeit und Bestattung (S. 81 kehren hier auf viel grösseren Umfang angewachsen wieder; ebenso fügt sich an die Zauberlieder des Rgyeda - auch sie sind zam grossen Theil hier wiederholt - eine ausgedehnte neue Literatur von Beschworungen aller Art, Segenssprüchen für Mensch und Vieh, Bannungen von Krankheits- und andern Damonen, Abwehr feindlichen Zaubers und dgl. mehr. Es kommen weiter zum Theil umfangreiche Texte hinzu, welche es nicht mit diesem so zu sagen populären Zauber zu ihnn haben, sondern mit Neuerfindungen des technischen priesterlichen Scharfsinns in dem Ausban oder der Umgestaltung der grossen Opfer zu Zanberhandlungen verschiedener Art: sodann in einer bedenklich überhand nehmenden Haufigkeit Texte, welche dus im Rgveda nur hier und da vergleichsweise schilchtern berührte Thema von der Verdienstlichkeit frommer, den Priestern dargebotener Gaben in ausführlicheter Breite variiren; man kann sagen, dass für die Anschaunng

<sup>()</sup> Von der eine Voden schricht der Samereda für um aus, die Sämmlung der beim Call zu verwendenden Mehallen. Die Text, auf welche dies Mobilier gesongen worden, gehören fast maschliesslich dem Bernda zu.

<sup>9)</sup> Dhe in den verschiedenen Grityasett von (Derstellingen des hauselichen Opferrinals) aufgefährten Verse sind als gleichartte und auszungengehörig mit die sen Materialien des Atharvereste annischung ein grusset Theat von Ihnen fimbet als habriguns in diesem Verle dieset von.

Oldenwerg, Heligion des Veda.

des Atharvaveda der Schwerpunkt verdienstlieben Thans sich geradezn vom Cultus der Gütter auf die Beschenkung, Speisung, Ehrung der Brahmanen verscheben hat.

Es darf, meine ich, unbedingt behauptet werden, dass die Sammlung des Atharvaveda als Ganzes wie ihre Elemente jünger sind als der Rgyeda; nirgends scheinen mir Sprache, Metrum und Inhalt die von verschiedenen Forsehern geäuserte Ansieht zu bestatigen, dass irgend welche Theile dieses Voda — abgesehen natürlich von den eben dem Rgyeda anthommenen — in das rgyedische Alterthum hmanfreichen. Wieweit trotzdem die Vorstellungswelt dieser Zauberpoeste inhaltlich diejenige der Opferhymnen an Alter erreicht oder gar überragt, wird weiterhin in unserer Darstellung des Zauberenltus zu untersuchen sein.

Man hat im Atharvaveda die Spur von Verfasserkreisen finden wollen, welche von denen des Rgvedn nicht nur der Zeit nach verschieden sind: neben den Priestern seheinen hier die niedern Volksschichten zu Wort zu kommen. Darin wird etwas Richtiges liegen: es ist klar, dass der Vorstellungskreis. in dem sieh Krankheitszauber oder Liebeszauber oder Hocke zeitsgebrauche bewegen, an sich nicht jenen exclusiv priesterlichen Character haben kann wie die liturgische Poesie des Somaopfers. Aber der Leser des Atharvaveda wird doch den Eindruck haben, dass auch das ursprünglich Volksmassige so wie es mis hier vorliegt, durch priesterliche Hande hindurchgegangen ist. Wie ist 2. B. das grosse Hoohzeitslied and die ganze Masse der Hochzeitssprüche von vedischer Gelehramkeit und theologischer Symbollmscherei durchtrünkt. verrath sich in Vergleichungen und Beisvorten immer und immer wieder der priesterliche Horizont der Verfasser. Der Dichter, welcher sich durch einen Zauberspruch Verstand (medha) zu eigen machen will, ruft den Verstand "den heiligkeitsreichen, heiligkeitsbewegten, den die weisen Sanger gepriesen, davon die frommen Schuler getrunken haben

(VI, 108, 2). Der Verfasser von Sprüchen gegen Feldungeziefer treiht dieses fort, dass es das Getreide unberuhrt lasse, wie der Brahmane unfertige Opferspeise (VI, 50, 2). Und vollende wenn man über den Kreis der Zamberlieder hinausgeht, findet man auf Schritt und Tritt solche Musterstücke priesterlicher Schulweisheit wie etwa das Lied von den Speiseresten (nechishus XI, 7) - vermuthlich handelte es sich um Reste, die der Priester erhalten hatte oder zu erhalten wünschte -: in den Speiseresten wohnt die Kraft sammtlicher Opfer: und nun folgt eine lange Aufzühlung aller möglichen Opfer mit ihren Haupt- und Nebenformen, der verschiedenen Theile des liturgischen Liedvortrage n. s. w .; das Alles ist mit seiner geheimen Kraft in die Speisereste eingegangen. Man bedenke weiter die ganze Masse jener anaufhörlich wiederkehrenden Anpreisungen des Himmelslohns und der gauzen mystischen Herrlichkeit, die mit der Henorirung der Priester, den ihnen gespendeten Gaben, den Priesterspeisungen verkunpft ist; alles dies und vieles Andre muss zu der Meinnug führen, dass die Verfasserkreise des Atharvavoda ihrer socialen Stellung nach nicht allzu weit von denen des Reveda su suchen sind.

Als Samudung der Zanberlieder ist der Atharvaveda mit seinem angehörigen Ritual Dselbstverständlich eine Hauptquelle von unerschöpflichem Werth für die Konntniss des ganzen niederen Damonenvolks und der Kunstgriffe, durch welche der Monsch dasselbe sich gewinnen, versöhnen, vertreiben, überlisten kann. Es liegt in der Natur der Sache, dass die Verknüpfung der meisten Atharvaulieder mit den zugehörigen zanberischen Manipulationen eine erheblich engere ist als bei den in so viel abstractere Höhe sich erhebenden Hymnen des rgvedischen Opferenltus. Im Ganzen ist das Bild, welches die Ueberlieferung vom Ritual jener Zanberhandlungen giebt, ein

<sup>1)</sup> Damille ist bekanntlich im Kanşikasütra nichergelegt.

recht vertrauenswerthes und meist auch anschauliches; das hier und die doch die Handlungen zu den Texten frei huzugedichtet oder aus irgend welchen Zügen der Texte nachträglich herausgesponnen sind, that der Zuverlässigkeit des Gesammtbildes wohl aur unerheblichen Eintrag

Was weiter die Rolle anlangt, welche die höheren Götter in der Atharvanpoesie spielen, so gilt im Ganzen auch hier, was schou in Bezug auf die Sprüche des Ynjurveda bemerkt wurde: so off die Gotter auch genannt werden, pilegt doch thre eigentliche Natur meist nur in sehr oberflächlicher oder in gar keiner Beziehung zu dem Inhalt der Anrufung zu stehen. Es handelt sich eben überwiegend um Zwecke des taglichen Lebens und um uralte auf deren Erreichung gerichtete Zanberriten, die mit den Vorstellungen etwa vom Gewittergott oder den himmlischen Lichtgöttern von Hanse ans nichts zu thun haben, zum Theil gewiss alter aind als diese. Naturlieh bemühte man sich doch eine möglichst grosse Ausahl der himmlischen Helfer für den Jedesmaligen Zweck gunstig zo stimmen; and so ist hier die gleichzeitige Anrafung einer Menge von Gottheiten das Regelmässige und Characteristische, während die langen Lobpreisungen der rgvedischen Hymnen sich immer nur an eine einzelne Gottheit richten. Himmel and Erde haben mich gesalbt, gesalbt hat mich Mitra hier; Brahmanaspati salbe mich; es salbe mich Savitar" - oder "Mögen die Maruts mich benetzen, Pashan und Behaspati. Moge dieser Agni mich benetzen mit Nachkommen und Reichthum"; von derartigen Gebeten an ganze Reihen von Göttorn ist der Athurvaveda voll, und oft mag es einfach das Bedürfniss des Versmaasses gewesen sein, welches darüber entschied, ob noch dieser oder jener Gott mehr oder weniger augeraten werden sollte").

i) In dem Georgien Roge sine Warning gogen due neuerwings hier and de bollebte Verfahren, weiten der in rewissem Sinno Alteren Characters

Lieder andrerseits, die nach Art der gevedischen dem Preise eines einzelnen Gottes gewidmet sind and bei diesem ansführlicher verweilen, liegen verhältnissmassig selten vor; der vornehmste, vom Somsopfer dargebotene Anlass zur Abfassnug salcher Lieder war, wie wir schon bemerkt haben (8, 7), im Wesentlichen erschöpft. In denjenigen, die sich doch finden - wie dem grossen und schönen Lied an die Erde (XII, 1) oder der Reihe zusammengehöriger Lieder an Agni, Indra, Vaya und verschiedene andre Gottheiten (IV, 23 fgg.) - fäldt man deutlich gegenüber den Hynmen des Rgveda ein Anderswerden der Denkweise, der ganzen Färbung. welche die Göttergestalten hier tragen. Es herrscht ein rationalistischerer Ton, glattere und fliessendere Verständlichkeit, ein umnittelbarerer Zusammenhang mit der Welt des Wirklichen, Sichtbaren. Jener Hymnus an die Erde nennt was die Erde tragt mit einer inhaltreichen Ausführlichkeit, die im Rgveds kann denkbar ware: Berg and Thal and Ebone, Krauter von mancherlei Kraft, die Baume, die Waldesherren, welche fest stehen immerdar, und das Getreide, Reis und Gerste, das auf der regengeschwellten Erde wachst: da gieht es Gesang und Tanz; da giebt es Kampf und die Trommel eriont: da schweifen die Thiere des Waldes, die Lowen, die menschenfressenden Tiger und auch die besen Damonen; getitigelte Vogel iliegen umber; Matarisyan der Wind erregt Danste and schüttelt die Baume.

Auf die Thaten der Götter, welche die alten Mythen

ts unter die Burchillung des Cultus), welcher dem paquifiren fabult des Atharrax de provention dem dieserdablien des Revole in der That rukemmit, auf Ausgerücke James Veda im Gegennste zu, diesem Schliese über die altaste vollschmillehe Gestalt, welche dem Bible irgand einer Gentalt beit berinlegen sein sell, zu gründett. Gewiss und die Kurrekmen u. sighte Atharrax ein ihren eigentifichen Wesen unch über als des Sannopher des Revolle, alter ebenste gewiss ist die Weises, wie der Atharrax ode in jene Zanterinzullungen die Götter verflicht, genz sennähr.

erzählen, wird in den Hymnen dieses neuen Stils noch oft genng angespielt, die früher zu so unzähligen Malen wiederholten stereotypen Wendungen über jene Thaten auch jetzt noch weiter wiederholt. Aber einen Zug des Mythus, der uns gefehlt hätte, ergänzt der Atharvaveda kaum je. Die alte Welt der Götter und Mythen hat sieh eben ausgelebt: das eigentliche Interesse der neuen Generation geht darauf, hinter jenen Göttern die anschauliche und verstandliche Realität des Naturlebens zu ergreifen.

### Die Jüngere vedische und die ausservedische Literatur.

Der Hauptinhalt der in Prosa verfassten Jängeren Vadatexte (Brahmanas and Satras) ist des Opferritual. Das Ritual der grossen Opfer, vorzuglich des Somaopfers, ist ans dem fliessunderen Zustand der altesten Zeit am eine Epoche, die Jünger sein muss als der Abschluss der igvedischen Possie, in eine vergleichsweise feste Gestalt gebracht worden il. und in dieser Gestalt wird es, im Einzelnen immer meh mit zahllosen Abweichungen je nach den verschiedenen Schulen, im Ganzen und in der Hauptsache doch durchaus übereinstimmend in der umfangreichen Literatur der Brahmana- und Satratexto aberliefert. Wir haben schen oben (S. 11) darauf hingewiesen, dass von diesem Ritual aus die Untersuchung die Aufgabe und im Wesentlichen auch die Möglichkeit hat gu einem Bilde von der alteren, einfacheren, zugleich auch ilussigeren Gestalt des Rituals zu gelaugen, für welche die Hymnen des Byveda gedichtet sind. Bewegt sich so die eultgeschichtliche Forschung beständig zwischen den Daten sincs alteren and cines jungeren Zeitalters hin und her in der Art, dass sich beim zeitlichen Fortschreiten innerhalb der Literatur die Musse dessen, was wir über den ganzen Ap-

<sup>9</sup> Val. mone Bemerkungen Z. D. M. G. XI.II. 216.

parat des Opfers erfahren, immer mehr erweitert, so ist naturlioh die stehende Hauptfrage die: wieweit beruht diese zanchmende Reichhaltigkeit mazer Information auf dem Hinzukommen von Neuhildungen, wieweit auf der veränderten Gestalt der Quellen? In der Behandlung dieser Alternative liegt für Untersuchungen über den vedischen Cultus man mochte augen das Geheimniss des Erfolges. Es ware natürlich eine Illusion zu meinen, dass die Fruge immer losbar ist. Aber für viele Fälle wird es doch eine Lösung, eine sichere oder wahrscheinliche, geben. Manches wird sieh als Neubildung dadurch zu erkennen geben, dass es in Ideenkreise hinein verlauft, welche wir als erst spater lebendig und entwickelt kennen; manche cultische Vorstellungen und Gebrauche sind derart, dass, wenn sie alt waren, ihre Spur in den älteren Quellen trotz deren eigenthumlicher Luckenhaftigkeit nicht ganz fehlen konnte. Auf der andern Seine wird sich bei vielem in jenen Quellen nicht Erwähnten die ungezwungene Begreiflichkeit dieses Schweigens mit der Beobachtung vereinen, dass die betreffenden Bildungen sich aus dem uns im Ganzen so wehlbekannten Ideenkreise der jungeren vedischen Theologen nicht erklären wollen; häufig wird mis in solchen Fällen der characteristische, dem Uebung gewunnenden Auge immer sieherer erkennbare Stempel der Heberlebsel uralt entfernter, für die Anschauungen der lebendigen vedischen Gegenwart meommensurabler Vorstellungsschichten entgegentreien: Parallelen, sei es dass sie umerhalh des Kreises der verwandten Nationen liegen, sei es dass sie diese Grenze überschreiten - wir kommen auf die Bedeutung solcher Parallelen weiter unten (S. 37) zurück - werden dazu beitragen, den Beweis für die hohe Alterthümlichkeit der betreffenden Erscheinung trotz ihrer jungen Bezeugtheit zu vervollstandigen!).

<sup>&</sup>quot; Rim Veranschanlichung der beinim entgegengesetzten Argumentations-

Ausser der Schilderung der Opfergebrituche enthalten die Brahmanatexte, wie bekannt, den Versach ihrer Dentung. Dass diese sehr haufig misslingen musste, ist selbstverständlich; der ursprungliche Sinn zahlleser Riten lag nun einmal schlechterdings ansserhalb des Gesichtskreises dieser Theologen, und sie hutten keine Inder sein müssen, um nicht fortwahrend litre eignen Liebling-speculationen über die Potenzen des Naturlaufs und die menschlichen Lebensfunctionen in die Deutung der alten Gebrunche hineingutragen. Ueber diesen augenfälligen schweren Gebrochen wird die Kehrseite leicht übersehen; nicht ganz selten bieten die Brahmanatexte doch auch brauchbare Erklärungen; in diesen auf dem Opferplatz ihr Leben verbringenden Priestern war die echte alte Logik der Opferkunst doch nicht so erstorben, dass wir Modernen für das Verständniss der uns so fremdartigen Vorgange nichts von ihnen zu lernen hatten. Unsre-Darstellung des Opferenlius wird versuchen, diese Quelle der Belehrung sieh untzbar zu muchen.

Spater als die grossen mit den drei Feuern vollzogenen Opfer gelangten die Ceremonien des hanslichen Cultus, die Hochzeit, die Weihen für das Kind und für den Eintritt in das Jünglingsalter, für das Haus, für Felder, Heerden u. s. w. zur literarischen Darstellung!); wir besitzen von ihnen nur

rethen an einem und dem Riem Ritus liefert die Weche zum Samarpher (eldebni) hier ist die übreh das Gotterpaar Agul-Vicham elmesterisirie Vorstallung-reihn eine Neuhildung, das Umrum des garren Ritus eber, kurz grengt die Tapus- aukstischen Zauber-) gebrünche öffenbar ureit. Vgl. die Respuschung der Dikaha in dem Abselmin aber den Collus.

<sup>7)</sup> So wie auch die poetische Ausstaftrung dieser Riten in allem Wesentlichen jünger ist als die des Semsonfere. Vgl. oben S. 8 und meine Darlegungen in den Szereit Baals of the East vol. XXX S. IX (gg. Wenn Knauer (Festignes un Roth 64) mgt. dass des Grhyaritum (d. h. des Riten) des häuslichen Cultus) "literatisch wie inhabilieh über at als des Sconturium!" — das Riten) der grossen Opfer mei Jen drei Feman —

die Beschreibung, keine Dentung im Stil der Brahmanatexte!). Den Ritualbüchern dieser Klasse, den Geh yasutrus!),
schliesen sich eng die Dharmasutrus (Lehrtexte des Rechts!),
an, welche von der speciallen Beziehung auf das Opferritual
sich leslösend das gesammte Gehiet von Recht und Sitte im
privaten und öffentlichen Lehen, natürlich durchaus vom Standpunkt des theoretisirenden Brahmanenthums, darzustellen
unternehmen. Es ist selbstvenstandlich, dass auch diese Texte
die Probleme, mit denen wir es zu thun haben werden, vielfach berühren.

An die mannichfachen Zweige der verlischen religiösen Unberlieferung, die wir hier überblickt haben, sehliesst sich, wie bekannt, geschichtliche Tradition aus vorbuddhistischer Zeit nicht an; bis auf geringfügige, für uns kaum in Betracht kommende Fragmente ist hier eine Lucke. Wie sehwer unsre Untersuchungen unter den Consequenzen dieser für den indischen Geist so characteristischen und für die Erforschung Indiens so unvergleichlich beklagenswerthen Erscheinung zu leiden haben, bedarf kanm eines Worts. Schon der Mangel aller festen Chronologie trifft uns hart genug: vor Allem aber dies, dass es uns versagt ist, die Krafte des Cultwesens in den Ereignissen des geschichtlichen Lebens functioniren zu Einen gewissen Ersatz gewährt zunächst die altbuddhistische Literatur mit ihrer Dichtung und Wahrheit aus der Zeit und dem Leben des Buddha und seiner Junger, sowie mit der sonstigen reichen Falle ihrer bald auf dem Boden mensahlicher Wirklichkeit bald im Marchenlands spielenden Geschichten und Fabeln; sodam die Poesie der

loide nach ihren Grundrigen beurtheite, so halte ich dies, sofere so det nin die literacieche Behandlung der beiden Ribsalgeblete bundelt. Ge absolut verfehlt.

Mit wenigen Ausnahmen; S. B. E., a. a. O. XVIII (g.

<sup>5</sup> D. h. Labrigation des laurelichen Bireste.

<sup>1)</sup> Simu chaman XXXIV.

grossen Epan und überhaupt die spätere erzählende und auch die dramatische Literatur. Die Bedeutung dieser Texte für die vollstandigere und lebendigere Ausmalung der religiösen Vorstellungswelt braucht nicht erst hervorgehoben zu werden; sie wird sich uns, wenn es auch die Kräfte des Einzelnen übersteigt mehr als einen kleinen Theil dieser ungeheuren Materialmassen zu bewältigen, auf Schritt und Tritt bestätigen. Was wurde uns, um nur ein Beispiel herauszugreifen, der Veda etwa über den für den ganzen Vorstellungskreis des Lebens nach dem Tode so wichtigen Gespansterglauben lehren? Hier massen Quellen wie die buddhistische Gespenstergeschichtensammlung (Petavatthu) und Achaliches erganzend eintroten: wo dann freifich die Untersuchung die dringende Pflicht hat, sich beständig der Bedenken, welche aus der Verwendung so viel jüngerer Materialien bervorgeben, bewusst zu bleiben und sich mit allen erreichbaren Cautelen zu umgeben.

#### Veda und Avesta.

Ein Ueberblick über die Quellen für unsre Kenntniss des vedischen religiösen Wesens darf die nahe benachbarte Literatur des Avesta nicht unberücksichtigt lassen.

Auf Seiten vollischer wie avestischer Forschungen besteht gegenwärtig eine starke Strömung, welche sich auf die strenge Absonderung des einen Gebietes von dem andern richtet. Im Grunde sei es doch our die Sprache als der conservativste Factor im Leben der Volker, welche beide Literaturen verbindet!). So musse man den Veda als rein indisches, das Avesta als rein iranisches Geistesproduct für sich allein betrachten, aus sich allein verstehen. Diese Tendenz, begreifflich als die Reaction gegen jenon obertlachlichen und überstürzten Enthusiasmus des Vergleichena, welcher die

Pischol-Guldner, Vedliche Studien L XXIX.

nationalen Beannderheiten zu verwischen und zu vermengen liebt, trifft meines Erzehtens doch, wie das bei derartigen Strömungen zumal auf jung angebauten Gebieten der Wissenschaft eine Art Naturnothwendigkeit zu sein scheint, weit über das Ziel hinnus.

Um zuvorderst bei der Spruche zu bleiben, kann man in der That behaupten, dass diejenige der altern Vedalieder der sprache vieler Avestapartien in mancher Beziehung näher steht als etwa der Sprache des Mahabharata. Begründet der Lautwandel eine Kluft zwischen Veda und Avesta, welche doch kaum tiefer ist als etwa die zwischen zweien der einander ferner stehenden griechischen Mundarten oder zwischen dem Althochdeutschen und Altniederdeutschen, so verbindet beide Sprachen die Uebereinstimmung der syntaktischen Grundverhaltnisse, die gleichartige Einfachheit des Satzhaus, der im Wesentlichen identische Wortschatz: die vodische Diction hat eine erhebliche Reihe ihrer characteristischen Lieblingsausdrücke wehl mit der avestischen, aber nicht mit der späteren indischen gemein. Es kommt die nahe Verwandtschaft der metrischen Form und überhaupt des poetischen Characters binzu: wenn man bemerkt hat, dass sich ganze Avestastrophen allein auf Grund der vergleichemlen Lautlehre in's Vedische übersetzen hassen'), so darf dies dahin ausgedehnt werden, dass eine solche Uebertragung aft nicht allein correcto vedische Worte and Satze ergoben würde, sondern Verse, aus denen die Seele vedischer Dichtkunst zu sprechen scheint").

Bartholomes, Handle, der altiran, Dialekte p. V. Vgl. Mills im Freigram en Rock 193 fr.

Thatch die promischen Formele der auf beiden Seiten beim Opler verkeninnenden Weihungen und Exerciseum scheinen mie auf einen gematsminne Grundtypus auf schengeben. De an die der Priester hüngespreche im I zum Weihungen (cauthra), worder die in die zwei dazu bestimmten Goffens binfitt. Zu der Heiligen und Gerschiten Befriedurung hole ich

Die Berührungen aber von Seiten des religiösen und mythologischen Gehalts stehen hinter den formellen an Gewicht kaum

dieb beraus. (Fragus.) Westergaard). Zu dem Raum, von dem er die Baresmantwerge nehmen will, sagt er: "Verdaning die, witer bei der Baum, den Maxda ge ebaffen hat. (Vend. 19., 18). Weint er bei der Baum, den Maxda ge ebaffen hat. (Vend. 19., 18). Weint er bei der Baum, den Maxda ge ebaffen hat. (Vend. 19., 18). Weint er bei der Baum, den Schlag gegen die Verzen Aesten mit der Maxdwaffer. — in Schlag gegen die Dammen von Mazana. — in Schlag gegen alle Dammen und bösen Frinde von Verzen (Yasme 27. 1). Niemand, dem die Sprinche der verdlachen Vehm (vgl. oben S. 14 fg.) geläufig ist, wird schlaß Sprinche lesem kännen, ohne shre Gleichertigkeit mit jenen en empfinden. Man nehme etwa folgebiele auf verschiedene Situationen des Ophers bestelliche volliche Sprinche: "Zo des Mexter Unverschöpflichken schlopfe ich anche — Du hat Schuiz, gieb mit Schutz; Verschung sei der den mit koln Leid. — "Verhaunt ist der Damon, verbrannt sind die Unkehle" — "Weggeschlag in ist Arnen von der Erde, der Statte des Gütterophers" u. "."».

Baillinfig machte leb hier auch noch wunigstens unf die Möglichkeit hürwelten, dass eine gemeinaans Darstellungsform sieh in den lehthalten Aufschlungen folgonder Art erhalten hat. Auf imnischer Selte Ymms 10. 16 (45 fg.): "Fant Bingen gehöre ich; fant Bingon gehöre ich nicht. Dem guton Gedanken gehöre sehr dem hösen Gedanken gehöre ich nicht. Dem guten Wart gehöre icht dem beisen Wert gehöre ich nichtes na . W. Ganz abalich stalicul in den buildhistischen Texten, a. R. "Ein mit fünf Eigenschaften verscheiner Meinels darf nicht die Weilie vollziehen .. Seine Muralifal ist night vollkronners, -ine Contemplation ist night vollkommone u. s. w. Ein mit fünf Rigenschaften veranhener Minch darf die Woller velleichen ... Seine Moralität ist vollkommun" u. s. w. (Vinaya Pitaka, Mahavagga 1, 20). Odor: Es gicht nine amberechtigts Verangung that Beaching class borrelatigue. The globa rued . . . dred (and an first his sedan) unberrehtigte Versagungen der Beichte, zehn berechtigte" (folgt Aufzählung derselben, immer mit der Gegenüberstellung von Gegenütznen (Cullavagya 1X, 5). Admilichos sobr hanfig. - Man vergleiche auch nach Veralutzit 13, 14 (191 fg/); Ein Hund but das Wesen von acht Lenten: das Wesen eines Priesters, das Wason eines Kriegors u. s. a. folgi uthern Ansfehrung), uml daza landsthistisuha Paralleleu wie die folgende da meinen "Buildlates S 201); "Sieben Gattiman giebt w., die ein Mam haben kann. Welche deben sind das? Die einer Morderin absielt, die einer Rünberin gleicht, die einer Herrin gleicht" it. a. a.

zurfiek. Wie konnte es auch anders sein? Denn selbst wonn es richtig ware - was doch in der That nur ein ganz einseitiger Ausdruck für ein Verhaltniss ist, welches so einfach sich nun einmal nicht abthun lässt - dass um im Veda wie im Avesta zwei vallkommen getrennte, in ihrer eigenthumlichen Characterbildung abgeschlossene Völker entgegentreten!), wurde es doch immer dabei bleiben, dass auch da. wo geschichtliche Schicksale den Volksindividnahitaten einen neuen Stempel aufpragen, dies nie und nimmer eine Neuschöpfung des ganzen geistigen Besitzes aus dem Nichts horans bedeuten kann. Sondern in zahllosen Resten und Spuren, bald vereinzelt, bald zu compacten Massen zusammengeschlossen, wird Altes in die neue Zeit hinsinragen. Wie einschneidend also auch die Wandlungen der religiesen Verstellungswelt erscheinen mögen, welche sieh far uns - es muss hier unentschieden bleiben mit wie viel Recht - an den Namen Zarathushtras knupfen, darf doch der ganze Untergrand von unausrettbaren mythischen Auschauungen und Cultgebränchen aller Art nicht übersehen werden, die sich aus fernster Vergangenheit in die zarathustrische Religion hinübergerettet haben und diese mit der vodischen verbinden, Es ist wahr, dass beispielsweise eine solche Hanptgestalt der alten Mythologie wie Indra ans dem Avesta wenigstens halb versehwunden ist: und doch bezeichnet der siegreiche Gott Vernthraghns auch im Avesta noch dentlich genug die Stelle, an welcher einst die machtig wilde Gestalt des uralten Gewittergottes, des vedischen Indra Vrtrahan ("I. der Vrtratodter") gestanden hat. Vollends die erhaben königliche Gottheit jenes grossen Asura, der im Veda unter dem Namen Varuna auffritt, im Avesta der höchste Herr alles Guten Aburamazda ist, hat sieh bei beiden Nationen bis zu kleinen Detailizugen übereinstimmend erhalten. Wie Varuna so ist

r Plankst Guldner a. n. D.

der avestische Aliura der höchste Herr des Rechts oder der Ordnung (vedisch rta, dasselbe Wort wie avestisch asha); wie Varona so bildet der avestische Ahara ein eng verbundenes Paar mit Mitra; wie Varuna so ist Ahura der erste in einem Kreise von siehen Lichtgöttern; wie Varuns die Sonne bewahrt, dass sie nicht vom Himmel herabfalle (ara-pad), wie er ihr den Weg über das Himmelsgewölhe bahnt, halt Ahura die Erde, dass sie nicht herabfalle (ava-pad), und bahnt der Some und den Sternen ihren Weg!). Und weiter kann man hinzuftigen: der ganze Typus solcher Gotter"), die mit sahnellen Rossen auf ihren Streitwagen das Luftreich durcheilen, lieht und wahr, unberührt oder doch wouig berührt von den Zügen der Tücke, Grausamkeit, Wollast, wie sie den Gottern andrer Nationen anhängen, freilich auch nicht theilhaft des Geheimnisses olympischer Götterschönheit; dieser Typus des zu himmlischer Höhe erhobenen fürstlichen Ariers prägt sich in der avestischen so gut wie in der vedischen Götterwelt ans Achnlich steht es mit den sich eng berührunden und wechselseitig erklärenden Vorstellungen beider Nationen von dem ersten Mensehen und ersten Todten, dem Beherrscher der Todten, Yama des Vivasvant Sohn (avestisch Yima Sohn des Vivanhvant). Aehnlich ferner steht es mit dem Opfer. Beide Völker brachten als vornehmste Spende den berauschenden Saft des Soma (Haoma) dar, welchen die Priester beider als den Herrn der Pilanzen, den auf den Bergen wachsenden, vom himmlischen Regen genährten, vom Adler oder den Adlern herabgebrachten feierten. In Iran wie in Indien presste man den Saft der Somapilanze aus, reinigte Ihn mit dem Haarsieb und mischte ihn mit Milch. Der rechte Somatrinker freilich fehlt dem avestischen Opfer,

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Hv. L. 105; B. wo offenhar an Verma godachi at as mehr ben Bergaigna III, 118); Yasan 14; 3. I (vgl. Harm stoter Ormazo et Arraman 51).

<sup>7)</sup> Belläufig benockt hat Vola ein Ayoun die fermelhalte Zohl von dreifenddreisnig Göltern Josephy (Darmoteter a. a. O. 39 A. 5).

Gott Indra: er hatte der zarathustrischen Vergeistigung des religiosen Wesens das Feld raumon mussen, und so war hier das Gelage des trunkenen Gottes zu einem Gewirt von Weihungen und symbolgewordenen Ueberlebseln aller Art abgeblasst. Die arsprüngliche Verwandtschaft des beidersaitigen Rituals bleibt abor doch überall sichtbar. So befand sinh auf dom avestischen wie auf dem vedischen Opferplatz ein Polster oder Bundel von Pflanzen, arsprunglich gedacht als den Sitz der Gottheit repräsentirend, von beiden Völkern mit eng verwandten Namen benannt (Barhis, Baresman1)), von den franiern, wenn sieh auch bei Ihnen die aussere Form der Verwendung geandert hatte, doch ebenso wie von den Indern als nausgebreitet" (stereta, stiena) bezeichnat - den frommen Opferer hiese man danach in belden Ländern den Mann mit ansgebreitetem Barhis oder Baresman. Bei beiden Volkern trug ein mit demselben Namen benannter Priester (Hotar, Zaotar) sitzend jene Gebete vor, deren enge Verwandtschaft in flirem poetischen Character wir sehon berührt haben; aus den priesterlichen Bitten der Zarathustrior um geistliche Güter hebt sieb manche Formel herans, die dem Avesta mit dem Veda gemeinsam ist und uns die Gebeissprache der indoiranischen Zeit vor Augen stellt - die Bitte, hinuberzugelangen über die Hasser, hewalet zu bleiben vor Dieb und Wolf, dass Vich und Mannen gedeihen, dass das Ross schnell sei in den Schlachten, dass tüchtige mannliche Nachkommenschaft das Geschlecht fortetze, oder auch, indem der Beter sich ganz in die göttliche Hand gab, die Bitte, dass Alles geschehen moge so wie die Gottheit es will.

Beim Lesen des Veda darf man sich viel mehr als bei dem des Avesta, dessen Vorstellungskreis ja in ganz anderm Massar von Verschiebungen betroffen ist, dem Eindruck hin-

<sup>9</sup> Auf die orsprüngliche Lientität von Barkis und Barconna kommen zur in der Derziellung des Opferwelts zurüsk.

geben, dass weite Strecken hindurch das, was wir hier gesagt finden, schon in indoiranischer Zeit gesagt worden konnte und in ganz shalicher Weise gesagt worden ist. Kein Zweifel freilich, dass auf dem Wege von jener vorgeschichtlichen Periode bis zu den ältesten Vedaliedern die Gedankenwelt und Ausdrucksweise complicirter und zugleich sterentyper geworden ist; kein Zweifel, dass insonderheit die Ueberwucherung der geistlichen Poesie mit Anspielungen, Mysterien, verschlangener Dankalheit im Wesentlichen für einen speciell indischen Vorgang gehalten werden darf. Aber nichts deutet darauf hin, dass die Wandlungen, welche die Volksseele und das religiose Denken während dieser Zeitranne betroffen haben, auch nur entfernt so tiefgeheml gewesen sind, wie etwa die, welche zwischen dem altesten Veda und dem Buddhismus liegen1). Die Veranderung des geographischen Schauplatzes, welche die vorindische und die indische Lebensperiode dieser arischen Stamme schied, trug wohl den Keim unabsehbarer Wirkungen für das geistige Leben ferner Folgezeit in sieh, aber diese Wirkungen entwickelten sich nicht von einem Tage zum andern. Das Tempo der Wandlungen, welche die Cultur einer Nation orleidet, beschleunigt sieh mit ihrem Fortschritt, mit dem Siehbewusstwerden und Freiwerden des Denkens, dem Heraustreten der Individualität: die Denker der Upanishadon, vielleicht auch auf der andern Seite die Kroise Zarathushtras haben ein tiefgehondes Anderswerden der ganzen Innenwelt erleht und selbst hervorgerufen. Jene alteren Zeiten aber scheinen sich in ruhigen Geleisen langsam, forthewegt zu haben. So können wir es für kein berechtigtes Streben halten,

<sup>()</sup> So wint es kaum zu viel prangt sein, dans der vertische Varino dem avestischen Abura nicht abeiten Varina eine Abura nicht abeiten Varina eine Abura nicht abeite nicht abeiten zu Dietzen verschen unbörzeis bein und vertischen, sondern auch die zwischen aufeitratischen und avestischen Zeitalter, ab i die ganze mintbestrische Emwalzung in Betracht kennut.

die Erklarung des Verla gegen das Licht, wolches aus den doch nicht ganz spärlichen Resten und Spuren stralten religiösen Wesens im Avesta auf sie fällt, gewaltsam abzusperren. Wie die Grammatik der Verlasprache an mancher Stelle von der avestischen Grammatik entscheidendes Licht empfängt, so durfen wir auch glauben — und es fehlt nicht an schon errungenen Ferschungserfolgen, die diesem Glauben Recht geben — dass die Vergleichung der avestischen Religion und Mythologie für die verdische an mehr als einem Orio den Mansstab zur Sonderung des Altererbten von Non-bildungen, die Erganzung von trünmerhaft Erhaltenem, die Erklarung von unverständlich Gewordenem der versiehtigen aber muthigen Forschung nicht verweigern wird.

## Indogermanische und allgemeine Religionsvergleichung.

Sehwankend wird die Gowissheit, spärlich die Ausbeute, wann wir von der indoiranischen zur indogermanischen Mythen- und Cultvorgleichung fortsehreiten.

Zwar Jener Skepois werden wir mehr Recht geben, wolche überhaupt dem indogermanischen Volk höhere Göttergestalten übspricht und ihm allein den Glauben an Seelen und niedere Damenen wie Waldgeister, Windgeister, Wasseraymphen, Krankheitsgeister fassen will: wo dann die Vergleichung einer indischen Gottheit etwa mit einer griechischen oder germanischen principiell abzulehnen wäre. Es ist wohl verstandlich, dass die Ernüchterung über den Fehlschlag der Gleichungen von der Art des Sarameya-Hermeins<sup>1</sup>) und zugleich der imposante Eindruck der vornehmlich durch Mann-

<sup>7</sup> Ann moneror Zeit chaffen die Combinationen Saparreura-Apollon. Yahlunyn hitar-Hephanston him augerallis wurden, welche den Gold Liousi vergangerier Tage beronfasten-charten schemen.

hardt erschlossenen Uebereinstnamungen auf dein Gehiet der niederen Mythologie zu solcher Skepsis geführt hat Doch schon Mannhardt selbst warnte davor, hier das Kind mit dem Bade zu verzehütten. Ruhige Erwagung wird keinen Grund finden, die Indogermanen um die Zeit der Volkertrennung unter die meisten wilden Völker berabsudrücken. Und man wird sich vorsehen zusammen mit jenen vorsitigen Vergleichungen, die im Wesentlichen auf Etymologien und zwar auf Producten der Sturm- und Drangperiode der Etymologie bernhen, nicht auch die ganze Reihe von Seiten des mythologischen Inhalts sinher begründeter Zusammenstellungen wegznwerfen. Es steht fest, dass schon die Indogermanen die den einzelnen gottiichen Machten gemeinsame Natur in dem Allgemeinbegriff von "Göttern" unter einer Bezeiehnung (deiros) zusammenfasstan, deren etymologischer Werth lehrt. dass schon damals die meisten und hervorragendsten Götter als himmlische Wesen gedacht wurden. Eins dieser Himmelswesen war der "Vater Himmel" selbst, dem vermuthlich ein Ehrenplatz unter der Götterwelt zukam¹), obwohl ihn, wie es scheint, an Macht und Bedeutung ein andrer der Himm-

Oy, Brudke (Dysus Asura 110) recommines, duss bet den Indegermanen "in Polytheismus mit ausgeprägt monarchischem Character",
mit dem Vater Hönmel als patriarchalischem Herrecher vorgelegen habe.
Ich mechte dies doch begweifeln. Duss an den Begriff de Vistere Hönmel
denste ande, hi es mit grösserer, ein ei mit geringene Postigkeit, die
Verstellung gekenfiß gewesen eine kann, dass die übrigen Gotter des
Hönter als deins ("Hönmelleche") dafür nicht viel an bewissen scheintAber ich glünde kaum, dass diese Visterschaft des Himmels einen armelischen, die religiöre Leben behettschinden Glauben zu de um Obergewalt
bedantete. Von den verschindenten Selten her brachte die Palle der
Naturerscheinungen Götter betreit eine Ordnung, welche die selessulkende
Masse dieser Bildangen zu einem Götterreich gliedert, unter der Herrachaft
diene bücheten Göttes zusammenfasset, ist noch im Vede nicht oder kann
verhanden, und dass etwas Derartiges in jene so viel entiegenere Ve-

lischen überragte, der Gewittergott, der blitzbewehrte Ueberwinder des Drachen, welcher die Wasser gelangen halt. Andre Gottheiten, grüssere wie das in der Gestalt göttlicher Junglinge verchrte Paar des Mergen- und Abendsterns oder der Gett der Wege und Wanderer (Hermes-Pashan), kleinere wie Elben, Wasserjungfrauen u. A. m. lassen eich gleichfalls mit hinrochender Sicherheit in das indogermanische Alterthum zurückverfolgen. Dasselbe gilt von Mythen, welche die Thaten und Erlebnisse dieser Götter erzählen: so dem Mythus von dem Drachensieg des Gewittergottes, von der Befreiung der Kuhe durch Indra-Herakles-Hercules aus dem Gefangmass der Pani, des Gervoneus oder Caens, von der Genossenschaft der Dioskuren und der Sennenjungfrau, von den Ehen göttlicher Weiber — so der Wasserjungfrau Urvast-Thetis-Meinsine — mit sterblichen Manneru<sup>1</sup>).

Es ist naturlich nicht die Absieht hier einen vollstandigen Ueberblick über den als indogermanisch zu erweisenden Götter- und Sagenbestand zu geben; nur auf einige Hauptpunkte sollte hingedentet werden. Eine wesentlichste Differenz zwischen der indogermanischen und der vedischen Götterwelt sehe ich darin, dass in der letzteren Varuna und

gangenheit zurückreibest werden fann, horweiße sch slach. Der Gewittergutt, der mir in der Indogernanischen Zeit zum Himmelsgutt getreunt gewesen tu seit admint — wie Indra miben Dysus, Herakles neben Zens, gewesen tu seit admint — wie Indra miben Dysus, Herakles neben Zens, Ther-Donar naben Tyr-Zin (oder wer sonst der germanische Himmelsgott war, steht —, let schwerlich in Glauben nast Calina dem Himmel gett wirklich antergeordnet gewesen.

Darelane ungürsig and wir wenigstene hat dam gegenwärtigen Siarale der Farschung in Besug auf eine den indogermanischen Zuerand re construirende Vergiehthung der Untiformen gestellt. Es ist kein Zweifel, dass das vollische Opfer und das groechte he zakireichn und tiefgredende des das vollische Opfer und das groechte he zakireichn und tiefgredende Berührungen aufweisen. Aber an denselben ausunf das samitmache Opfer un Westulfelnen theil, um von Tiebermusthunnungen antlegener und emit gemehr Volker zu schweigen. Hier unen eharnkieristischen Sonderheste des Indogermanischen Valkes ermpticht zu wollen ist einstwellen aussichtabe-

die ihm verbundenen Lichtgötter hinzugekommen sind: die Anfnahme dieser wie ich meine von anssen her gekommenen Götter erscheint mir als die tiefgreifendste Neuerung, welche der indomnischen Periode gehört. Eben derselben werden Hauptfortschritte in der - wohl an altere Anfänge auknupfenden - Entwicklung des Somacultus, vermuthlich unch eine stärkere Accentuirung der Bedeutung des Agni zuzuschreiben sein. Auf diesem ganzen Wege, dessen Schlusssmdinm - der Uebergang von den indeiranischen an den indischen Zuständen - uns schon früher (S. 32) beschäftigt hat, wird man, so reich er an Nouentwicklungen ist, so viel von den alten Bildungen verschwunden ist oder sich verwischt hat, doch nirgends einen wirklichen Bruch zwischen Altem und Neuem antreffen!). Wir übersehen nicht, dass die schwankande, in festen Gesetzen nicht auszudrückende Natur der Factoren, mit welchen die religiousgeschichtliche und mythologische Vergleichung zu rechnen hat3), der Hinund Herbewegung der Forschung zwischen dem indegerma-

ty Piechel and Geldner same (Vedische Studien I. S. XXVII : Bodenten wir ein einerseite, dass die allen hologermanischen Götter im Voils fast Lome Sagest under haben, dans de theils schon gang in den Himograph gets less shall, wie Dyans, theils allmiddich verdriget worden, andrerents die growen Sie nkreie sieh unt neu unfkommende relit ind erho grappionen, so werden wir zu dem Schlass gesträngt, dass in der Mythologie cine greese Verschiebung stattgehanden hat, dass die redische Gattersome elite jugere Schiele representate, welche weld Reminiscence au de aften ming, Mythus opthalton mag, ober fhrem eigentlichen Wosen mark what indicate hat and in der indicates Valkenage thre Warneln hat." Wir stellers, wie in dem alem Georgies Hogi, zu aberen Auffeitelungen in entechiod-upon Germann. Für uns sind zell Index offer die Agrin Cottongestalton, volulien gowies in hillschor Zeit munche Sago non ungehofter set, the aber don Grandingen nach this Americany has induserminisator Vergungenheit natigotimadit Indian: sibensa Varmin and die Adityes and indistrinished Zell. So faldt es une att jeder Vergaleichung. sile to Jonas Foreshern behamptets gross Verschiebung augmohimus.

<sup>\*;</sup> Wir kommun auf dieren Greichtspunkt miten S: 58 suifüst;

nischen und dem vedischen Zustand der Dinge auf diesem Gebiet ein ganz anderes Ansschen giebt als es etwa auf dem der Grammatik erreicht werden kann und erreicht worden ist; aber so knapp hier der sichere Ertrag ist, so unberechtigt wäre es doch, wellte, wer die Götters und Mythenwelt eines einzelnen indogermanischen Volkes darzustellen unternannt, diesen Ertrag ignoriren. —

In gans andurer Reichlichkeit als bei der Betrachtung der höheren Götter und ihrer Sagenkreise Biessen die Ergebnisso, wenn man die Vergleichungen auf dem Gebiet der niederen Damonen, des Zanbereultas, des Cultus der Besessenheit, der niederen Observanzen (wie Fasten, Keuschheit u. dgl.), sodann des Seelenglanbens und der Todtengebranche vornimmt. Kur verliert hier die Beschränkung der Untersuchung auf die Indogermanen nahezu alle Bedeutung: zu decretiren, dass die Vergleichungen an dieser Grenzlinie Halt machen sollen, ware nackte Willkür. Manbefindet sich bier eben auf dem Gebiet der Vorstellungen und Gebränche, deren über die Erde sich erstreckende Gemeinsamkeit die Ethnologie immer bestimmter erweist. An zahlloson Orten werden die Elemente dieser mederen Vorstellungswelt unter oder lunter den für das vedische Volk und Zeitalter ehnracteristischen fortgeschritteneren Bildungen sichtbar. Bald dehnen sie sieh zusummenhangend über einen verhältnissmässig, grösseren Raum ans und sind dann meist leicht verständlich: bald treten sie als vereinzelte, verdimkelte Rudimente in anderweitige Vorstellungsmassen eingesprengt auf. Im Einzelnen mögen sie hier und da aus Einschleppungen van den Urbewohnern Indiens her zu erklaren sein; im Ganzen weisen sie unzweifelhaft zurück auf jene fernen, mit dem Stempel der Wildheit bezeichneten Verstufen, durch welche da Leban auch der Indogermanen oder ihrer Verfahren hindurchgegangen sein muss, und über die hinwegzusehen, um unmittelbar aus dem Schoesse der Natur eine Religion

indegermanischer Himmelsgötter erstehen zu lassen, angefähr dasselbe sein wärde, als wollte ein Sprachforscher die ganze an zahllosen Umwalsungen reiche Vorgeschichte der indegermanischen Grundsprache leuguen und diese zu einer Ursprache stempeln.

Für das Urtheil darüber, was in der vedischen Vorstellungswelt alt and was jung ist - eine Frago, die, wie wir sahen, allein auf Grund der Bezongtheit in alteren oder Jüngeren Texten zu entscheiden vielfach nicht augeht sind die Maasstahe, welche die ethnologische Erforschung der niederen religiesen Typen liefert, oft von ausschlaggebender Bedentung. Und ebense sind die hier zu findemlen Parallelen unschutzbar wichtig für die Erklärung der zu Rudimenten erstarrten, vielfach mit modernen Elementen vormischten, durch Umdeutungen überdeckten Vorstellungen and Gebrauche; sie sind wichtig auch incofern als sie uns die für eine oberflächliche Betrachtung in sich abgeschlossene, scheinbar nur ihren eigenen Gesetzen folgende Welt des indischen Cultus in hundertfacher Beziehung zu ausserindischen Cultformen zeigen und uns so das Indische an vielen Paukten als ein Exemplar eines Typus, neben dem eine Menge andrer gleichwerthiger Exemplare steht, verstehen lehren.

Ich täusche mich nicht darüber, dass wer diese so jung angebauten und zugleich so unabsehbar weiten Forschungsgebiete zu betreten wagt, oft genng irren wird, zumal wenn er sieh auf denselben doch nur als ein Fremder bewegt. Aber der Versuch muss gewagt werden; ihm entsagen hiesse darunf verzichten auch nur die ersten Schritte auf einem Wege zu thun, von dem so viel gewiss ist, dass er allein zur Lesung vieler der wichtigsten Rathsel der vedischen Religionsgeschichte führen kann.

#### ERSTER ABSCHNITT.

# Die vedischen Götter und Dämonen im Allgemeinen.

Die Götter und Dämonen in ihrem Verhältniss zur Natur und den übrigen Substraten der mythischen Conception.

Naturgottheiten und Anthropomorphismus, Für den vedischen Glauben ist die ganze den Menschen inngebende Welt beseelt. Himmel and Erde, Borg, Wald, Baum und Gethier, das irdische Wasser und das himmlische Wasser der Wolke: Alles ist erfüllt von lebendigem, dem Monschen bald fremodlichem bald feindlichem Goisterdesein. Unsightbar oder in sightbarer Verkerperung umgeben und moschweben Schuaren von Geistern die menschliehen Wohnungen, thierformige oder missgestaltete Kobolde, Seelen verstorbener Augehöriger und Serlen von Feinden, bahl als gutigo Beschützer, hantiger als Krankbeit und Unheil bringende, Blut und Kraft aussangende Schadenstifter. Beseeltheit kommt salbst dem von Meuschenhand verfürtigten Gegenstand zu, dessen Functionen als freundlich oder feindlich empfanden worden. Der Kampfer bringt dem Gott Streitwagen, dem Gatt Pfeil, der Trommel, der Pflüger der Pflügsehar, der Spieler den Wurfeln seine Verehrung dar; der Opferer - naturlich sind wir üher diesen um genausten anterrichtet - verehrt den Pressstein der den Soma presst, and die Streu, auf der die Götter sieh niederlassen, den Pfahl, an den das Opferthier gebanden wird, und die göttlichen Thore, durch welche die Götter berverkommen, um das Opfer zu geniessen. Bald sind es eigentliche Seelenwesen, welche der Mensch sieh gegenüberstehend fühlt, bald werden vielmehr, dem Fortschritt der Weltauffassung emsprechend. Substanzen oder Fluida vorgestellt, die mit characteristischer Wirkungsweise ausgesiattet Heil oder Unbeil bringen: zwischen der einen und der andern Auffassung spielt der Glaube hin und her. Die Kunst, des Wirken dieser Seelenwesen, das Spiel dieser Substanzen und Kräfte sieh zum Heil zu wenden, ist mehr Zanberei als eigentlicher Cultus. Die Grundlagen des hier geschilderten Glaubens und Zauberwesens sind ein Erbtheil aus fernster Vergangenheit, aus einer auch von den Vorfahren der Indogermanen durchlebten Zeit, wie wir uns kurz anstrücken dürfen, sehamanistischen Geister- und Seelenglanbens, schamanistischen Zauberwesens.

Auf diesem Hintergrunde nun tritt die Welt der haheren Götter, des reineren Cultus hervor. Jene Götter tragen, nicht überali und nicht in jedem Fall gleich stark ausgeprägt, im Ganzen aber unbedingt verhorrschend, den Character des Anthropomorphismus. Sie sind zu machtiger Grüsse und Herrlichkeit gesteigerte Menschen, mit menschlichen Leidenschaften, zwar nicht wie die Menschen dem Tode unterworfen. aber geboren wie Menschen. So waren schon die Götter des indogermanischen Volks gestaltet, wenigstem in den Perioden, welche der Völkertrennung naher vorangingen: man denke un den Vater Himmel, an den beldenhaften Gewittergott, an die Jugendlich schonen Dioskuren. Es steht fest, dass diese höheren Götter der vedischen und gowiss auch der indegermanischen Zeit ausnahmslos oder nahezu ausnahmslos die vergöttlichten Abbilder von Naturwesenheiten oder die vollbringenden Mächte in den grossen Naturbegebenheiten sind?).

i) Far durchess avig tests ich die Anflessung, welche Gruppe Die griech Cuite und Mytion I. 2005, ich glaube nicht gans zutreffend, als die Ausschr Bergungnes hinstellt und durm Berechtigun er für sichert.

Wir verfolgen hier nicht die Spuren davon, dass der Zeit des überwiegenden Anthropomorphismus eine andre vorangegangen ist, in welcher theriomorphe Elemente stärker hervortriten. Darauf werden wir an einer spateren Stelle zurückkommen. Denn is ist nicht unsre Absieht, und die Zeit dürfte dafür noch nicht gekommen sein, in der Darstellung des verdischen Glaubens das an die Spitze zu stellen, was in der vorvedischen Vorgeschichte dieses Glaubens das alteste ist: wir gehen vielmehr aus von dem, was in der Gegenwart

eridart, "days the vedisches flotte ranythen night dayer and Naturan-hanang. sondern runicher aus dem Rund gelfosom sand, dessen elnecht Dermonarn opat ma don Kainryerphagen respiration warden." Ich anterlasse es, filose Theorie liber to assentirons was noticed Erichten, blor to these wave, let empliene in momes ofgreen Darstellung der Mythen und der Rimale suthalian. Nor wonig Worte solon mic how gestalled, uns mone Autdearing abor has Verhältniss von Mythre and Rited kurs au-ensprechen. Die Kunst, die aberwiegend auf Grand von Naturanschamugen consipirtes Girror den Menschen mit er gewigt - i er unsettadlich an erschen, endhaht das Batual. Der Mytlere beschreibt, wir der Deute ver die gebangenne Humanifewa - port mate other befreit; the Riter bewegen that di - That other undere minima habitanimite and gracings That-u in General their Francian assembleron. Dos Hangamitist der Rition in diesem Zweek int, there man that Gott special tellists, on their lates, the links. Xii der sponiellen Natur der Thaten, walche eten die ein Gan eigenthämlich wind, stalit das Verfahren in kenne Berichung, aber seine persönlichen Bigonachafter erfahren wir davase im tennou nicht elel inche, als dass er ein han riges, duratiess, für Schmeicholei ringungliches Wessen Ist Geh sage am Ganson, his Einzelman thills doch bier mid die mohe ale, . Il bredera die Opferseit, die athur Bencheffenheit des Opferthiers etc. in specieller Resichung zu dur Natur des Gintes stehen kunn). Ereiliah bang das Estadoplicade Angacha e des pagren Collegement auch sur Conception ve Gestern fabrice, dirrog Salverns game once and growers Theil ing chaffs the gold about Will light April Souns, Dilinopath store. Und is tion River gation, die in der Nurbabeniene einen mythiedem Vorgange bestehin in Ik die Santrumani). Die eine wie das andre aber ist ein quenally Fall, of welchan dis Bearthailing de Germatenthallung goo Myrhou and Riumi night hegedand t werden that.

der vedischen Zeit selbst beherrschend im Vordergrund steht. So beschäftigen wir uns bier mit dem Verhaltniss, in welchem die grossen, vorwiegend menschenahnlichen Naturgetter des Veda zu den ihnen entsprochenden Naturobjecten oder Naturvorgangen stehen. Dies Verhaltniss ist bei den verschiedenen Göttern merklich verschieden, die Verselbstandigung und Vermenschlichung des Gottes seinem Natursubstrat gegenüber bald zurnekgeblieben bald weiter fortgeschritten: der Fouergott Agni beispielsweise steht in diesen Beziehungen wesentlich anders da als der Gewittergott Indra, der Sonnengott Mitra anders als der Sonnengott Sarya. Neben mancherlei sonstigen Momenton wie dem Einfluss des Namens, der die Identität des Gottes mit dem Naturobject ansdruckt oder nicht ansdrückt, dem Einfluss des Alters der betreffenden Conception, des Gegensatzes sellistentwickelter und von aussen ubernommener Gotter scheint mir für diese Verschiedenheit vor Allem die Gestalt des betreffenden Naturaubstrats selbst ansschlaggebend zu sein. Man vergleiche etwa dasjenige des Agni oder der Ushas (Morganrothe) mit dem des Indra. Das Feuer, die Morgenröthe bietet eine klare, in sich vollständige Erscheimung; man sieht Agni oder Ushas. Im Gewitter aber wird keinem Ange die Gestalt Indras!) sichtbar. Man sieht wohl die dunkeln Berge der Wolken, ans denen Indra die Wasser befreit; man sieht die Wasser; man sieht des Gottes blitzendo Waffe: aber wo ist er selbst? Hier bleibt eine Lücke, und diese Lücke füllt der mythenbildende Geist mit der Gestalt eines Helden!) ans, der um so menschenalmiicher?) vorgestellt wird, je weniger ein von der Natur gegebener Umriss die Einbildungskraft einschränkt. Auch

is their section bilar, uni prement on solar, strift des varifications fueles, dur hall reality Confittingett make let, salmen versadlection Vergitager.

<sup>2.</sup> Odar originali siina göttlichen Thiores, an dessan Stelle dann spater der authropomorphe Batt tritt.

<sup>6.</sup> Oder examinall preprinciples in my so remerer Thier butleskield.

ein zeitliehes Moment wird hier mitwirken. Die bestandige Gegenwart Agnis, die regelmässige Bewegung der Ushas mit ihrem steten Kommen und Gehen legt der mythischen Anschauung einen Zugel an, während ihr auch von dieser Seite her in Bezug unf Indra Fraiheit gelassen ist, es gewittert nicht immer, nicht zu regelmässigen Zeiten: - gewiss wird Indra sich nach unberechenbarer Laum hierhin und dorthin begeben: er wird Thaten vollbringen, die mit dem Gewitter nights zu thun haben und nur denselben Character hereischer Erhabenheit zeigen. Und es wird möglich sein - wir kommen auf diesen Vorgang noch eingehender zurück - dass über der starken Accentuirung dieses menschengleichen, heldenhaften Wesens, wolches die mythischen Vorstellungen in eigne, neue Bahmen lockt, der Zusammenhang mit dem ursprünglich im Contram stehenden Naturereigniss vergessen wird, während das Verstandniss etwa für das Wesen Agnis angesichts des bestämlig gegenwartigen Naturobjects, welches mit ihm den eleichen Namen trug, unmöglich erlöschen konnte.

Verweilen wir, um den Typus der mit dem Naturphänomen eng verknüpften Gottheit naher zu verausehanlichen, noch etwas länger bei Agni.

Soll man die verlische Vorstellung von dem Verhältniss Agnis zum Fener dahin ausdrücken, dass dieses der bevorzugte Aufenthalt und Wirkungskreise des auch über andre Aufenthalte und Wirkungskreise verfügenden Gottes ist, oder steht Agni mit dem Fener in untrennbarer Wesenseinheit? Ist, kann man sugen, das Element das Haus des Gottes oder ist es der Körper des Gottes?

Für die zweite Auffassung tritt sehon der Name Agni ein; der Gott heisst "Fener". Wo Fener ist, da ist er; wo kein Fener ist, kann ich kaum irgendwo finden, dass der Rgvedn den Gott als gegenwärtig vorstellt; ist von dem in den Wassern oder in den Pflanzen verborgenen Agni die Rede, wo ist der Gott darum nicht von dem Fener abgelöst; das Feuer ist dann eben als im Wasser oder im Holze latent enthalten gedacht!). Wer durch die Reibhölzer das Opferieuer hervorbringt, erzeugt nicht zuerst das ungöttliche Element und ruft dann den Gott in jenes einzugehen, sondern er erzeugt den Gott oder bringt ihn zur Gehart. "Den Agni haben die Männer mit Andacht aus den Reibhölzern geboren werden lassen durch der Hände Bewegung, den gepriesenen". "Den Unsterblichen haben die Sterblichen erzeugt." "Reibt, ihr Manner, den Weisen ohne Falsch, den kundigen, unsterblichen, schöngesichtigen: des Opfers Banner, den Ersten vorne, den Agni, ihr Manner, erzeugt, den gnädigen!)". So finden sich denn auch Wendungen, die dem Agni menschliche Gestalt beilegen, wesentlich spärlicher und weniger ausgeprägt als etwa in Bezog auf Indra: man sicht eben den Körper Agnis vor Augen und sieht, dass er dem menschlichen Körper nicht gleicht.

Die Identification des Gottes mit dem Naturobject trifft nun freslich gerade im Fall des Agni auf eine Schwierigkeit, und insofern ist dies Beispiel zur Exemplification vielleicht nicht das günstigste. Das natürliche Feuer tritt in einer unbegrenzten Vielheit gleichzeitiger Erscheinungen auf. An dieser Vielheit nimmt Gott Agni in gewisser Weise theil: er ist "der eine Agni, der vielfach entstammte" (Rv. VIII, 58, 2), und ohne Zweifel hat es eine Zeit gegeben, wo er nur in der Vereinzelung und Mehrheit hier als die damonische Seels dieses, dert Jenes Foners verehrt ward. Offenbar aber führte dam das Verbild seleher Götter wie des Himmels- oder des Sonnengettes, welche entsprechend dem ihnen zugehörigen Natursubstrat als unvergleichliche, einige, weltüberragende

<sup>&</sup>quot;Anch we in Agni al, der Bote zwischen Hannel um! Erde, zwischen Menschen um! Göttern vorgestellt wird, besteutet das beine Leaftenn, zun der zum Himmel empuretrebenden, mit ihrer Glath, threm Glazz, Berne Rauch sich in unbegrenzte Höhen forweitenden Opbreffammer. Agl. a. R. S. VII, J. D.

<sup>5</sup> Re VII, 1, 1, III, 29; 15 5.

Wesenheiten gedacht wurden, die Aunderung herbei: Agm wurde lenen gleichartig und ebenbartig; der "vielflach entdammte" wurde doch zugleich der "eine Agni"). Eine Bearbeitung oder Lesung dieses Widerspruchs zwischen Einheit and Vielheit vorsuchen die Dichter des Rgveda nicht; unter der Menge der zahllesen vedischen Räthsel und Paradoxen lassen ale auch dieses atchen. Es ist aber klar, dass die Auffassing des Agni als eines einigen Gottes zu seiner Identital mit dem irdischen Object nicht passte. So finden wir denn neben der eben erwähnten Vorstellung von dem uns den Reibhölzern immer nen geborenen Gott andrerseits auch, froiligh versingelt und, wenn ich mich nicht thusche, den alteren Textschichten fremd, den Gedanken von dem Eingehan, dem Herabsteigen des Gottes in das Fener, welches Menschenhand erzougt oder ausehürt. Nicht sieher freilich ist es dahin an deuten, wenn man bei der Erzengung des Opferfeners durch Reihen zum Feuer, wie es zum Vorschein kommit, spricht: "Steige herab, Jatavedas, bringe du wieder den Göttern kundig die Opferspeise\*\*): hier scheint kein Niedersteigen des Gottes aus seiner göttlichen Hohe gemeint, sondern a handelt sich wohl einfach um ein Hernussteigen des Feuers ans seiner Verbergenheit in den Reibhölzern ). - Mehr besagt

Vgl. Bergaigne, Religios sédique I, 19. Man beucht dun wie Be III, 29, 7 en Feuer frisch durch Reiben erzeigt ist und es dam Vers 9) em demo-Ben heisst; "Dias ist der Annl, durch welchen die Götter die Pubals bengungen behan"; das neue Feuer ist identisch mit dem alten.

Apastamba Smut, V. 10, 12; Tain, Bullon, H. 5, 8, 8.

<sup>&</sup>quot;Der Spruch ist offenter nicht für diesen Auless verhiert, semlern für des Wiederhorsscholen des Opferfeners, flühlert bringe wieder den Göttern so.s. w., die man brech einen bestimmten Art in die Reihliche bestimmten Art in die Reihliche bestimte, aufsteigen machen und das man, indem man diese reihl, aus Rusen beraltsteigen um bis (ypt. Stakhavana Sc. II, 17, St. Da denselber Spruch hier in Verhändung mit die Fenerveilleing zur Anwendung houtent, wird auch die Verhändung vom "Hernbeiteigen" keine umbre sein.

es, wenn man bei der Schiehtung des Feueraltars, während das Fener entilammt wird, betet: "An der höchsten Ferne komm berbei, du Gott mit den rothen Rossen )", - Der weiter unten (S. 77) zu besprochende Gebrauch, an dam Platz, an welchem das Fener gerieben wird, ein weissen Ross aufzustellen, welches auf die Feuerreibung hinblickt, kann gieichfalls die Vorstellung enthalten, dass der durch das Ross reprisentirte Gott Agni sich mit der frisch erzengten Flamme vereinigen soll: obwohl ein solcher Schluss auf die genauere Gestalt irgend einer Vorstellung aus einem derartigen Zaubergebrauch immer recht unsicher ist; die Anwesenheit des feuerhaften Thiers brancht einfach nur zu bedonten, dass man das Erscheinen des Feuers aus den Hölzern zu befördern wünschte, wobei sich für das Verhältniss von Gott und Element nichts ergeben würde. - Hier möge noch erwähnt werden, dass ein jungerer rgyedischer Dichter (X, 12, 1) den Agni, welcher zum Opfer entstammt wird, den Gott nennt, welcher den Sterblichen zum Opfer halfend sich als Priester niedersetzt zu seiner Welt gehend". Es steht hier der Ausdruck, welcher mit Vorliebe von der in die Geisterwelt eingehenden Seele gebraucht wird1); der Gett gelangt beim Opfer der Menschen zu seinem Ziel und seiner Heimath wie die Seele in der Welt der jenseitigen Herrlichkeit - auch dies offenbar eine den Gott von dem sichtbaren Element sondernde Auffassung.

Es wird nicht nöthig sein, weitere Detailzüge zu sammeln: was hier für die ursprüngliche Vorstellung, was für secundare

Vaj. Samh, XI., 72. Das Nähere über das auguhärige Ritual.
 Indische Studien XIII, 227.

<sup>\*</sup> seem aren yen. Man bereitte, dass die Stelle aller Wahrschamfielskeit nach von dem Verfas er der Tesitzulis der X, 14 fgg. herrihrt, der eich bemanders gern in dem Ideenkrebe von Tod und Jenseits henegtt so huncht er auch 12, 4 von den Tagen den Ausdrack noneiten nym. Vglmeine Proi gensem in den Hymnes des Raysda 228 fg.

Umgestaltung zo gelten lmt, ist klar. Ursprunglich ist Agni das mit göttlicher Seele ausgestattete Element, dann erst ein Idealwesen, welches auch von dem Element losgelöst denkbar ist. Muss eben hier, wie wir bemerkten, der Widerspruch zwischen der Vielheit der concreten Feuer und der Einheit des Gottes diese Loslosung befordern, so kommt in andern Fallen die Identität des Gottes mit dem Naturphanemen rein und ungestört zur Erscheimung: so. bei Suryn der Sonne, Ushas der Morgenröthe, bei welchen der einzigartigen Gottbeit ein einzigartiges Naturwesen entspricht1), oder bei Apas den Wassern, deren mitarliebe Vielheit sich in der pluralischen Natur der Gottheit reflectirt2). Wo die Morgenröthe scheint, sicht der vedische Indor die lenchtende Göttin, die ihren Busen enthallt; we die Sonne aufgeht, sicht er den fernhin sichtbaren göttlichen Sohn des Himmels; wo die Wasser fliessen, ziehen die rastlosen Göttimen einher; der Dichter, der von dem heilsamen Wassertrunk spricht, sagt dass die Apas, die Göttimen, beilsam zu trinken sind 1).

<sup>9</sup> fin Fall der Margonracho albeidings - hwankt, vio bokunut, der Vode zwie hen der Vorstelling der anglich wiederkehrenden einen Göltin und immer neuer Morgenreiben.

Is the well-lich Go blight der Apas dubul im Spiele, dass sich bies eicht wie im Pall des Agul ein einheitliches bleetwesen mit dem Vorhild des Sürya ute, entwickelt but?

<sup>2)</sup> Cobrigues reigen die Wasser neben dem ine engelen Zussimmenbung mit dem Naturikement verbillebenen göttlichen Tryma (den Apas) meh den zu freierer Personification fortgeschriftenen der Aparus (Nytaphen, at sprünglich Wasseringphan). Die Aparus, die Gestalt sehöner göttlicher Weiber tragand, kannan für Elament verbissen und manchertei Abenteuer unter den Mensehm serleben: dass redehem Treiben doch der Usarreder eines gewie en Heimathbesigkeit auhaftet nich fürs wahre Heimath numer des Wasser biellet, zeigt die Geschlichte der Undine Urwajt, der Mobistio Indiens. — Elan Stella die Re. (IX, 78, 3) übrigens identificier die Aparusan nicht ganz mit floren Elsinent: die Aparusan strömen zum Suma, d. h. derzelbe wird mit Wasser vermitseht.

Verdunklungen und Neubildungen. Aber nicht ber allen Göttern, welche in dieser Art Naturobjecte reprasentiren, liegt der Zusammenhaug mit jenen ebenso klar noch im Veda vor. Wir konnen nicht zweifeln, dass wie Surya auch Mitra ein Sonnengott gewesen ist; mir scheint en kamm minder sicher, dass Mitras göttlicher Geführte Varuna ein Mondgott war'). Aber in den Liedern, welche an Mitra und Varuna gerichtet and, erscheint die Beziehung zwischen Gott und Naturwesen ganz anders als etwa bei Agni oder Ushas. Im Bewusstsein der vedischen Dichter let jene Beziehung direct überhaupt nicht vorhanden; sie kennen nur eine Reihe von Characteratigen Jener Götter, die für uns die Spuren jenes ursprunglichen Wesens, für sie rein gegebene, weiter mehts bedeutende Facta sind. Mitra and Varuna sind lichte Kanige, die auf himmlischem Throne sitzen und alles Recht und Unrecht unter den Menschen fiberschauen. Sie haben der Sonne die Bahn eröffnet; die Sonne ist ihr Auge: hier eine Spur von Mitras ursprünglichem Wesen, aber für den Veda ist die Sonne auch Varanas Auge. Der Glaube tritt anf, dass Mitra eine bezondre Herrschaft über den Tug, Varuna über die Nacht führt: letzteres der einzige Zug, der direct auf den Mond hinweist. An Stelle der ganzlich verblassten Naturbedeutung aber ist haer menschengleiches Wesen in viel weiter fortgeschrittener Ausgestaltung entwiekelt worden als etwa bei Agmi oder Sarya. Ein Zug reicht aus den Unterschied zu characterisiren: Mitra und Varnna haben die Sonno als thr Augo; Surya ist selbet ein Aure. Eine Zwischenstufe zwischen dem ältesten Zustand, in dem Mitra die göttlich besselte Sonne gewesen sein muss, und der vedischen Losgeleitheit des Gottes von dem Naturkörper zeigt das Avesta, wenn es Mithra als den ersten der heifigen Götter über die Hara, den Berg des Sonnonaufgange.

C fel variet, out the picketh Behardlung diese that instead.

herüberreichen, die schänen Gipfel ergreifen und über die Wohnungen der Arier hinblieken lässt "vor der unsterbliehen Sonne, der schnollrossigen"). Der Sonnengott ist hier von der Sonne schon so weit losgelöst, dass er vor ihr, freilich in nächstem Zusammenhang mit ihrem Aufgang, erscheint. Es ist ein principieller Fehler, auf Grund solcher Ausdrücke nach einem Naturphänomen zu suchen, auf welches jene genau pessen, und dann dieses Phänomen — etwa das Licht, welches die Sonne begleitet und ihr vorangeht — mit Mithra zu identificiren: das Naturobject ist allein die Sonne selbst, aber der Zustand, in welchem die Vorstellungen von Mithra zu diesem Substrat genau sümmten, ist in avestischer Zeit bereits in's Wanken gekommen.

Fragen wir nach den Ursachen, welche diesem Sonnengott im Avesta und vollends im Veda eine so andre Gestalt gegeben haben als etwa dem Sonnengott Sarya, und welche den im Veda als Varuna erscheinenden Mondgott so ganz vom Monde sich haben lesläsen lassen, so worden wir vor Allem an die, wie ich glaube, zu grosser Wahrscheinlichkeit zu bringende ausserarische Herkunft dieser Götter!) denken müssen; das Wesen der fremden Götter haftete nicht fest im arischen Bewusstsein. Zugleich fehlte hier der Zusammenhalt des Namens, durch welchen der Gott mit dem Naturobject verknäpft wurde. Endlich hatte sieb gerade an die Gestalten von Mitra und Varuna ein Kreis sittlicher Vorstellungen geheftet, denen die fortschreitende ethische Verstellungen geheftet, denen die fortschreitende ethische Ver-

<sup>4)</sup> Ungekehrt finden war den avertischen Soma, welcher zu dem am Fesseralter beschäftigten Propheten hersentzet als ein Mann von hechsten Schönhaft unter der ganzen körperlichen Welt (Höm Yacht 1), etarker mithropomerphisirt als der vedische Soma er wenigstens im Ganzen ist. — Auch z. B. der Agni der Jüngeren vonnehen und der nachvedischen Literatur ist in elisser Besiehung von dem des Rv. merkhelt unterschieden, dem Elmmut gegenhler gesantlich freier.

<sup>3)</sup> Vgl. unten den Abschniet fiber Mitts und Varana.

nefung des Seelenlebens gesteigertes Gewicht zuführte und die so ihrerseits wesentlich dazu beitrugen, die Naturhedeutung jener Götter verschwinden zu lassen. Man kunn sagen, dass das religiõse Moment hier besonders energisch dem mythologischen Vorstellungscomplex die Kraft aussaugen half. Sonne and Mond und was sich bei diesen ereignen mochte stand night mehr un Vordergrunde. Woranf es ankam, wat die Vorstellung von allschauenden, allgerechten Königen, mit denen man sich versöhnt und befreundet zu wissen verlangte. An Stelle des alten Gefühls rettungsloser Abhängigkeit von der Natur waren es junner mehr menschliche, gesellschaftliche und staatliche Lebensverhaltuisse geworden, welche das Prototyp für die Verstellung der Abhängigkeit von höheren Mächten lieferten: die Abhangigkeit von dem Könige, von dem starken Krieger, dem weisen Priester, dem Reichen. So trat an die Stelle des vergöttlichten Naturwesens die immer mehr von der Natur sich emancipirende Gestalt eines göttlichen Helden oder Spenders, im Fall des Mitra und Varana diejenige gottlicher Könige und Richter.

Ein weiteres Beispiel der Losgelöstheit vedlischer Götter von ihrem Natursubstrat sei hier nur kurz berührt: es betrifft die indischen Dioskuren, die beiden Aşvin. Sehr wahrscheinlich sind diese ihrer ursprungliehen Bedeutung nach der Morgenstern und Abendstern!). Im Veda aber erscheinen sie als zwei strahlende Junglinge, die morgens um die Zeit der Morgenröthe auf ihrer himmlischen Bahn zusammen einherfahren und den Menschen in Bedrüngnissen aller Art Hilfe bringen: hier ganz wie im Fall des Mitra und Varuna völlig menschenahnlich gewordene Idealgestalten mit einem Best von Attributen, die der ursprünglichen Naturbedeutung entstammen, von dieser aber so weit losgelöst, dass ihre Attribute, so wie sie im Veda verliegen, joner Bedeutung

<sup>1)</sup> leb verwoice and day betreffends Capitel annual

theilweise direct widersprechen: wie Mitra und Varnua, Sonnen- und Mondgott, die Sonne zum Auge haben, so ziehen bulde Asvin, der Morgen- und Abendstern, über den morgendlichen Himmel bin.

Wir stellten oben Indra, den Gewittergott, dem durch Agni, Surva, Ushas reprüsentirten Typus insofern gegenüber, als that von yorn berein eine stärkere Anthropomorphisirung eigen gewesen zu sein scheint. Wir müssen hier hinzufagen, dass auch in Bezug mif die seeundare Verdunklung der ursprünglichen Naturbedeutung der Indra des Bevoda in einem Gegensatz zu jenen Göttern steht und sich vielmehr dem Mitra oder den Asvin vergleicht. Wir werden zeigen, dass die ursprüngliebe Grossthat dieses Gottes, die im Gewitter vollbrachte Befreiung der himmlischen Wasser aus dem Verschluss des Wolkenberges, sich für die rgvedischen Dichter in die Befreiung der irdischen Flüsse aus dem Verschluss des Felsens, dem sie entspringen, umgesetzt hatte. Hier tritt also die Verdunklung des ursprünglichen Vorstellungscomplexes zunnehst in der Form auf, dass sich an seine Stelle ein nicht minder concreter neuer Vorstellungscamplex schiebt, welcher mit jenem durch dieselben Worte ausdrückbar ist (Wasser = Regen oder Fluss; Berg = Wolke oder Berg); wabei, wie man zieht, theilweise von dem metaphorischen Gebranch des Worts zu miner eigentlichen Bedeutung übergesprangen wird1). Dann aber wirken anch hier, wie die

F) Genauer wird der Vergung eine folgenderung en leschrieben werden können. Dies die altere Zeit, welche die That des Gottes meh von diem Gewitter verstand, immer nur wie der Rgyada allein von Bergen und von Weitern oder Finisch die der Gen roffnete resp. befreite, auch die dieset von Weiken, von Bergungüssen gesproeden beben eilte, ist undanhbar. Beide Antdienekannisch also liefen neben unnader her, die eigentliche und die untrephormehe, welche heitere ahrigene schile elek auf dem Glauben un zie enhatzatzelle frientries von Bergen und Walken zu dem Glauben und irdischen Weite

alte Naturbedeutung Varmas hinter der ethischen zurücktritt und durch diese verdunkelt wird, diejenigen Züge, an welche sich das religiöse Interesse vor Allem heftete, weiter daan mit, den ursprünglichen Naturcharacter Indras verschwimmen zu lassen: der machtige, Sieg und Reichthum spendende Held war es, an den sich die Gebete vor Allem richteten, nicht der Gewitterer.

So finden wir die aus der Anschauung von Naturobjecten und Naturereignissen hervorgegangenen vedischen Götter nur zum Theil klar erhalten: ein andrer Theil liegt in Folge der Verdanklung after und des Ausetzens neuer Verstellungselemente in einer von dem ursprünglichen Typus bereits stark entfernten Form vor. Es ergeht auf dem Gebiet der Mythologie eben nicht anders als auf dem der Sprache, welche auch aralte Bildungen bald treu bewahrt, bald in modernen Richtungen umgestaltet oder auch ganzliehe Neubildungen neben sie stellt. Wie an der Sprache die beiden umgestaltenden Mächte arbeiten, der Lautwandel, welcher grösstentheils lautlicher Verfall ist, und die Neues erbauende Analogie, so stehen sich auch in der Geschichte der Göttergestalten und Mythen - obeuso dann ferner, beiläufig bemerkt, in derjonigen des Cultus - zwei abuliehe Vorgange gegenüber: das Abblassen, das Leerwerden der mythischen

berald. Neu regis weiter der metaphorische Ausdruck (Berg, Flues) eine vone Vorstellung-reihe au, die van dem Entopringen der Flüsse aus dem Gebirge. Bei der ehen sehm berührten, mr das Denken jeues Zeitalturgens ambers als für das umarige lebestiigen falentität der himmitischen und der irdischen Wasser imme denke etwa au die himmitischen und der verschiedenen Erscheinungsformen; a. des Capital über Agus) beits etwas unmittelber Einlenahtenden, dass die bestieren starch demasties. Gett und dieselbe That befreit sein mussten wie die ersenen Inden dem für die im strumdurchflossenen fande wandersden Stättung sich ne die Strume ein genz besonderes Interesse knüpftes, erhodt auch dieser Vartellungsreihe allein; man hörte nun auf von Wolken und Regunglissen aus aprechau und sprach allein von Bergen und Wassern oder Flüssen.

Vorstellung und das Siehunfüllen des leuren Gofasses unt neuem Inhalt. Nur ist natürlich der Versuch von vorn herein ausgeschlossen, die mythologische Verwitterung auf eine so klare Gesetzmusigkeit zurückzuführen, wie sie die Wissenschaft in den Vorgangen der sprachlichen Verwitterung nachweist. Denn der einfachen und festen Claviatur der in den zahllosen Worten immer wiederkehrenden lautlichen Elemente steht auf mythologischem Gebiet die complicirteste Mannichfaltigkeit psychischer Factoren, welche die Schicksale jeder einzelnen Vorstellung beeinflusst haben, gegenüber. Die Analogie andrerseits, deren Macht sich unzweifelhaft wie in der Sprache so auch in der Mythologie bethatigt, findet in dieser nicht so wie in Jener ein festes, etwa den Paradigmen vergleichbares Rahmenwerk vor, welches der Forschung die Möglichkeit geben könnte, ihr Wirken anch nur annähernd auf so ausgeprägte, sich bestandig gleichbleibende Typen zurückzuführen wie in der Grammatik. Vor Allem wird der Unterschied der sprackgeschichtlichen und der mythengeschichtlichen Vorgange meh dadurch gesteigert, dass diese nur gum Thell in der Sphure der Unbewesstheit verlaufen, in welcher sich jene nahozu ausschliesslich bewegen: priesterliche Speculation, dichterische Schöpfungslust greifen hier ein und theilen fleren Producten den Character der Freiheit mit, deren Wirken oben nur constatirt, im günstigen Falle motivirt, aber nie vorausberechnet werden kann.

Naturmythen. Anderweitige Elemente der Mython. Es liegt in dem bisher Gesagten, dass als ein vernehmster Grundstock der vedischen Mythen Naturmythen zu erwarten sind, die in der Sprache des Mythus gegebene Beschreibung der Naturvorgunge, welche die Götter oder die niederen damonischen Wesen vollbringen und erleiden. Durch alle Verdanklungen und Neubildungen hindurch ist eine Auzahl selcher Naturmythen mit Sicherheit oder doch mit grosser

Wahrscheinlichkeit erkennbar geblieben: so der Sieg Indras aber Vrtra d. h. das Gewitter; die Befreiung der eingesehlessenen Kuhe d. h. das Erscheinen der Morgenröthe; die Herabkunft Agnis d. h. die Erzeugung irdischen Feuers durch den Blitz; die Genossenschaft oder Vermählung der Asvin und der Surya d. h. das verhundene Erscheinen von Morgenstern und Sonne. Solche Mythen werden kaum je besonders zahlreich gewesen sein; sie sind ursprünglich sehr kurz: gewiss nicht weil die Uebung des Vorstellens, die Fertigkeit des Erzählens für complicirtere Begebenheiten nicht ausgereicht hatte, aber der von der Natur gelieferte Stoff enthielt eben nur wenig. Dafür pflegt diesen Mythen ein Schwergewicht und Beharrungsvermögen gegenüber dem fluctuirenden Bestande jungerer Elemente eigen zu sein, welches der Festigkeit der in Kindesalter empfangenen Eindrücke verglichen werden kann. Wie viele Thaten Indras auch erzählt wurden, der Vrtrasieg blieb immer die vornehmste.

Treten nun solche Mythen, die man im Vergleich mit den complicirien jüngeren Gebilden als mythische Molecule oder Monaden bezeichnen möchte, mit einander zu Vereinigungen zusammen, so wird man in dem Ergebniss nicht etwa das mythische Bild eines längeren, verwickelteren Naturvorgangs zu sehen haben. An die Natur direct reichen nur die Elemente heran; ihre Verbindung spiegelt nicht mehr die Verkettung von Naturvorgängen wieder, sondern ist das freie Werk von Dichtung und Speculation. Vor Allem aber wachsen jene Monaden nicht durch gegenseitigen Zusammensehluss, sondern durch das Herantreten von Elementen andrer Herkunft. Die Phantasie benutzt die alten Motive als Anknüpfungspunkt für ihr selbständiges Schaffen!). Das Be-

<sup>9</sup> Wir berühren uns ber mit den treffenden Bamerkangen von Bloomfield Contribution III, 185. Uder den im Polgenden berührten Mythus von dem sonschützuden Schützen s. ehennassifiet V. 34.

durfniss nach dichterischer Ausschmückung und Abrundung macht sich geltend; die Erfordernisse einer naturwächeigen Poetik fangen an mythenbildend zu wirken. Wenn es, wie wir für möglich halten, wenigstens in gewissen Sinne') ein Namemythus ist, der den himmlischen Göttertrank durch einen Vogel dem Gott gebracht werden lässt, so fügt die Phantasie, angeregt durch den im menschliehen Leben gewohnten Gang der Dinge, hinzu, dass der Wächter, welcher den Trank zu büten hatte, den Vogel hart verfolgt. Er schiessit: trifft er? Eine Feder fallt; der Vogel selbst aber entkommt gläcklich mit seinem kestbaren Raube. Soll der Schuss einen Naturvorgang, die Feder ein Naturobject bedeuten? Ich glaube nicht. Die Episode beruht, meine ich, mir auf dem Bestreben dem ganzen Vorgang Leben zu verleihen, eine Spannung zu schaffen, die sieh dann glücklich lost: ein den Jagern und Jagdgeschiehten jener Zeiten gewiss mændlich gelantiges Vorkommuiss gab das Motiv her.

Ferner aber fliessen dem Mythenbestande der Naturgötter weitere Elemente und neues mannichfaltig bewegtes
Leben von andern Seiten zu. Unzweifelhaft hat sehen das
Zeitalter, welches die höheren Göttergestalten sich bilden sah,
eine Fülle von Geschichten aller Art besessen, in denen
Menschen, Thiere, Geister in buntestem Durcheinander auftraben: Geschichten bestimmt den Ursprung irgend einer die
Neugier erregenden Besonderheit im Naturlauf, bei Thieren
oder Pflanzen, in menschlicher Sitte und Ordnung zu erklären,
oder auch einfach die Ausgeburten fabulirlustiger Phantasie.
In solchen Geschichten, den altüberkommenen wie nen
entstehenden, mussten die Götter eine Rolle übernehmen.
Vor Allem musste der Glanbe an ihr Eingreifen in die
menschlichen Dinge Erzählungen schaffen, welche des Ein-

<sup>7</sup> Siehe die Ernsterung dieses Mythus unten in dem Abschnitt über fadre,

<sup>7)</sup> Indra und die Asym repräsentiven die haiden hauptstehlichsten Typen des getällichen Eingraffen in die manschlichen Geschiche zu erschaunn die im Rigerale berühreten getälliche manschlichen Regelenheiten un ihner Lindhalten mit einer Asse hierslichkeit gekunpft, welche den andere nicht red nierig gebeum hat.

opfer der Verzeit mit besenderen Segen belehnt laben. Schwierigkeiten und Ungläcksfälle aller Art führen zu göttlichem Eingreifent zwischen Erdachtem fehlt sicher auch die Erinnerung an wirklich Geschehenes nicht. Es ist schlechterdings kein Grund vorhanden, diese Erzahlungen, in welchen die Gotter figuriren, aus der ganzen Masse des sonstigen Volksbesitzes von Erzählungen als etwas Besonderes herauszuhbsen, eine scharfe Grenze zwischen vornehmen "Mythen" und Geschichten niederer Dignität ziehen zu wollen: nur dass wir natürlich bei einer Ueberlieferung vom Aussehen der vodlschen wenig Aussicht haben, aus der alten Zeit Erzählungen, die mit den Göttern nichts zu ihnn haben — vorhanden waren solche sieher in übergrosser Menge — kennen zu leinen"). —

Die kleinen Damonen. Soelenwesen. Die altesten Textmassen, ganz überwiegend vom Preis der grossen Götter erfüllt, gedenken nur selten der Kleinen unter den überirdischen Wesen, der Fold- und Waldgeister, der Kobolde, Unbolde, Spuktenfel. Wir sahen sehen (S. 11 fg.), dass das Gewirr dieser Damonen erst in den jungsten Schichten des Rgweda dentlicher hervortritt; es steht dann im Atharvaveda

b) Hei der benten Missening von Elementen slige Art, wis in den compliciriaren Sagengubikken vorzubegen pflegt, dem smeadlich bindigen Zuszummentreten von urspeninglich mehr Zuszummengub rigsen liegt so auf der Hand wie Schluszfolgerungen von der Art derjanigen, die Jaurehl (Das Ramayans 131) in Besing auf die Kannasage geragen hat, beurhollt werden missen. Sitä ist im Epon die Gettin Ramasel, die als une in den Gebryslexten die Gattin Indras ben Parpmyns eit, se mess Kann eine Fram des lidtes-Parjmyn sein. Etwa als wene sich in der Grammafft derine, diese zwei Formen in verschiedenen Zufaltern an deradien Stöllschien. Paradigma erscheinen, folgern füsser, dass die jüngen der leitig satz liche Nachkomme der alteren sein mass. Und in der Geschichte der Sagen wird der Wahrtschendighkeit, dass Neuhöldungen singefreten und, ein mich und grösseres Gewicht annurkungen ein als in der Geschichte der grummaffischen Formensysteme.

und vielfach auch in den Texten, welche die hanalieben Untgebräuche darstellen, im Vordergrunde; in der erzählenden Literatur, in den grossen Epen wie in den Geschichtensammlungen der Buddhisten nimmt es eine bedeutende Stelle ein.

Von diesem relativ spaten Auftreten der betreffenden Vorstellungsmassen in der Literatur darf auf Ihr jungeres Alter neben den Mythen und dem Cultus der grossen Götter natärlich nicht geschlossen werden: kaum irgendwo steht das völlige Auseinandergehen der literaturgeschichtlichen und der religiousgeschichtlichen Chronologie so fest wie in diesem Fall. Ethnologie und Volkerpsychologie haben das Verhaltniss, welches hier ganz obenso wie in den Traditionsmassen mehrerer unter den verwandten Völkern vorliegt, hinreichend aufgeklart. Wir wissen jetzt, dass der Claube an Massen kleiner, in buntem Gewirr die Welt bevölkernder, bald nützlicher bald schadender Seelen und Naturdamonen und ferner die Technik einer diese Wesen durch die rohesten Kunstgriffe unschadlich oder dem Menschen dienstbar machenden Zauberkunst den Grundzügen nach identisch über die gange Erde bis hinab zu den tiefst stehenden Vülkern hinreicht; auf dem gemeinsamen Untergrunde dieses Glaubens erbaut sich dann bei den fortgeschritteneren Nationen eine höhere Götterwelt, auf dem gemeinsamen Untergrunde dieses Zauberwesens ein höherer Cultus, beide verschieden geformt je nach Character und Schieksalen des einzelnen Volks. Aber jone niederen Formen religiösen Wesens, von den zunftmässigen Vertretern des fortgeschrittenen Glaubens gern in den Hintergrund gedrängt und doch selbst von ihnen nie ganz fallen gelassen, behanpten sich in zahlreichen Resten inmitten der häheren Bildungen und erhalten sich vollends nabezu unverändert in ihrer alten roben Gestalt in den tieferstehenden Schichten des Volkes. Mit dieser hier kurz angedeuteten, durch die vielfältigsten Forschungs-

erfahrungen bestätigten Auffassung des Hergangs stehen die concreten Thatsachen der vedischen Usberlieferung in überzeugendem Einklaug. Hindeutungen auf den Glauben an eine weit verzweigte Damonenwelt durchziehen doch auch die alteren Schichten der rgyedischen Poesie, und wenn diese Hindentungen spärlich, inhaltaurm und farbles sind, so erklärt sich das aus dem Character dieser auf ganz andre Punkte gerichteten Hymnen mehr als ausreichend; es wurde gegen alle Wahrscheinlichkeit sein, wollte man darum annehmen, dass den betreffenden Vorstellungen selbst die spätar ihnen cigne bunte and derbe Concretheit damals nech gefehlt habe, End wie die Hymnendichtung so finden wir auch das Opferritual sögleich auf der ältesten Stufe, auf welcher wir es in der nöthigen Detaillirtheit kennen lernen, durchsetzt von Gebränchen, welche von der Denkweise des primitivsten Zanbercultus erfullt sind'). Erstreeken wir dann unsre Betrachtung über das indische Gebiet himms, so treifen wir zunächst auf die Identität vedischer und avestischer Dämonenbenennungen, dann aber überhaupt auf eine so weitgehende Unbereinstimmung des indischen Geisterglaubens und der indischen Zaubergebranche mit denjenigen der verwandten so gut wie der allerverschiedensten nichtverwandten Völker. dass an dem Sachverhalt kein Zweifel bleiben kann; wir haben hier das Stratum der uralten, aus den Zeiten der Wildheit sich herschreibenden Vorstellungs- und zauberischen Californien erreicht, die hinter allem höheren religiösen Wesenwie eine Art religionsgeschichtlicher Steinzeit den Hintergrand bilden.

Unter den Dümonen, welchen der vedische Zaubercaltus gilt, herrschen die schädlichen, die Krankheitsgeister und sonstigen tückischen Unbeilstifter vor: vermuthlich weil die

Wir haffon dies uniten in emerer Deretellung des Cultus im Exceptuses in previous.

gressen Gotter fast ausschliesslich als gut and wohlhatig gedacht sind und sie so die froundlichen Damoneu vielfach aus ihrer Sphare der Thatigkeit verdrangt haben. Dass jenu Unbolds sich wenigstens zum Theil aus Seelen Versterbener entwickelt haben, darf für wahrscheinlich gelten. Wir werden schen, wie der altindische Glaube, welcher in dieser Beziehung uralteste Glaubensformen fortsetzt, das Dasein der Lebenden von den Seelen der verstorbenen Freunde, aber auch von den tückischen Seelen von Feinden umgeben sein lasst; diese Seelen schweben hald unsichtbar in Naho und Ferne umher, bald zeigen sie sich in gespenstischen, in thierischen und den verschiedensten andern Bildungen und Misshildungen; sie bringen den Lebenden, wie die den Seelencalt durchziehenden Vorsichtsmaassregeln aller Art beweisen, mannichfache Gefahr. Derselbe Process des Verblassens alter und des Hinzutretens neuer Vorstellungen, welcher den Gewittergott Indra in den kriegerischen Vollbringer von Heldenthaten aller Art, den Mondgott Varuna in den Erschauer und Bestrafer aller Sunden ungewandelt hat, konnte Seelen zu krankheitsbringenden und ähnlichen Dämonen werden lassen. welche dann im Einzelnen selbstverständlich ihre Specialitäten, die Beziehung auf diese oder jene bestimmte Art des meist schädlichen Einwickens auf die menschlichen Geschieke huranshildeten. Wie es bei vielen Völkern, z.B. den so eng der vedischen Nation verwandten Iraniern'), möglich ist die concrete Spur derartiger Entwicklungen zu verfolgen, glaube ich, dass auch auf indischem Boden Mancherlei auf dieselben hinweist. Die spätere Literatur Indiem ist reich an Geschichten wie z. B. der in den "Zweinneddreissig Thronerzählungen" von dem Mann, den seine Fran betrügt und der aus Kummer hieraber gestorben als boser Geist jede Nacht wiederkehrt sie zu peinlgen3). Für die Gegenwart

Sales Darma dator, Emile francisco II, 1961 Augu. 1.

<sup>5</sup> Imbische Stmilion XV, 255, - Day Mahahharata (2001) die Bruhmanen-

stellt Monier Williams') es als den allgemeinen Glauben der Hindus fost, dass die Mehrzahl der besen Geister verstorbene Meisehen sind: hier spukt der Geist eines von einem Tiger getödteten Milchmanns, dort der Geist eines Topfers, der Schrecken der ganzen Nachbarschaft, bei welchen Geistern natürlich im Lauf der Zeit leicht der Zusammenhang mit der Erinnerung an den und dan Verstorbenen verloren gehen und die blosse Gestalt eines die Menschen peinigenden Kebelds übrig bleiben kann. Schwerlich darf man derartigem Volksglanhen das Recht, für Untersuchungen über die vedlische Zeit Fingerzeige zu hefern, in der Weise absprechen, dass man ihn unter die grosse Rubrik der Seelenwanderung stellt and the damit von jedem Zusammenhang wenigstens mit dem alteren vedischen Glanben abgeschnitten zu haben meint. Vermuthlich wird es sich immer dentlicher zeigen, dass die Seelenwanderungslehre micht viel mehr ist als die systematisirende, schabionisirende, das Einzelne in's Unabschbare steigerude Verwerthung von Elementen, die zwar für uns in der Tradition zurücktreten, aber darum doch so alt und alter aind wie der indische Glaube und das indische Volksthum uberhaupt: und dass zu solchen Elementen eben auch die hier in Redo stehenden Vorstellungen gehören, wird sehon durch ilno weite Verbreitung in niedrigen und allemiedrigsten

hanner mich dem Tode im Häkshinen werden (Hapkine, Preirion of the Ruling Caste Lo?) Achulichen wird häufiger gesagt). Die Buddhaten inden den Begriff der TimmeRäkshame d. h. der als Häkshame wirkenden been Versterbenen (Feer, Aradam Saraka p. 191). Freundischere Seden werden in den "Göttern, die von Hane und Menschen waren" Apadambe Diuren. I. R. 11, 3 an auchen sein, sowie in den "Göttern vermege ihner Thates" die das Satapatha Br. XIV, 7, 1, 31, 35 von den "gebonenen Göttern" unterschildet.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Brähmanium und Hindhem (3. Auf.) 239. Vgl. auch Lyntte in der Revue du Phiet, des reigene XIII, 361 miedengegebene Bemerkenn it (des Buch sellet int mir gegenwurde moht augunghah)! die er ein Pilms Persont Life 297.

Culturgebieten wohl, wahrscheinlich. Ganz fehlen directe Spuren des Zusammenhaugs verschiedenartiger Dämonen mit Seelen Verstorbener übrigens auch in der alteren Literatur meht. In einem Zauberlied des Atharvaveda zur Vertreibung der Kobolde, die im Kuhstall und Wagenraum und die am Grunde des Hauses sitzen, wird zu diesen gesagt (II, 14, 5); nob ihr von den Feldgeistern seid oder ob von Menschen gesandt, oder ob ihr Kinder der Dasyns seid" - also böse Geister vom Stamm der dunkelfarbigen Ureinwohner, was denn doch der Vorstellung von feindlichen Seelen nahe genug kommt. So werden auch im Todtencultus "die Dasyus, die unter die Vater eingedrungen sind, die das Gesicht Verwandter angenommen lisben" vom Opfer abgewehrt feindliche Seelen, wie es scheint, die den Genuss der Opferspeise mit den befreundeten zusammen zu erschleichen suchen. Anderwarts ist direct von "den Asuras, den Rakshus, welche unter den Vatere weilen die Redes); ein Aufenthalt der bösen Geister, welcher vielfach im Cultus und den rituellen Sprüchen hervortritt3) und wohl als auf die Seelennstur dieser Geister oder doch vieler unter ihnen hinweisend gedentet werden darf. So wohnen denn auch schon in der alteren buddhistischen Literatur unheimliche Geister aller Art mit Vorliebe auf Leichensekern oder an Grabmölern\*). Ein "Wünsche spendender Geist" in einer buddhistischen Erzählung, welcher in einem Baum wohnt, sagt von sich selbst: "Kein Gott and kein Gandharve bin ich, auch nicht Indra der Burgenzerbrecher; einen Versterbenen erkenne in mir,

<sup>47</sup> Ath. Voda XVIII, 2, 28.

r Kangika Satm 87, 16.

<sup>9</sup> Suda v. H. Rung, Sairs 88, 4; T.59, Az. VI, 9, L.

e leb begrüge mich demit, bie aus der untdhistischen Literatur die auf einem Leichemarker hannemben Yakalas und Rhitas Peray, III, & 2 mein die verschiedenen Takalas, die in Cultras zahren (Udam 1, 7: Sapyutta Nikaya I, 10, 1 = vol. 1 p. 208) namfahren.

der von Bhernva hierher gekommen ist). An einer andern Stelle derselben Erzählungsammlung, walche diese Geschichte enthält, wird den Frommen der Rath ertheilt, Gaben zu spenden "im Namen der früher Versterbenen oder der am Ort lausenden Gottheiten (vetthoolevata).) — diese Gottheiten werden also mit den Seelen, deren Loos im Jenseits der Lebende durch fromme Gaben erleichtern kann, auf eine Linie gestellt.

Die Möglichkeit wird eich nicht ableugnen lassen, dass schadenstiftende Seelen da wo sich ihre Thätigkeit in grösseren Dimensionen bewegte, über das Reich der niederen Dämenen hinaus zu einer Macht auwachsen konnten, welche sie den himmlischen Göttern ebenbürtig erscheinen liess. Der böseste, man kann sagen der einzige wirklich böse unter den grösseren vodischen Göttern ist Radra. Sollte sieh in ihm jene Möglichkeit verwirklicht haben? Wir werden bei der specielleren Betrachtung des Rudra auf diese Frage zurückkommen, deren auch nur aunähernd siehere Beantwortung übrigens der verwischte Zustand der betraffenden Vorstellungen, die offenbar allzu weite Entfernung derselben von ihrem Ursprungsort kann möglich zu machen scheint.

Jüngere Göttertypen. Wir schliesen diese Betrachtungen mit dem Hinweis darauf, dass nach dem Verhild der alten und ültesten Göttergestalten natürlich in späterer Zeit mannichfächste Neubildungen jüngeren, freieren Stiles geschaffen worden sind. Dass z. B. der Gott Zorn (Manyu), die Göttin Rede (Vac), die Göttin Fülle (Puramdhi) jünger ist als der Gewittergott wird man nicht bezweifeln.). Wir wollen nas begnügen einige wenige der unter dieser jüngeren

<sup>9</sup> Pelavallini B, 9, 13,

b Disselled L. 4, L.

b) Die Göttin Fülle aber (Paranolla gleich arreiten Paranolli migt dech, dess dies Stratum von Götterhildungen immerken in der inderzanische Zeit hineigerieben kann.

Gotterwelt hervortretenden Typen hier in der Kurze zu berühren.

Wenn der Mythus für das Handeln, das im Gewitter sichthar wird, den handelnden Gott in Indra, für das Handeln, das sich dem Menschen in Krankheit fühlbar macht, die hundelnden überirdischen Machte in Rudra und verschiedenartigen Damonen aufweist, so schreitet in der Folgezeit die Fragestellung von diesen concreten Typen des Handelns zu abstracteran fort. Die mannichfachste Bewegnug durchzieht das Weltleben: war ist der Erreger dieser Bewegung? So schafft man den - in der rgvedischen Poesie sehon fertig vor-Hegenden - Gott, Erreger" oder "Antreiber" Savitar"), dessen Name sein Wesen ausspricht: er streckt seine goldnen Arme aus alle Bewegung anzutreiben, die im Himmel und auf Erden vor sieh geht. Die Sonne lässt er ihren Tageslauf vollenden und lässt die Nacht kommen; die Menschen treiht ar des Morgens an ihr Werk zu beginnen und lässt Abends Mensch and Thier zur Ruhe gehen?). Da die Sonne die machtigste Bewegung im Weltall selbst vollendet und damit alle andre Bowegung beherrscht, steht Savitar natürlich zu ihr in besonders enger Beziehung, und es besteht eine Neigung Attribute des Sonnengottes auf ihn zu übertragen. Aber es hiesse die Structur dieses ganzen Verstellungscomplexes von Grund ans verkennen, wellte man darum Savitar für einen Sonnengott erklären. Das Wesentliche an der Conception des Savitar ist nicht die Vorstellung der Sonne, auch nicht die Vorstellung der Sonne in einer bestimmten Richtung.

<sup>9</sup> Dis Zurückführung ilians. Gottes auf die indogermanische Zoit und sine Zussaumenstellung mit Saturnas scheint mir verfahlt.

<sup>7)</sup> Auf diesem Wesen des Savitar als Antrolber bernhy es, beil uife bemerkt, dass wer un des Erferner des Veda beranität, merst an dieses tratt, der unser Gedanken vernärts bringen miget, sein Geles richtets. Daher die Berkhentheit der violgefeierten Savitar, des an Savitar gerichteten Versen, welcher des Verlastudium eroffmes (Bv. III, 62, 10).

insofern sie namlich zu Leben und Bewegung antreibt: sondern das Wesentliche ist der abstracte Gedanke dieses Antreibens selbst. Er giebt so zu sagen den Rahmen her, welcher die den Savitar betreffenden Vorstellungen umfasst: wo es dann freilich nicht nur nicht ausgeschlossen, sondern segar das Nuturgemässe ist, dass in diesen Rahmen sich auch mancherlei altes, concreteren Anschauungskreisen entstammendes mythologisches Gut einfügt.

Wie man in einer jeden Epoche der Sprachgeschichte neben Wortbildungselementen, deren Wirksamkeit abgesehlessen ist und die nur in fertigen, aus der Vergangenheit ererhten Bildungen vorliegen, solche tindet, die in vollem Leben stehen und von jedem Sprechenden zur Erzeugung immer neuer Worte gebrancht werden können, so muss der mythologischen Bildungsweise, welcher die Götturgestalt des Savitar angehört, für das vedische und schon das demselben nüchst vorhergehende Zeitalter die höchste Lebendigkeit und Productivität beigelegt werden. Wie den Gott Erreger, so hatte man den Gott Bildner, den Gott Macher, den Gott Schützer) und zahlreiche andre, bei denen allen die abstracte Vorstellung einer bestimmten Art des göttlichen Handelnsdie Grundlage der betreffenden Conception abgab.

Eine andre bequeme und entsprechend beliebte Weise Göttertypen zu formen und zu beneunen war die Auffassung und Bezeichnung eines Göttes als des "Herrn" (pati) der und der Wesenheiten. So verehrte man einen "Herrn der Nachkommenschaft" (projapati), einen "Herrn der Speise" (anaupati), einen "Herrn der Statte" (vastochpati), einen "Herrn des Feldes" (kohetrasya pati) u. A. m. Wir wollen hier einen dieser Götter, welcher in den ältesten Texten am meisten unter ihnen hervortritt und als die göttliche Verkorperung eines rein geistigen Vorstellungskreises von besonderem

<sup>1)</sup> Trudgar, Dhatar, Tratar.

Interesso ist, etwas naher betrachten, den "Gebetsherrn" Brhaspati oder Brahmanaspati'). Das Wesen dieses Gottes drückt sein Name in der That vollkommen adliquat aus: er ist "der alteste König der Gebete", "aller Gebete Erzeuger". Er singt selbst die Opferlieder und spricht die zanberkräftigen, der Götter Gnade erweckenden Gebets- und Zauberfermeln, "den Spruch, an dem Indra, Varuna, Mitra, Aryaman die Götter ihr Gefallen finden", oder er theilt solches Gebet dem menschlichen Priester, der ihn darum angerufen hat, mit - "ich gebe dir ein glanzendes Wort in den Mund", sagt Brhaspati zu einem Priester, welcher seine Hilfe für ein regenbringendes Opfer nachgesucht hat (Rv. X. 98, 2). So ist neben Agni dem Opferfeuer dieser Gott die himmlische Verkörperung des Priesterthums, sofern dieses die Macht und die Aufgabe hat, durch Gebet und Zauberspruch den Gang der Dinge zu beeinflassen; Brhaspati ist selbst ein göttlicher Priester, der Hauspriester (Purchita) des Gattorvolks.

Nun aber ist es wichtig zu verfolgen, wie die Gestelt dieses Gottes, bei der man eine gewisse abstracte Blasse zu

<sup>1)</sup> Vgl. namentlich Bergeigns I, 200 kgz.; Hillabrandt, Val. Mythelogie I, 404 kg. Die Auffaceung des letatgemannten Forschers, welcher
Biftnepati als einen "Pflancenberru" (S. 409) und Mondortt ansicht, ist nür
vollkommen einzunstandert. Wie der Name eines Gettes so deutilch wie der den
Biftnepati — welch – West durch des symmynse Brahmensepati seine alle,
unverlächtige Kelünturung empfangt — auf eine bestimmte, an sieh direkans
währscheinliche Chareption bluweist, muss dech offenbar remedit werden,
ab nicht von eineser Coureption uns der Gott verstanden sernim hann.
Das gelingt bier in der That mit siner ungersungenen Leichlickeit, die
an der Kichtigkeit des eingesehlagenen Weges keinen Zweifel übrig läset:
nur darf man hatürlich nicht glauben die Bewegungen der vollischen Vorstellungsmassen nuch einem es geradlinigen Canon beautheilen zu können
dass einen eine Gott, zum welchem es heiset, dass ur das Dunkel vertreilet
nothrevendig einem eigentlichen Wesen nach ein Lichtgott grausen sein
mbeste (S. 407 fg.).

erwarten geneigt sein könnte; concreten Inhalt in sich aufnimmt. Gebet und Zauberspruch sind neben der Waffengewalt machtige Lenker der Schlachten; den königlichen Foldhorrn begleitet der Priester in den Kampf. So tritt nehen Indra den heldenmässigen Schlachtgott Brhaspati als priesterlicher Schlachtgott. "Brhaspati, fliege umber mit deinem Wagen, der du die bösen Geister tödtest, die Feinde abwehrst, der Zerbrecher der Heerschaaren, der Zermahner, der Sieger im Kampf; lass deinen Segen mit unsern Wagen soin\* (X, 103, 4). Mit seinem schnellen Bogon, seinen treffenden Pfeilen verfehlt er das Ziel nicht; seines Bogens Sehne abor ist das Rta ("Recht", "Ordnung" II, 24, 8); also die in der Ordnung der Dinge wurzelnde Zauberkraft des heiligen Wortes wirkt wie ein Pfeil in der Hand des Brhaspati'). Wie Indra, mit dem zusammen er oft angerafen wird, zerbricht er die feindlichen Burgen, die Burgen des Sambara, erschüttert er Alles was fest ist, vertreibt er die Finsterniss und gewinnt das Licht. Vor Allem ist es der Mythus von der Eroffnung der Felsböhle und der Erlangung der Kühe, in welchem Brhaspati, der göttliche Priester, zusmamen mit den Vorfahren der menschliehen Priestergeschlechter eine feste Stelle gefunden hat. Wir werden zeigen ), dass dieser alte indogermanische Mythus, der wahrscheinlich ursprünglich die Befreiung der Morgenröthen betraf, im Veda zu der Erzählung davon geworden ist, wie den geizigen Knausern die Kühe, welche sie den Brahmanen vorenthalten wollen, abgenommen werden; kein andrer Gott passte in die Gedanken-

<sup>4)</sup> Man vergleiche Stellen wie Atharvaveda V, IS, S. 2, we die geleiche Zaubermacht des Brahmanen mit der Ausrüstung des Bagenschützen verglichen wirdt des Brahmanen Zunge ist eine Sellen, sine Stimme der Hals einer Pfeilspitze; er fährt sellerfe Pfeile; sein Sellen ist nicht vergeblicht mit der Macht seiner Arkeit und seinen Grimm stürmt er dam Feind sieht mit trifft ihn aus der Ferie.

of Ninks anton Jon Absolubt after Index.

gange dieser Geschichte so gemau hinem wie Brhaspati der gottliche Purchita, der Vertreter des Brahmanenthams unter den Göttern, der Inhaber der Zaubermucht des beiligen Worts, welche die geizigen Verachter der Brahmanen zu Falle zu hringen versteht. So musste - Brhaspati sein, der durch seine beiligen Sprüche den Felsen spaltete und die Kübe gewann; auf ihn wurde die Sage übertragen, welche die Völker des classischen Alterthams an Herakles Herenles, den Besieger des Geryoneus - Cacus knopften. Ein dentlicheres Beispiel dafür, wie die spate, abstracte Conception durch dus Hineinströmen alter mythischer Substanz greifbare Körperlichkeit empfängt, wird sich nicht leicht finden lassen.

Gotter and Thiere. Einer besondern Betrachtung bedarf das Verhaltniss der vedischen Götter und Damonen za den Thieren.

Wie wir schon oben (S. 41) berührten, darf nach den Analogien, welche die Ethnologie liefert, für die Alteste Vorzeit ein starkes Hervortreten des thierischen Elements unter Gottern and Damonen vermuthet werden. Der Gott ist vielfach Thier oder wird zum Thier; er schwankt zwischen menschongleichem und thierischem Wesen: zu den für die Weltanschauung der Naturvölker characteristischen Zügen gehört eben dies, dass für sie die Grenze zwischen beidem verschwimmt.

1st nun, wie wir sahen, bereits in indogermanischer Zeit bei den gressen, den Weltlauf leitenden Göttern die anthropomorphische Auffassung zum Siege gelangt, so ragt doch noch für den veilischen Glauben das Thierreich in zahlreichen Resten und Spuren in die Götterwelt hinein. Hier ist zunächst hervorzuheben, dass dem vedischen Inder vielfach das wirkliche Thier, welchem er begegnet. - ich sehe hier noch von den Fällen ab, in welchen dasselbe der Bote oder symbolische Vertreter eines Gottes ist - so zu sugen aus eignem Rechte als Trager damonischer Wesenheit erscheint: so in-

sonderheit unheimliche oder schädliche, sehwer abzuwehrende Thiere wie Schlaugen, von den nutzlichen namentlich die Kuh, der Inbegriff alles Nahrungssegens; sogar einzelnen mit besonders glanzenden Eigenschaften ausgestatteten Thierindividuen kann eine Art persönlicher Vergötterung zugewandt werden. Was speciall die Schlangenverehrung anlangt'), se finden um den Beginn und um das Ende der Kegenzeit, während welcher Schlangengefahr besonders drohend ist. Feiern mit Darbringungen und Anzufüngen an die Schlangenkönige und Schlangen statt. Man gieht ihnen Wasser sich zu baden, einen Kamm, Schminke, Blumen, Augensalbe, einen Strang Faden sieh zu kloiden und zu sehmücken; man übergieht sich und die Seinen den gnädigen. "Den göttlichen Schlangenschaaren Heil\* - heisst es: die hunmlischen Schlangen und die Schlangen der Luft, die Schlangen der Weltgegunden und die irdischen Schlaugen werden nach einander angernfon. In gewisser Weise sind die Schlangen hier in die Sphäre damonischer Uebernstürlichkeit erhoben; ihr Dasein ist von der Phantasie über das Weltgauze ausgedehnt, aber die Hauptsache bleiben doch die wirklichen Schlangen und der Schutz gegen sie!). - Achnlich finden wir z. B. die Ameisen in die Sphare damonischer Wesenheit versetzt. wenn gegen ein Ueberhandnehmen derselben "dem König der weissen Ameisen im Osten, dem König der schwarzen Ameisen

<sup>4)</sup> Vgl. Winternitz, der Satpabali, sin altindiselber Schlangeneull (Wien 1888) zowie den wirren Aufsatz von Oldfram Journal II, Asial, Society New Series 23, 361 fl.

<sup>7)</sup> Es bet möglich, dass dieser Schlaugencutt, der den Stempel des Schlaugenlandes Indien deutlich au sich trägt, von den Urbewehnern überkommen ist. Das Felden von Spuren im Bgreda — Zusammenbang mit dem Vytramythus (Winternitz 20 fgg.) ist mir unwahresbendich — und die starke Verbreitung von Schlaugeneult aller Art bet den nichtanischen Indern (Winternitz 30 fgg.) ist zwar natürlich nicht entschäufend, pracht aber immerhin für eine soliche Annahms. Die Disposition zu einem Cult dieser Art gehört darum foch nicht wonger auch den Artern.

im Suden" u. s. f. geopfort wird"). - Die Schildkröte, welche man als wasserverwandtes, regenspendendes Wesen in den Backsteinultar einmauert und die durt in der dunklen Tiefe, unberahrt von den Gluthen der Sonne und des Feuers, "hingehen soll wo die früheren Hingegangenen sind", wird als "Horr der Wasser" zu göttlieber oder damon nhafter Höhe erhoben\*). - Auch das bekannte Froschlied des Rgveda (VII, 103) ist vielleicht eine Anrufung an die von der Regenzeit erweckten, wie opfernde Priester dem Jahreslauf folgenden und insofern mit Zanbereigenschaften ausgestatteten Frosche<sup>3</sup>): - Die mystischen Eigenschaften der Kult berühren wir hier nur kurz. Dass man in ihr den Inbegriff aller Nahrungsfülle sieht und dass sie die Göttinnen Ida und Aditi verkörpert\*) (s. naten S. 72), wird zusammengewirkt haben, ihr schon in der alten Zeit den Character einer gewissen Heiligkeit zu verschaffen, welchen für diese Zeit genau zu definiren uns die Quellen nicht erlauben, der aber in jedem Fall von den Extravaganzen der späteren indischen Kulrverehrung noch weit entfernt war. - Hier sei weiter noch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kansikasutra 116. In abullehum Ton warden die Würmer behamlelt, wenn die 66r des Gharmopfer verwandte Milebkuh Würmer hat Talit, Ar. TV, 56.

<sup>5</sup> Ind. Scalina XIII, 250; Val. Saink. XIII, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Press das Lieut incorristisch unfrüheren —I wird wer die verfischen. Perten selen Venut nicht für nie einschindlichten.

Wie schar im Revens die wirkliche Kuh als von der hünter der stehenden Gören durchdrungen augeschen wurde, soigt VIII, 101, 16, 16; Der Ruders Mutter, der Vasus Tochter, der Adityns Schwerter, der Sabel der Unsterndichkeit: dam Verstehenden sage felt es: tieltet nicht de schaldten Kuh, die Aditt Der Rude Kennerin, die here Stimme erhebt, die Verstehung darbringt mit albeite Gebett, die von den Gottens gehommen ist, die Gottin Kuh, die soll nicht der Sterhliche thäriehten Sinne an sich teinen. In den Yajurveden mird zu der Kuh, für melehe num den Some kanft, gewagt: "Du bist Aditi", Göftin, geba aum Gott" (dam Soma). Vaj. Sagak IV; 19, 20.

orwähnt, dass vedische Dichter dem Ross Dadhikravan göttliche Ehren erweisen. Dies ist ein wirkliches Pferd): die Götter Mitra und Varuna haben es dem Trasadasyn, dem König der Puru, verliebent; jeder Puru freut sich wenn es schnell wie der Falke einherstürmt, wie der Wind alle Rennwagen überholend. Dieser Dadhikrävan num wird an einer Reihe von Stellen mit den Morgengottheiten zusammen angerufen; es heisst von ihm, dass er "Saft und Kraft und die Sonne erzeugt hat". "Wer das Ross Dadhikravan preist, wenn das Feuer entflammt wird, wenn die Morgenröthe auflenchtet, den möge Aditi frei von Schuld machen und ur"), mit Mitra und Varuna gesellt".

So finden wir in vedischer Zeit Thiere, die dazu irgendwelchen Anlass geben, als Gattung und als Individuen göttlich oder damonenhaft verehrt. Weiter aber sind die im
Vordergrunde stehenden, mehr oder minder menschenähnlichen
grossen Götter von einer Art göttlicher Thierwelt umgeben:
zählreiche niedere Götter, besonders aber götterfeindliche
Wesen, krunkheitstiftende Dämonen u. dgl. sind thiergestaltig\*). So tinden sich hänfig, in der Regol in längeren Aufzählungen angerufener Götter, zwei Wesen, welche die Fähigkeit selbständig aufzutreten kanm mehr haben und eben nur
als Ueberlebsel aus früheren Verstellungskreisen fortgefahrt
zu werden scheinen: die "Schlange vom Grunde" und
der "einfüssige Ziegenbock" (abi bulknya und aja
skapad)\*). Ueber das Wesen beider wissen wir wenig Be-

Disa hat mamoutifich Practical (Vod. Stud. I, 124) dargethus. Vgl. auch Lüdwig IV, 79, v. Brackle Z. D. M. G. 46, 447.

<sup>7)</sup> Doch wohl Dullikesvan salbat, Rv. IV, 30, 3,

<sup>7)</sup> Öder die haben menschlichethierische Moedegestalt wie Dadleynün mit dem Pferdekopf.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Dass diese beiden tiötter bei einer der häusbeben Opierentemman Spemben empfugen (Paraskars II, 16, 2), dert nicht datür geltum gemann weitlen, dass sie zur Zeit der Fedeung des häuslichen Opierrituals noch

stimmtes. Die Schlange hat ihren Wohnsitz am Grunde der Gewässer. In Wassern wohnende Schlangen treten in den Mythologien der verschiedenaten Volker auf; auch in der späteren indischen Literatur begegnen wir der Vocstellung vom Wasser als der Heimath der Schlangendamenen. Der Ziegenbock wird als der Träger aller Wesenheiten, als Stütze von Himmel und Erde beschrieben; er scheint mit seinem einen Fuss als eine Art thierisch-damonischer Säule gedacht, auf der das Universum ruht'). - Kuhförmige oder zwischen dieser und der anthropomorphen Gestalt schwankende Göttinnen treten mehrfach auf. Die von der Kuh kemmende Nahrangsfülle, für Hirtenstämme der Inbegriff alles gedeilelichen Segens, ist in der Göttin Ida personificiet: wenn dieser der Rgveda einmal "Hände voll Butter" also doch wohl menschliche Gestalt beilegt und eine Legende der Brahmanazeit sie als Weib, Tochter des Mann, mit hutterbeströmten Fussstapfen beschreibt, so erscheint sie im Rgveda doch auch andrerseits als Kuh, als Mutter der Heerde, und im Opferritual wird die Kuh mit dem Spruch herangerufen; "Ida komm, Aditi komm!"3) Der zweite Theil dieser Formel lebrt uns eine neue kuhgestaltige Göttin kennen. Aditi"),

der lebendigen Vorstellungsweit angehorten. Sie figeriren durt einfsch aldie Gottheifen, welche nuch dem astrologischen Schema dem jesse Uszomonis beherrschenden Doppenigsstien antaprochen.

die Alten geantwortet haben; weil ein grossen Ziegenbeck auf einem Bein es als Pfeiler trägt — ist durchaus im Stil Emilieher Kosandegie. Wie man dabei gerade auf den Ziegenbeck verfallen ist, werden wir schwerlich erndttele. Ebense wang haben war geungenden Anhalt, um dieses Ziegenbeck z. B. als nin subrusoles Wesen zu denten. Dues der Vers Atharraventa XIII. 1, 6 diese Dentung "In erweisen genäge", wie V. Henry (Les brunes Rebitse 25) meint, balte seh für dlosurisch.

<sup>7)</sup> Ygl. die (gyschiechen Materialien bei Berguigne 1, 325; dien Selegatia Bz. I, S. I, 7 und anere Bemerkungen auf in der Derstallung des Caline (s. den Abschutt über den Spoissantholi der Opforere).

<sup>7)</sup> Vgl. unten den Abschaut über Varuna und die Adlryas.

die Mutter der sieben Lichtgotter, selbst, wie ihr Name sagt, die Freiheit darstellend und in zahlreichen vedischen Gebeten mit der Idee der Befreinng von Sundenschuld und aller Noth eng verknupft, ist doch zugleich eine Kuli; die von ihr abstammenden Götter sind "kubgeboren": immitten eines hochentwickelten, ethisch vertieften Vorstellungskreises die Spar, scheint es, eines primitiven Mythus, welcher die Himmelslichter von einer göttlichen Kuh geboren werden lasat'). Eine andre Kuh, die "bunte Kuh" (praui), ist die Matter der Maruts: wohl möglich, dass hier einmal das Aufsuchen einer Naturwesenbeit, welche dem mythischen Bilde zu Grunde liegt, am Platze ist und wir die Mutter der Sturmgötter in der bunten Wolke zu finden laben), - Die Göttin Saranya wird zur Stute") und gebiert die beiden Asvin, die "Rosseherrn": dürfen wir nicht - wie langst vermathet worden ist - diese grossen Götter als von einer Anthropomorphisirung betroffen auffassen, welcher ihre mehr im Hintergrunde stehende Mutter entgangen ist, so dass die Rosseherren, die Kinder der Stute, selbst einst göttliche Rosse gewesen waren 1)?

Wie wir hier in mehreren Fällen die selbst menschlich gestalteten Götter als Kinder thierförmiger Göttermütter finden, nmgeben weiter Thiere die anthropomorphe Götterweit insoforn als die götterfeindlichen Wesen vielfach thiergestaltig

<sup>7)</sup> Die hisperische Stellung des Götterkreises der Aditya legt die Möglichkeit unbe, dass dieser Mythus in induiranischer Zeit von aussen eingeführt est.

<sup>7)</sup> Zar hanten Kuh geworden gehe ram Himmel, von dert fahre mus Regnu ber. Vij. Samh. II. 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Diese Verwandlung wird allerdings night durch den Text von Rv. X, 17, 2, condern nur durch die augaherigen Erkharungen bezongt.

<sup>7)</sup> Für die Rossgestalt des Murgen- mit Abendelstein — dass is sich um diese bei den Axxu hambelt, werden wir zu zeigen versuchen — Begt die Vergreichung des Sonnencosses (siehe S. 31) nabe. Die Vermenschlichung masste sohen in unteggermanischer Zeit erfolgt sein.

sind: so von Indra bakämpfte Ungabener, die Schlange Vrtra, das "wilde Thier" (meyn), das "Spinnenkind" (aurearabha)!). Dass Jene kleinen Damonen, von welchen dem Manschen das im täglichen Leben ihn betreffende Unglack, Krankheit u. s. w. kommt, vielfach thiergestaltig sind, und ferner, dass Zauberer oder die von ihnen regierten Geister zeitweilig Thiergestalt annehmen, wird unten zu zeigen sein<sup>3</sup>).

Weiter erscheinen eine Anzahl Thiere als Besitz der Götter oder denselben dienend: so der Adler, welcher dem Indra den Soma bringt; die Götterhandin Sarama, welche die verborgenen Kühe ausspürt, die Kühe selbst, die der Gott den Feinden ahnimmt, die Rosse, welche Indra und andre Götter, die Ziegenböcke, welche Pushan ziehen u. s. w. An sich stehen derartige Thiere mit dem berrschenden Anthropomorphismus im besten Einklang; wie der Menseh Thiere besitzt, muss auch der menschangleiche Gott dieselben Thiere besitzen, oder ihm werden auch hier und da andre Thiere dieuen. entsprechend dem wunderhaffen Character göttlichen Dascins. Doch darf wenigstens im einen und andern Fall die Frage aufgeworfen werden, ob das Thier, welches dem Gott gehort, nicht ein beim fortschreitenden Process der Anthropomorphisirung übriggebliebener Rest eines Thieres ist, welches der Gott war oder dessen Gestalt er anzunehmen pflegte. Dass die "Rosseherren" (asrin), die Kinder der Stute, einmal rossgestaltige Götter gewesen seien, haben wir schon als Vermuthung ausgesprochen. Was den somsholenden Adler des Indra anlangt, berücksichtige man zumächst die iranische Parallelo. Der Vogel Varenjina oder Varaghna, welchen eine Münze in adlerabnlicher Gestalt auf dem Hehn des

<sup>1)</sup> Bergulpus II. 250, 223.

<sup>7)</sup> S. die Abschnitte über die Danmon und die Zanberwesen. Hier möchte ich meh auf die buchflistische Erzählung hinnelsen, in welcher die Schutzgeithelten rauber kämpfender Könige als welcher und schwarzer Stier nur den Königen selbst siehtbar unfreten (Jataka vol. III p. 6).

göttlichen Vrirntödters zeigt, wird im Avesta als Incarnation des Gottes beschrieben: Verethraghna!) kommt zum Propheten herangeeilt in der Gestalt des Vogels Varaghna, des schnellsten aller Vegel, der um die Morgemüthe auffliegt, dass die Nacht nicht mehr Nacht sei 3). Weiter ist der germanische Mythus zu vergleichen, welcher der Geschichte vom Somaraub entspricht; hier verwandelt sich der Gott selbst in einen Adler und thiegt mit dem Meth des Suttung zum Götterreich. So werden wir fragen dürfen, ob nicht Indras Adler der Rest einer Incurration Indras in Adlergestalt ist"), zugohörig vielleicht zu dem in der Mythologie mehrerer Völker auftretenden Typus des in Vogelform gedachten Blitzes, - Achnlich könnten Pushans Ziegenböcke auf ursprüngliche Bocksgestalt dieses Gottes hinweisen. Pashan ist der Kenner aller schwierigen Pfade, der vor dem Verirren bewahrt, die Ziege undrerseits das Thier, das auf dem unwegsamsten Boden seinen Weg findet. Wenn beim Rossopfer dem Ross ein Ziegenbock als Pushans Theil, den Göttern das Opfer anzumelden" (Rv. I. 162, 2-4), also doch wohl als Fuhrer auf dem schweren Wege in die Götterwolt beigegeben wird und ein abnlicher Godanke möglicherweise auch bei dem Ziegenbock, welcher bei der Bestattung zugleich mit der Leiche verbrannt wird!), im Spiele ist, so wurde die Annahme einer Bocksgestalt Pashans diesen Riten einen besonders ansgeprägten Sinn vocleihen. Doch ist es hier natürlich nicht möglich über unbeweisbare Vermuthungen hinauszukommen.

Voltach Vrtrahan, d hi Indea.

<sup>\*</sup> Bahram Yashi 10 (g.; M. A. Shein, Zoronetzian doniss on Indo-Sexthian soins &

<sup>4)</sup> Rakamelich hat A. Kudin in Bv. IV, 27 street den als Arter den Same halemben Indra finden wallen: für mich nicht überseugend, Aber im Kattaka und auch Rv. X., 99, 821 mmut Indra im der That beim Raube des Ampts resp. Some Adhensetalt au., egt. Kuden Hersblund des Panace 134, Blummfield Contributions V, 8 fg.

<sup>1</sup> S unten der Abselmitt über ibir Bestattungsribaal.

Besonders tritt selbstversmidlich bei den Thieren, deren Erscheinen als ominos angesehen wurde, der Zusammenhang mit den sie aussendenden Göttern hervor. Der Raubvegel, der sich mit Fleisch im Schnabel niederlässt, ist \_ein grauses Blitzgeschoss gottgesender"; der sehon im Rgveda erwähnte Vogel der in der Himmelsgegend der Vater (dem Suden) schreit" wird doch wohl als von den Vätern ausgesandt verstanden werden dürfen; das Hvanenweibehen heult "angetrieben oder aus eignem Willen"; die Enle ist der "Vogel der zur Wohnung der Götter geht" und der "Bote der bösen Geister"; das "Raubthier mit blutigem Maule, das blutbeschmierte" und der "Geier der bei den Leichen haust" sind "Boten des Yama" oder "Boten des Yama und Bhava". Berücksichtigen wir den Glauben an das Erscheinen unheimlicher Geisterwesen in Thiergestalt, so wird die Vermuthung nabe liegen, dass diese gottgesandten Thiere einmal Thiere waren, welche in sich selbst damonische Natur trugen und erst. später zu Dienern göttlicher Auftraggeber geworden sind). -

Weiter mass die Untersuchung des Verhältnisses der vedischen Götter zu thierischen Gestalten eine Anzahl von Fällen betrachten, in welchen im Zusammenhang des eultischen Rituals ein Thier einen Gott repräsentirt, also, wie wir uns ausdrücken dürfen, die Form des Thierfotisch Anwendung findet.

Das Thier, mit welchem in der poetischen Sprache der Hymnen Indra am häufigsten verglichen, als welches er mit Vorliebe direct benannt wird, ist der Stier!). Nun lesen wir in den jüngeren Veden, dass beim Sakamedhaopfer zu

<sup>7)</sup> Kanşikasütra 129: Rv. II. 42, 2: Hirmyakesia G. I. 16, 19 fg., 47, 1 fg.: Taitt. År. IV, 28 fg. An der letzten Stelle spielt maxweilelluß der Glaube an Leichenzunber mit.

<sup>4)</sup> Im Athartavola (IX, 4, 6) wird an elium Stier groupt. Dirb henni man Indra\*. – Der Stier erscheint auch im Bahram Yaulit (8.7); unter den Insarnationen des Verethroghus, des avestischen Indra.

einer an Indra geriehteten Darbringung ein Stier "herangerufen" wird; wenn dieser brüllt, findet das Opfer statt"). Ein Brahmana bemerkt dazu: "Damit ruft man Indra in seiner Gestalt heran zur Tödtung des Vrtra. Denn das ist Indras Gestalt, der Stier… Wenn der brüllt, möge er wissen: Indra ist zu meinem Opfer gekommen; der Gegenwurt Indras erfreut sich mein Opfer"), Dass hier die Culthandlung mit dem Thierfetisch operirt, seheint klar").

Wie von dem starken Indra als Stier, so ist von Agni, dem beweglich raschen, mit ahnlicher Vorliebe in der Sprache der Hymnen ale von einem Ross die Rede. Im Zusammenhang hiermit betrachte man nun folgende Bestimmungen, welche die jungeren Veden für die Ceremonie der Anlegung der heiligen Fener geben. Der Adhvaryn befiehlt einem der untergeordneten Priester: "Führe ein Ross herbei". Dies Ross steht nebeu der Stelle, an welcher die Reibung des Fouers stattfinden soll, so dass es auf den Vorgang der Reibung hinblickt. Es ist womöglich ein weisses Ross oder ein rothes mit schwarzen Knien; entsprechend dem Alter des aben entstehenden Agni soll es ein junges, eben erst im Gespann gehendes sein'). Wenn dann das frisch geriebene Fener nach Osten hin geführt wird, geht das Ross voran; auf seiner Fussepur wird das Feuer niedergelegt3). Es ist wohl kein Zweifel, dass das Ross nichts andres als eine

<sup>1)</sup> Ireliache Studies X, 341.

<sup>3)</sup> Şafapatha Rr. II., 5, 3, 18, Vgl. noch Mairr Sauls, 1, 10, 16; Taitt, Rr. I. d. 7, 4; Apastanda VIII, 11, 19.

<sup>4)</sup> Mass finde in dem Stier-Indra gegenüber dem oben (S. 75) wirdhüten Adler-Indra keinen Widerspruch; aben diese Mannichfaltigkeit ist sin einersteristischer Zug des Theriumorphismus.

<sup>\*)</sup> Şatupullu Br. II, 1, 4, 17; Katy. IV, 8, 25, 26; Apsolanda V. 10, 10; 14, 17 und dis Char aus Bandhayans Im Comm. zu der letzten Stelle.

Satapatha La, 22, 21; Kity, IV, 9, 13 fg. 16.

Verkorperung Agnis ist. Dies tritt auch in den zugebörigen, freilich nicht gerade alt aussehenden Sprüchen hervor. Bei der Fenerreibung im Angesicht des Rosses wird gesagt: Zusammen mit dem Agni werde, o Agni, geboren, zusammen mit Schatzen" u. s. w. i). Und später hat der Opferherr dem Ross in's Ohr zu sagen: "Was des Agni sieh läuternde, liebe Wesenheit in dem Vieh ist, die bringe herbei, o starken Ross u. s. w. 1). - Das Ross also ist Trager von Agnis Wesenheit. Neben ihm aber erwähnen die Texte noch ein zweites Thier von offenbar abalieher Bedeutung, einen schwarzgesprenkelten Ziegenbock - "agnihaft ist der Ziegenbock" wird dazu bemerkt -; auf der Fussspur dieses Ziegenbocks legen Einige das Fener an").

Wir werden in unseer Auffassung des Rosses und Ziegenbocks durch die Ahnlichen, mit sehr bezeichnenden Sprüchen verbundenen Riten bestärkt, welche bei der Schichtung des Agnialtara begegnen. Mag diese Ceremonie als Ganzes modern sein, so sind ihr doch eine Reihe einzelner Handlungen von haber Alterthumlichkeit eingefügt; ich erinnere nur an das Bauopfer. Es handelt sich um die Zurichtung des Thons, aus welchem die von besonderer Heiligkeit umgebene Fenerschussel (ukhā) angefertigt werden soll. In der Nahe siehen drei Thiere: ein Ross, ein Esel, ein Ziegenbock\*). Sie werden

') Apostamin V, 10, 9.

<sup>[7]</sup> Ebundso, V. 13, 7 (Matr. Samb. I. 6, 2) — Viellaight ist an die Agamistur des Rossos auch gedacht, wenn boj der unter Verastriit des Rosses erfolgenden Hinführung des Agnt mich Osten gesugt wird. "Nach Osten hin schrente, sin Wissember; ein Agni vor dem Agni sel hier, o Aguit [Apost, V. 14, 3; Maitr. Samb. I. 6, 2). Der Spruck stavand affectings allow Anachom nach ans communication rituation Zusangamhang, auf den diese Domang mehr antrifft.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apostambo V, 7, 17; 15, 1; Satapatha Br. II, 1, 4, 3. Van dar speciallus Zugonörigken des Ziegenbocks zu Agni ieler seime Identität mit dem Gott ist öfter die Reac, a. R. Atharvaveda IX, 5, 6, 7,

<sup>9</sup> Eine kurze Darstellung dieser Riten gubt Waher Ind. Studien

mit Sprüchen angeredet, von welchen der an das l'ferd gerichtete dieses deutlich mit Agni identificirt: "Ellend haufe herbei, schnelles Ross auf der breitesten Bahn. Im Himmel ist deine höchste Gebart, in der Luft dein Nabel, auf der Erde deine Heimathstatt"). Dann werden die Thiere zu der Thongraba hingeführt, und das Pferd giebt, indem es seinen Fuss darauf setzt, die Stelle un, wo der Thon gegraben werden soll: Agni, so dürfen wir deuten, wählt selbst das Material für das Gefäss, welches ihm dienen soll. Der Thon wird ausgegraben, und der Priester halt ihn in einem Antilopenfell in die Höhe. Hier folgen von Neuem Anreden an die drei dabeistehenden Thiere, and wieder wird das Pferd auf das Dentlichete mit Agni identificirt: "er preist das Pford", wie ein Commentator sagt, "indem er es zu Agui macht": es ist ein Agnivers aus dem Bgveda, den er an dasselbe richtet: "Geboren bist du die Leibesfrucht beider Welten, Agni, schon in den Pflanzen dich verbreitend)". Und ahnlich wird, ganz im Einklang mit dem oben in Bezug auf das Ritual der Feueranlegung Mitgetheilten, der "als Agni gestaltete Ziegenbock", um mit dem eben erwahnten Commentator zu reden, behandelt. Der Priester sagt zu ihm: "Sei freundlich den menschlichen Geschöpfen, o Augiras"). Triff night Himmel and Erde mit deiner Gluth, night die Luft noch die Baume 44). Die Thiere geleiten den Thon num zu dem Opferfeuer; man legt ihn in dessen Nahe in einem Schuppen nieder, worauf die Thiere fortgejagt werden. Einige vorher dem Bock abgeschnittene Haure mischt man dem Thon

XIII, 220 fg. Mass vergleiche such das Varanschicken von Ross und Ziege zu der Stelle, an welcher bei der Pexvargyzfeier der Thom gegraben werden woll; Z. D. M. G. 34, 327.

<sup>2)</sup> Vij Samh, Xl, 12

<sup>5</sup> Rv. X. I. 2 - Vaj. Samb. XI, 13.

<sup>2)</sup> Bekanntlich ist dies ein hänfiger Belvams des Agni.

Vaj. Samb. XI, 45.

mit einem Vers bei, in welchem es heisst: "Ich mische dich bei, den wohlgeborenen Jatavedas1), auf dass Siechthum von den Geschöpfen fern bleibe".). Dass der Sinn aller dieser Riten ist, den Gott Agni selbst in diesen leibhaften Verkörperungen an der Handlung theilnehmen zu lassen und sehliesslich einen Theil seiner Substanz dem irdischen Material beizumengen, liegt klar zu Tage. Das sahen auch die Beahmanatheologen, in deren Erlauterung dieser Ceremonie sich Aussprüche wie die folgenden finden: "Das ist Agni, was das Ross ist". "Agnihaft ist der Ziegenbeck. Mit seinem Selbst, mit seiner Gottheit bringt er ihn hier zusammen "1). Nur über die Bedeutung des Esels kann Zweifel sein. In den Spruchen erscheint er einfach als Lastthier; man möchte meinen, dass ursprunglich auch mit ihm ein Zaubersinn verknüpft war; entsprechend der sanst dem Esel beigelegten Bedeutung könnte es sich etwa um einen auf starke Fortpflanzung gerichteten Zanber gehandelt haben.

Ein Ross kommt noch an einer spätern Stelle des Agnischichtungsrituals\*) vor, an welcher es gleichfalls, wie mir
scheint, den Gott Agni repräsentirt. Wenn der für die Errichtung des Agnialtars bestimmte Platz abgesteckt ist und
die Backsteine, hingeschafft werden sollen, wird neben dieselben ein weisses Ross gestellt\*). An den Hotar ergeht der
Befehl: "Trage die Sprüche für das Vorwartsführen der
Feuer vor"; die "Feuer" aber sind die im Feuer gebrannten,
von der Wesenheit des Agni durchdrungenen Backsteine,
Unter Vortritt des Rosses, ganz ühnlich dem oben (S. 77)
beschriebenen Hergang bei der Anlegung des Opferfeuers,

Bennum des Agm. Der Commentar sagt bier: "Den als Beckelmar benannten Agm?...

<sup>71</sup> Yaje Saugh XI, 58.

<sup>\*)</sup> Satapatha Br. VI, 3, 3, 22; 4, 4, 15,

<sup>9</sup> Ind. Studien XIII, 247.

<sup>4]</sup> Şafi Br. VII, 3, 2, 10, 16; Katyayana XVII, 3, 20,

werden aun die Backsteine an ihre Stelle geschafft. Das Ross wird auf der für die Erhauung des Altars erwählten Stelle in bestimmten Richtungen berangeführt und muss zum Schlass die Backsteine beriechen, worauf man es fortjagt. Der Sinn des Gansen scheint mir zu sein, dass die Agninatur des Altars gekennzeichnet und verstärkt werden soll, indem man das Agnithier die Baumsterialien begleiten und von der Baustatte gleichsam Besitz nehmen lässt.

Die oben erwähnte Rolle der Ziege als eines zweiten Agnithieres tritt auch in dem bemerkenswerthen Satz hervor, duss, wenn das Fener bei der Reibung nicht zum Vorschein kommen will, man in das rechte Ohr einer Ziege statt in ein Opferfeuer opfern dürfe: dann darf man kein Ziegentleisch essen. Oder man opfert auf Kusagras: dann darf man auf solehem Grase nicht sitzen. "Agnihaft fürwahr ist die Ziege: im Ziegenagni ist somit das Feueropfer für ihn dargebracht", erklart ein Brahmana").

Eine andre Bedentung scheint mir das Ross im Zusammenhang einer bestimmten Form der Somafeier<sup>3</sup>) zu haben, bei welcher der für sie characteristische Gesangvortrag während des Sonnenuntergangs stattfindet: hier steht neben den Sangern nach der Vorschrift einer Schule ein weisses oder röthlich braunes Ross, nach andern Autoritäten ein schwarzes. Die Sänger halten während ihres Vortrags Gold in der Hand, ohne Zweifel als Sonnensymbol. Auch das Ross wird die Sonne repräsentiren<sup>3</sup>), das schwarze offenbar mit specieller Beziehung auf den Sonnenuntergang.

<sup>4)</sup> Kity, XXV, 4, 4 (gg. (liber let the Masculinum nja offenbar als geschlechtlich indifferent gebruucht); Tairt, Brahmana III, 7, 3, 1 (g. /hier das Feminiami).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Dom Shodaşin, Vgl. Talti. Szmh. Vl. 0, 11, 6; Apasininba XIV, 0, 1 fg.; Katy. XII, 0, 1; Pañe. Br. XII, 13, 26; Láry. III, 1, 4.

<sup>7)</sup> So luisset en baispielameine Rv. VII, 77, 3 von des Morgonröthe, dans sie dus weisse Ress führt — untürlich die Sonne. Von dem Opfer-Oldenberg, Rollgen des Volle.

Ein besonders dentliches Beispiel der Verkörperung des Gottes in einem Thiere giebt das dem Budra dargebrachte "Spiessrindopfer"). Neben dem Opferfeuer werden zwei Hatten errichtet und in die eine ein manuliehes Rind, in die andre "die Gnadeuspenderin", in die Mitte von beiden "der Sieger" hingeführt — nach der überlieferten Erklarung "die Gattin" und "der Sohn" jenes ersten Rindes. Den drei Thieren wird Wasser gegeben und man lässt sie die Opferspeise berühren, welche dann dem Gott Radra, der Gattin des Gottes und dem "Sieger" geopfert wird. —

Damit durften die hauptsachlichsten Beispiele von Thierfetischen - sie betreffen characteristischer Weise durchweg Hausthiere - im höheren vedischen Cult annahernd erschöpft sein. Bedeutend ist die Rolle, welche derartige Verkörperungen des Gottes in der vedischen Zeit spielen, offenbar nicht, wir werden sagen dürfen, nicht mehr. Die ganze Richtung, in welcher sich wenigstens die reineren und höheren. Strömungen des religiesen Lebens bewegten, begünstigte jene Vorstellungsform nicht. Der Wohnert der wiehtigsten Götter in der Himmelshöhe, die Gestalt, in der sie gedacht wurden beldenhaften oder königlichen Manschen gleich, der Verkehr, in weichen man bei dem imsichtbar von den Göttern besuchten Opfer zu ihnen trat, nicht durch Zauber sie zwingend sondern mit Gaben und Bitten ihren guten Willen gewinnend; dies Alles war nicht dazu augethan, sich mit Vorstellungen von der Verkörperung des Gottes in Thiergestalt zu verbinden. Dass trotzdem Reste von Thierfetischismus und vermuthlich auch Neubildungen nach diesen alten Mustern nicht ganz fehlen, kann nicht befremden. Die Auschauung, welche das

voss wird gesagt, dass es von den Görtern und der Sonne verfortigt sei (Rv. 1, 163, 2) — Vgl. noch Ait. Br. VI, 35 etc. newle die von Weber Ind. Stud. XIII, 247 A, 3 gesammelten Brahmungsstellen,

Es wint erar in singen Textan dus Grhyarinals bespronico-Hiranyalesin G. H. S. Vgl. Apastanta 3, VII, 20.

vedische Zeitalter mit dieser enftischen Verwendung der Thiere verband, schoint nicht die zu sein, dass die volle Majestat des Gottes - etwa wie die Agnis in der Flamme, die Somns in dem heiligen Kraut - in dem Stier oder Ross wohnt: dann witnian diesen Thieren andre Ehren erwiesen worden. Sondern zwischen Gott und Thier besteht eine gewisse Gemeinsamkeit der Substanz, ein Zusammenhang von der Art, wie er uns weiter unten bei der Betrachtung des vedischen Zaubereultas fortwahrend beschäftigen wird: der Zauberer lasst, um irgend ein direct nicht erzielbares Wirken oder Leiden einer Person oder Sache hervorzahringen, ein Bild dieser Person oder Sache, etwas ihr irgendwie Achnliches, von ihr Kommendes, mit ihr in Berührung Stehendes in der gewünschten Art wirken oder leiden. So werden wir ganz dieser allverbreiteten Technik der Zauberei entsprechende Manipulationen mit einem Fouerbrand oder mit Gold oder mit einem Rade antreffen, welche auf die Sonne zu wirken bestimmt sind!). In oben dieser Weise scheint das Thier als ein mit dem Gott in innerer Verbindung stehendes Wesen und insofern als Handhabe für einen sich auf ihn richtenden Zauber geducht zu sein. Es ist nicht ein constant verehrtes Cultobject, sondern ein nur für den Moment seine Rolle erfullendes cultisches Utensil. Der verblasste Rest einer Denkweise scheint sich zu zeigen, die vermuthlich einst mit derberer Identification des Gottes und des sichtburen Objects arbeitete und die reichlichere Spuren hinterlassen haben wurde, hatte - wie es etwa in Aegypten der Fall war eine entwickelte bildende Kunet und die Existenz von tempel-

<sup>6.</sup> S. unten S. SS. Wir wurden ille Erichterung dieser Falle, in denen das Rad u. s. w. gant dieselbe Rolle spielt wie hier das Pferd oder der Stier, schon hier segmenhlussem hishen, wenn dem nicht die Beschränkung der gegenwärtigen Erfatterung auf das Verhältniss der Thiere en den Göttern antgegenständs.

artigen Cultmittelpunkten die Entstehung von Thieridolen, die Pflege von heiligen Tempelthieren begünstigt<sup>†</sup>). —

Wir können unsre Betrachtung der mythischen Thierwelt nicht abschließen ohne einen Bliek auf die Beziehungen zu werfen, welche der Glaube zwischen thierischem und menschlichem Dasein statuirt. Die Vorstellung von substanzieller Einheit zwischen Thier und Mensch, welche in die altindische Zeit natürlich nur in Ueberlebseln hineiuragt, kommt zunächst in dem Glauben an werwolfsortige Wesen zum Ausdruck. Dahin gehören vermuthlich die "Menschentiger" und sodann die Nägas"): scheinbare Menschen, die in Wahrheit Schlangen sind und deren Schlangennatur, wie ein altbuddhistischer Text sagt"), bei zwei Gelegenheiten zur Erscheinung kommt, bei der Begatung und im Schlaf"). Vor

Götter zu wesensterundten Thieren der Glaube an eurübergebende, im Verlanf dieses oder jeuns Abenemers erfolgende Verwandlungen der Gätter und götterähnlicher Wesen in Thiere aller Art (rgl. Indra und den Adler, oben S. 75) — übeigens natürlich auch in Menschen — steht, bruncht hier aben mur kurz berührt zu werden. So gut die Fähigkeit seiche Gestalten anzunehmen dem menschiehen Zauberer beigelegt wird, kommt sie selbstrurständlich such dem Gott zu, dessen Menschenühnlichkeit natürlich Abnlichkeit mit dem auf der Höhe der Zauberkunst stehenden Menschen bedeutet.

<sup>1)</sup> Vaj. Sasah. XXX, 8; Şatapatha Br. XIII, 2, 4, 2,

<sup>2)</sup> Der Vertischt, dass der Glaube im diese Menschouschlangen ebener wie der Schlangentotem (S. 86 fg.) von den indischen Urbewohnern stammt, kann nicht unterdrickt werden.

O Vicaya Pitaka, Mahitenger I, G3. Winternitz, der Sarpubali Unitentifick auf seleha Wesan wurde, wer die bindelüstischen Mönchsweihen zu emplangen wünschte, gefrugt: Bist da ein Menschi! (Mahitengup 1, 76). Wie in suropäischen Sogun die Schwanenjungfran durch den Hant ihres Schwanenhensdes in der neueschlichen Geställt festgehalten wirdere in einer indischen Ernthlung (Bonfey Paäcatantra II, 147) der Nagadurch Verbrenaue der Schlangenhülle.

<sup>4)</sup> Mass orgheiche weiter den Abschnitt unten über die Zanberei

Allem wichtig aber für die Forschung wird es sein, die mit Wahrscheinlichkeit auch im alten Indien zu erwartenden Spuren eines einstigen Glaubens an die Abstammung des Menschengeschlechts oder einzelner menschlicher Stamme und Familien von thierischen (resp. pfianzlichen) Vorfahren (Totomismus)) zu sammeln. Es darf als featstehend betrachtet werden, dass dieser Glaube mit den an ihn geknüpften Gebräuchen bei dem grössten Theil der Naturvölker ein geradezu beherrschendes Element des religiösen wie des socialen Wesens gebildet und dann später, als die fortschreitende Erkenntniss der Wirklichkeit ihn selbst beseitigt hatte, noch durch lange Zeit in der Form von Ueberlebseln seine Spuren zurückgolassen hat1). Für das alte Indien kann ich hier vorläufig nur die ersten Anfange einer Sammlang zum Theil keineswegs unzweifelhafter Reste dieser Art vorlegen; hier blelbt aben fast Alles der Zuknnft zu thun. Zunächst weise ich auf die vedischen Volksnamen der Fische (Matsya), der Ziegen (Aja), der Meerrettigleute (Sigru) hin. Es gab ein Priestergeschlocht der Schildkröten (Kasyapa), dessen Stammvater, mit Namen "Schildkrote", ein kosmogonisches, dem Weltenschöpfer Prajapati nahestehendes oder ihm identificiries Wesen ist. In der Gestalt eines Karms - dies ist ein undres Wort für Schildkröte - hat Prajapati alle Geschöpfe

befreffe der eraberischen Amalana der Thiorgestalt, und den Abschmitt aber thes Labon nach dem Tode betreffe des Eingnhom der Soelen Verstorbener in Thiere.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Da für das griechische und italische Altertium Sparen des Totemienne mit Wahrscheinlichkeit nachgewiesen sind, findet die treffende Bemerkung Frauera (Totemism 34) Anwendung, dass der Totemienne wenn für die arisches Volk dann mich für alle constativi iste; denn dass am sinzelner Stamm densellem mich der Volkertrunnung entwickelt oder von seinem entleint finden sollte, ist unwahrscheinlich.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rime vortreffliche Orientirung über diese Vorhaltmesse giebt Frauers in der vorigen Anna eithete Schrift (London 1887).

erschaffen, augt ein Brahmana'): Karmo aber ist so viel wie Kasyapa: "deshalb sagt man: alle Geschopfe sind Kinder der Schibikrote (des Kasyapa)". Und in einer buddhistischen Erzählung") wird zur Schildkröte, die sich au den Geschlechtstheilen eines Affen festgehissen hat, gesagt: "Die Schildkröten sind Kasyapas, die Affen sind Kaundinyas1). Kasyapa, lass den Kaundinya los; Begattung hast du mit ihm vollzogen": wie es scheint, wird ein Ehchinderniss, das zwischen den menschlichen Familien besteht, ihren thierischen Verwandten entgegengehalten. - Andre priesterliche Familien sind die Rinder (Gotama\*)), die Kalber (Vatsa), die Hunde (Sunaka), die Eulen (Kausika), die Froschkinder (Mandakeya). Wenn eine Kuh Göttermutter ist, die Adityas Kuhgeborne heissen, warum sollen nicht menschliehe Familien der "Rinder" oder "Kalber" eine ahnliche Abkunft haben?" - Unter den Legenden, welche Fürstengeschlechter betreffen, finden wir die vom König Sagara; seine Gattin gebiert ihm einen Karbis, in dessen Innera sich 60 000 Sohne befinden. Ikshvaku, der Name eines der grössten Königsgeschlechter, bedentet Gurke"). Der Vater des Samvarana, auf den sich die Kurukönige zurückleiteten, hiess Rksha (Bar). Weniger in Betracht wird es kommen, wenn eine Reihe von indischen Volkerstämmen sich "Schlangen" nennen und ebenso wie auch das Konigsgeschlecht von Chatia Nagpur ihren Ursprung von Schlaugen herleiten ); es scheint - trotz des brahmanischen

<sup>1)</sup> Satapatha Br. VII. 5, L. 5,

i Kaselmpajäinka (dutaka vol. II p. 300).

<sup>3)</sup> Eine under Brahmstienfamilie. Dass ihr Name Affan bedaute, ich anderweitig, so sid ich sche, hield bekannt.

<sup>&</sup>quot;) Das Weit "Rind" (go-) erscheint hier mit dem Superlanyanffer.

<sup>44</sup> Bandyans I, 28.

<sup>\*)</sup> Yel. Lasine Ind. Alt. 17, 597 A. L.

<sup>1)</sup> Winternitz; der Strpaball 19 lg. Die Mitglieder des genannten Fürstenlauses tragen Turbane in Form einer zusammengeringelten Schlange:

Anstrichs, welchen die Erzählung von dem Schlangenahnherrn dieses Hauses trägt — dass wir es hier mit unarischem Glauben zu thun haben.

Wir wagen nicht auch nur in der Form der unbestimmten Vermuthung eine Ansicht durüber auszusprechen, was etwa unter den altindischen Speiseverhoten den typisch totemistischen Character tragen möchte — der Stamm geniesst das Thier nicht, von dem er seine Abstammung berleitet!) —, oder ob sacralen Gebräuchen wie z. B. dem Sichumhüllen mit dem Fell der schwarzen Antilope als Vorbereitung zum Opfer, als Abzeichen des Asketenthums etc. in Indien wie dies allem Anschein nach für ähnliche Gebräuche andrer Völker gült?), totemistische Natur beizulegen ist. Ueber derartige Fragen kann Klarheit, wenn überhaupt, nur von der Zakunft kommen.

Leblose Symbole der Götter. Den oben beigebrachten Fällen, in welchen ein Thier im Zusammenhang der Culthandlung den Gott oder ein götterähnliches Wesen wie die Sonne vertritt, reihen wir hier solche an, in denen ein lebloses Object dieselbe Geltung hat<sup>3</sup>),

Bekannt ist der Vers des Rgveda (IV, 24, 10): "Wer kauft diesen meinen Indra für zehn Milchkühe? Wenn er

the Siegel est sine Colon mit Menschangesicht. — Her set mich ille buddhistische Geschichte von dem Klasienbe erwährt, der sine Giftschlange pflagte, weil sie der Sohn seines Lehrers sei Vejukajütaka, Jüt. vol. I p. 245...

<sup>9</sup> Einige Formen des Speissverhets, welche den Gedanken an einen Nachklung des Totemismes viellehelt nahr legen könnten, eind unten in dem Abschnitt aber die cultischen Observanzun besprachen werden.

F. Siehs A. Lwng, Myth, Ritual, and Religion H. 73, 106, 218; Sayree, Hibbert Lectures (1887), 285.

Wir rechnen hierher nicht die Fälle, in welchen es sich um das Verhältniss des seinem ganzen Wesen nach sin Naturabjest beseilenden Gutten und dieses Naturabjects bandelt (Agni und das Fenor etc.)

die Feinde getödtet hat, mag er ihn mir wiedergeben"). Man hat an ein wunderthätiges Bild des Indra gedacht, möglicherweise mit Recht; aber auch ein von bildender Kunst unberährter Fetischstein kann dieselben Dienste gethan haben.

Hanng werden im Cult Sonnensymbole verwandt. Noben dem Ross, das oben (S. 81) besprochen ist, erscheint zunächst das Rad1), in seiner Vereinigung der Kreisform und des Sichbewegens der Sonne besondere nahe vergleichbar. So trägt beim Väjapeyaopfer der für das Aubinden der Opferthiere bestimmte Pfosten einen aus Weizenmehl hergestellten Radkranz. Man legt eine Leiter au, und der Opfernde spricht zu seiner Gattin: "Komm, Weib, wir wollen zur Sonne steigen". Er steigt hinauf und fasst den Radkranz an mit dem Spruch: "Wir sind zur Sonne gelangt, ihr Götter!") Ein andres Sonnensymbol erscheint bei der Sonnenwendfeier (Mahavrata): ein Vaisya und ein Sudra - also ein Arier und ein Reprasentant der nichtarischen Mächte im Himmel und auf Erden - streiten sich um ein weisses, rundes Fell. Der Sadra lässt es los und läuft fort; der Andre schlägt ihn mit demselben Fell nieder'). - Hänfig tritt im Ritual Gold als Sonnensymbol auf. So treffen wir es, zugleich mit noch

b) Darf die für ein ladmfest im Kanşikasilire 140, 7 grundens Vorechrift: "nu stellen den Intro auf" her verglichen werden?"

<sup>7]</sup> Vgl. das Somenrail der Kelten (Guidez, Le dien genteis in soleil et is symbolisme de la voue), der Germanen n. s. n. De die Indegermanen den Wagen kannten, ist es möglich, wenn such naturlich nicht erweidlich, dass das Somensymbol älter ist als die Välkertromung.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Wolter, Ueber den Vajapeya 20, 31 fg., der mir irrig statt "Sonus" "Himmel" setzt. — Das Sonusarnit begegnet unch bei der Anlegung des Onfurfeners, " unten den Abschnitt über Agni.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Laryayana IV, 3, 7, 14, 15 (vgl. Hilletramit Sommenderte in Alt-Indian 43). Der Commenter segt: Es briest (wahl in einem Brahmana; vgl. das Citat and Karbaka 34, 5 im Pet. Wirt, unter perinandala): Das Poll ist rund. So wird die Gestalt der Some bergestallt.

einem Symbol von gleicher Bedeutung, in der Vorschrift für den Opferer, welcher die rechte Zeit für eine vor Sonnenuntergang vorzunehmende Wasserschöpfung versäumt hat: er soll, wenn er das Wasser schöpft, einen Feuerbrand darüber halten, oder er soll Gold darüber halten: "damit wird die Gestsit dessen hergestellt der da glaht!)\*. Wer die vor Sonnenuntergang zu vollziehende Entnahme des Opferfeuers nicht rechtzeitig besorgt hat, "möge gelbes Gold an Darbhagras anbinden und sagen, dass man das im Westen hinhalten Damit wird die Gestalt desson hergestellt der da glaht\*)6. - Bei der Schichtung des Feueraltars wird eine Goldplatte aufgelegt: "Jene Sonne ist die Goldplatte")". -Haben wir ein Sonnensymbol auch in dem Thongestiss zu schon, dus als ader grosse Held" (mahacira) benannt und zur Aufnahme des glübenden Milchtranks für die Asvin bestimmt ist')? Diesem Topf sollen, wenigstens nach einem der Brahmanatexte<sup>4</sup>), die rohen Zuge eines menschlichen Gesichts gegeben werden: ist die unten zu begründende Vermuthung richtig, dass die Darbringung des Gluthtranks ein auf die Sonne und ihre Hitze bezüglicher Zauber ist"), so könnte es sich um ein Abbild der als Menschengesicht vorgestellten Sonne handeln: eine Doutung die nur mit kusserster Reserve hiar vorgeschlagen sein möge").

<sup>4)</sup> Satapatha Br. III, 11, 2, 9. "Er der da glüht" ist in den Brähmunntexten ein häunger Ausdruck für die Sonne. — Hier sei auch die Verschrift erwähnt, den Veda nicht Nachts in einem Walde, "in dem kein Fener oder Gold (at" au enderen. Apastamba Dh. I, 3, 11, 34.

<sup>5</sup> Satapatha Br. XIL 4, 4, 6

<sup>\*)</sup> Etsendas VII, 1, 1, 10.

<sup>7)</sup> Siehe unten in der Darstellung des Caltine (Abschraft "die einzellem Feste und Order").

b) Satapatha Rr. XIV, 1, 2, 17.

<sup>\*)</sup> Darüber das Naharo in der Darstellung des Caltas.

<sup>7)</sup> Mit mehr Zuverzicht würde man sich eine Meimitg hilden, wenn sich festgiellen herre, was das in den zugehörigen Sprucken vielereithete

Bei der Schichtung des Feueraltars wird die Goldfigur eines Mannes mit eingemauert: es scheint, dass dieselbe als Fetisch des Agni zu verstehen ist). Auf Agni deutet das Gold\*) und eine Reihe an Agni gerichteter Verse, mit welchen man Opferbutter über diese Figur ausgiesst\*). Wie die geführliehen Kräfte des Feuers als demselben innewohnend gedacht wurden, geht aus der Vorschrift hervor: "Nicht soll man von vorn daran vorbeigehen, damit man nicht von diesem Agni heschadigi werde"1).

Einen weiteren Fall der Darstellung von Gottheiten durch ein materielles Object liefert möglicherweise das Thieropfer; doch handelt es sich um eine Auffassung, für welche ich irgand erhebliche Wahrscheinlichkeit nicht in Anspruch nehmen möchte. Bei diesem Opfer bewegen sich mannichfache Riten um den Pfosten (yapa), an welchen das Thier

<sup>&</sup>quot;Haups des Mahlin" ist. Endra schlag dem Makha das Haupt als Ru, X. 171, 21. Gali on einen Mythus, nach walchem die Agrin aus diessem abgesehlegenen Haupt ifm heisse Opfermileh trunken, akolieh wie sie aus dem Körper des wie es scheint einmal mit Mahlas susemmen genannten Namuri heilkrähige Flussigkeit sugen (Nachr. der Gött, Ges. il. Wiss, 1893 S. 347. 348 Ann 207

<sup>1)</sup> Der Rins ist von Wober Ind. Stud. XIII. 248 fg. beschrieben. Das Satapatha Br. VII. 4, 7, 15 erklärt den Mann als Prejäpati, Agul und den Ophemilen.

<sup>5</sup> Das Gubl als in Beziehung zu Agns stehend spielt auch bel der Anlagung des Opferfours eine Rolle. Es wird dalsei nicht eigentheh als Abbild oder Gestalt des Aguis, condern als Aguis Somes de huirt, der in die Wasser ergossen sich in das (in den Phasam befindlichet Guld varuundelt lada Satajatha Br. H. L. I. & Apastanda Scott V. 2, 11 Rivas anders Maltr. Samh. 1, 6, 1 am Enda, we due Gold als "Aguis Gline ierklärt wird.

h Val. Samb. XIII. U lun

<sup>1)</sup> Satapathia Br. VII, 4, 1, 34. Ashalish sat, dass mura hei den Dhishnyus (den Opferständen der Priester) meht den Soms dicht warbei tragen soll, denn jene repräsentiren die somagierigen Gandharren (Hillebrandt Mythologie I, 44B (g.).

gebunden wird. Der Pfesten wird gesalbt und mit einem Grasseil umwunden, gewissermassen bekleidet!). Weist dus vielleicht darauf hin, dass er ein menschliches oder übermenschliches Wesen repräsentirt? Dem Kopf dieses Wesens wurde der Aufsatz (cashala) auf dem Opferpfahl?) entsprechen. Die Brahmmatheologen setzen nicht selten den Opferpfahl mit dem Opferheren gleich. Sollte er ursprunglich eine Gottheit bedeutet haben? Man wird an die Ashera des semitischen Opfers erinnert, einen Pfahl neben dem Altar, der wis as scheint gesalbt wird and sich als Reprasentant der Gottheit erweist<sup>3</sup>). Der Einwand liegt nahe, dass der Opferpfahl nur beim Thieropfer erseheint, wo ur den klaren Zweek hat, dass das Thier an ihn angebunden wird; die Gegenwart der Gottheit aber wurde bei jedem andern Opfer mit demselban Rocht ihren Ausdruck verlangen. Diese Schwierigkeit ist nicht gerade unüberwindlich; es ist denkbar, dass der Fetischpfahl; als seine Bedeutung nicht mehr verstanden wurde, im Allgemeinen aus dem Opferritual versehwand und sich gerade beim Thieropfer nur erhielt, wo ein secundar damit verbundener Zweck ihn schützte. Doch, wie schon bemerkt wurde, liegt as mir fern, in dieser Auffassung des Pfahls mehr als eine ganz unsichere Vermuthung sehen zu wollen: eine, wie ich glaube, wahrscheinlichere Erklärung für die Salbung und Ausschmückung des Pfahles ergieht sich damus, dass derselbe als Baum betrachtet wurde - er wird in der That im Rgveda\*) stehend als "Waldesherr" augerufen -: so scheint an diesen in die beilige Handlung

Schwab, das altindische Thieropher 68 fgg. Vgl. namentlich Rgrein III, 8.

<sup>3)</sup> Salawah S. 9.

<sup>7)</sup> Rob. Smith, Religion of the Semme I, 171 fg., 175 Anm. I. 187; Stude, Gesch. d. Volkes Israel I, 461. — Im Aligemeinen vergleiche men über dem Pfahlfetisch Lippert, Kulturgeschichte II, 376 fg.

<sup>\*)</sup> III, 8 and in dan Aprilymness.

verflochtenen Baum ein Stuck von altem Baumenltus auzu-

knupfeu!), -

Fassen wir zusammen, so finden wir - ahnlich wie bei der Betrachtung der Thierfetische - nirgends oder kanm irgendwo das materielle Object als dauernden, in continuirlichem Cultus verehrten Vertreter des Gottes. Die Zauberei, welche das Bild einer Sache oder was sonet ihr irgendwie verwandt ist, benutzt um auf sie selbst zu wirken, reicht wie durch das ganze Leben so anch in den Cultus hinein und bedient sich für dessen Zwecke statt der wirklichen Sonne ihrer Abbilder, des Rades oder des Feuerbrandes, Im Ganzen des vedischen Cultus aber haben diese Gebilde eines allen Zeiten und allen Volkern gemeinsamen Zauberwesens keine Bedeutung; mit den lebendigen, vorwarts strubenden Strömungen des vedischen religiösen Denkens stehen sie ausser Zusammenhang.

## Die Vielheit der Götter.

Die Götter werden einander befrenndet gedacht, wie es sich bei diesen Freunden der Menschen, welchen allen Hinneigning zu Recht und Gate gemeinsam ist, von selbst versteht, "Alle Götter eines Herzens, eines Sinnes wandeln in einem Willen auf gerader Bahn" (Rv. VI, 0, 5). Reibungen kommen zwar vor - so scheueht Indra die Morgenröthe fort

<sup>1)</sup> Vgl. unten die Be prechang der Baum und Wahlgesater. - Desuswambana and greathen Opforpfahl thatien, abor mit deutlicherma Fetischebaracter ausgestattet ist der mit Wohlgerüchen bestrichene, mit einem Gewund oder Faden umwickelte Stabe, welcher in den ersten, in Konschlout zu verbringenden Nachten unch der Hochreit zwischen des Nonvermablien liegen sell (Apast. G. III., 8, 9; vgl. Winterna, Allind. Hackant-rituell S. 85). Ein Commentator erklärt diesen Stab als Symbol des Gandbarren Vhytavann; in der That wird, wenn derselbe fortgelless wird, dazu der Vers gesprochen: Hobe dich fort von hiar, Visvarar str.

und zerbricht ihren Wagen; er erzurnt sieh mit den Marais um das Opfor der Agastyn -, aber im Ganzen herrscht in der Götterwelt doch Frieden und Bundesgenossenschaft gegenüber den gemeinsamen Feinden. Truppweise auftretende niedere Gottheiten bilden das Gefolge eines grösseren Gottes. Besonders häufig aber erscheinen die Götter paarweise verbunden als ausgestattet mit derselben Herrlichkeit, als gemeinsame Vollbringer derselben Thaten und Empfanger derselben Opfer und Lobpreisungen. Es ist wahrscheinlich, dass dieser oft wiederholte, in der Poesie wie im Ritus fest ausgeprägte. Typus des Götterpaares durch ein einzelnes solches Paar von Natur zusammengehöriger Gottheiten hervorgerufen ist, welchem dann willkürlicher zusammengestellte Göttercombinationen nachgebildet wurden. Das Muster wird in Mitra-Varuna vermuthet werden dürfen, dem im Rgveda hervortretendsten und am festesten verbundenen dieser Paare, für welches obenso sein hohes Alter spricht - es Jasst sich in die indeiranische Zeit zurückverfolgen - wie sein wahrscheinlicher Zusammenhang mit den vornehmsten aller für ein solches Paar von Parallelgöttern in Frage kommenden Naturwesenheiten, mit Sonne und Mond. Die nachgebildeten Paare') zeigen meist Indra in Verbindung mit einem andern Gott, welchen man ehrt, indem man ihn in die Gemeinschaft des machtigsten Gottes anfnimmt. Ein einziger Hymnus oder ein Hymnenconglomerat - ist dem Paar gewidmet, welches dann in der jungeren, die Speculationen über das Opfer immer einseitiger hervorkehrenden Vedaliteratur zu besondrer Bedeutung gelangt, dem Paar von Agni und

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man lasse sich bei der Feststöllung sulcher Paure nicht ihreh den bäußgen, gegenwärtig mit nankbernder Sicherheit erkunnburen Pall tauschen, dass zwei an verschiedens (lottheiten gerichtete, von einemler mahhängige Hymnen durch sie Dischaussien des vedischen Textes in einer scheinbaren Klabeit zu einander geschuben eind;

Soma, dem Opferfeuer und der vornehmsten Opfergabe, den beiden goutliehen Schutzpatronen des Opfers').

Einen Staat mit einem anerkannten Oberhaupt bildet die Gotterwelt nicht, oder es finden sich doch zu einer solchen Verstellung nur Ansatze. Bald erscheint der eine, bald der andre Gott als michtigster, bochster - wir kommen auf dies Schwanken noch zurück -: besonders über sind es zwei Gotter, welche über die andern hervorragen, Indra und Varana. Ist es schon an sich vollkommen begreiflich; dass aus verschiedenen Spharen des Naturlebens sich Göttergestalten so mächtig emporheben konnten, dass für keine von ihnen eine geringere Stelle als die erste hoch genog schien, so kommt, um die Concurrenz zwischen Indra und Varuna zu erklaren wenn ansre Annahmen über die Vorgeschichte Varunas!) richtig sind - noch ein besondres Moment hinzu; neben dem aus indogermanischer Vorzeit ererbten Indra steht Varnna aus der Fremde stammend; der Glaube getremter Nationen hat in jenem und in diesem eine solche Machtfülle

l) Hillebrundte (Mythol. I. 461, vgh tintt Gel. Aug. 1890 S. 401) Vermuthungen über die Herkunft des Agni-Som Caltes , von einem Stamme, der die Thisropter in des brehmanische Ritual mit berüber brachte schemen mir der Grundinge zu enthehren. Die Thierapfer sind von litter im brahmanischen Ritaal bemaisch gewe-n; nichte demet darauf hin, dasia sinem hesondora Stammo angeleirten. Des II-rgung aber in Beaug ant das im Bayeds much fast verschwindends, spater um es starker hervorpressude Paar Agus-Soma lasson die vorliegenden Dal-u, wie ich umiau. mit grosser Wahrschamlichkat erkennen. Irgentwo - vermuthlich (wegen Bv. 3, 93) im Kruim der Getamidenfamilie - gerieth man auf den Gedanken, jone heiden gestlichen Oplerpatrone zu einem Paer susammenstefassen. Der Godznko fand, zur matarlich, in den Kroben der Opforkänstlet Anklung, und so kum es dahin, dave Agni-Soma bei den meisten öder allon Opforn oben als Patrono jedes Opfors mit augernfen wurden. Beim Gebackopfer erhielten sie die heiden "Rettertheile" (digashaga); beim Sanniopter wards das dam Sums vorangehonde Thloropter for sis singefields oder and sie übertragen.

<sup>5)</sup> Siehe unten den betreffenden Abschnill-

niedergelegt, dass, sobald beide sich begegneten, sie sich als Rivalen die erste Stelle streitig machen mussten. Diese Begegnung fand in indoiranischer Zeit statt, und so kann es nicht anders sein, als dass die alteren Phasen des Streites, der hier gespielt haben mag, für uns im Dunkel liegen. Was wir sehen ist dies, dass in Iran Varuna - der Ahnra des Avesta - den Sieg davon getragen hat, welcher ihm. dem höchsten Herrn von Recht und Reinheit, auf dem Boden der von ethischen Motiven beherrsehten zuruthustrischen Lehre nicht fehlen konnte. Im Veda dagegen sieht Indra im Vordergrunds. Wohl erhebt manches Wort in den an Varuna gerichteten Liedern auch diesen auf die höchste Höbe, und zahlreiche Vergleichungen zwischen beiden Göttern - ver Allem das sogleich näher zu betrachtende Kampfgespräch derselben - zeigen, dass man Varuna vor allen Andern als einen Rivalen der Grösse Indras ansicht. Aber der Schwerpunkt des Cultus und der religiösen Poesie Billt doch auf die Seite Indras. Bei dan Opfern der kriegerischen Fürsten, für welche die Sänger dichteten, musste die Bitte um Macht und Sieg, um die Gaben, welche Indra gewährte, das Verlangen nach Vergebung der Sünden, der Gnade Varanas, ubertônen. Und die liturgische Poesie galt vornehmlich dem Somnopfer: der grosse Somatrinker aber war Indra. So tritt neben dem Preise Indras der Gedanke un die Hoheit Varunas doch nur im einzelnen Moment für den vedischen Dichter in den Verdergrund, etwa wo das Nachsinnen über die höchsten Ordnungen der Welt ihn hervorraft oder das Gefühl des Verfolgtseins durch den Zorn des Gottes, welcher die Sunden struft!).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die von verschiedenen Perschern getieseerte Ansicht, dass Veruga und die Arlityas die bücksten Gotter eines Alteren Zeltalters gewesen seien und dann apates erst Indra sie verdrängt habe, geht neiner Ansicht nach einen Schritt über das erse begiesen oder nuch nur wahrscheinlich gemircht werden kann, hinnes. Dass der Gult des Gewittergetten in der Alteren

Wir erwähnten schon, dass der Egyoda (IV, 42) ein Kampfgespräch der beiden Götter enthält. Es bebt mit einer Rede des Varuna an:

"Mir dem ewigen Herrscher wahrlich gehört das Königthum, dem alle Unsterblichen vereint") gehorchen. Dem Willen Varunas folgen die Götter. Ich herrsche über des oberste Reich, über des Himmels Hülle.

"Ich bin der König Varuna. Mir zuerst ward Wundermacht zu eigen. Dem Willen Varunas folgen die Götter. Ich herrsche über das oberste Reich, über des Himmels Hülle.

"Ich Varuna habe, o Indra"), mit meiner Grösse der Luite Doppelreich"), das tiefe, weite, festgegrundete, Himmel und Erde habe ich gefügt und gehalten, der ich wie Tvashtar alles kenne was da ist.

"Ich habe die träufelnden Wasser schwellen gemacht Den Himmel habe ich gehalten an des Rochtes Sitz. Durch das Recht hat der Aditi Sohn, des Rechtes Freund, die dreitheilige Welt ausgebreitet."

Nun spricht Indra: "Mich rufen beim Rennen die Manner mit stolzen Rossen, mich in der Schlacht wen die Feinde umringen. Wettlauf schaffe ich Indra der Freigebige Den Staub wirble ich Uebermächtiger auf.

"Ich habe alle Thaten gethan. Niemand ist der meiner göttlichen Kraft der unwiderstehlichen wehre. Wenn Somatrank und Loblied mich berauscht hat, erzittert der Lüfte grenzenloses Doppelreich."

Die Erzahlung, in welche diese beiden Reden hinein-

vedischen oder in der verreilischen Zeit jemals entschieden hinter dem der Adityas medekgestanden fabe, glaube ich kann; in keinem Fall därfen dis gegen den alten Zustand der Dinge offenbar vollständig verscholenen Verhältnisse der ovestischen Rollgion dafür geltend gemacht werden.

<sup>3)</sup> Ich lese mit Grassmann väläisäh fär yöthä nah.

<sup>4)</sup> Leb base mit Gehlmer (in den "Siebanzig Liedern") den Vocativ.

zugehören scheinen), wird schliesslich in eine Verschnung der streitenden Götter ausgelaufen sein. Einer der Schlussverse sagt: "Des Purukutsa Weib hat euch Indra und Varuna mit Opfer und Anbetung gechrt. Der gabt ihr den König Trasadasyn, den Feindetödter, den Halbgott". Also die beiden Götter haben vereinte Verehrung empfangen, und vereint haben sie der Königin den Heldensohn verliehen").

Uebrigens führt der Veda auch da wo er irgend einen Gott bestimmt als den höchsten anspricht, dessen Willen die übrigen befolgen, doch eine solche Vorstellung kanm irgendwodurch ihre Consequenzen durch. Weder veranschauliehen, so viel wir finden können, Erzählungen die über die andern Götter sich erhebende Macht und Würde eines Götterkönigs noch weisen die Unlterdnungen auf derartiges hin. Das Denken des Zeitalters, mit dem wir uns hier beschäftigen, hat eben die Idee eines höchsten Weltregierers nur oberflächlich gestreift; ihre volle Tiefe zu erfassen ist dem indischen Geist nicht gegeben gewesen. —

Wie wir in den hier besprochenen Fragen Alles voll Schwankungen finden, kann überhaupt von den Göttern des

Sie ist, wie im Egrech läung, als Pressunnhällung zu den allein erhaltenen, meist in Weckneitenben bestehenden Versen hinzugnahmern.

<sup>5)</sup> Ich kann in diesem Liede vom Rungstreit des Indra und Varuna meht finden, was man darin hat finden wallen ("Subanzig Lieder" S. 27), ein characteristisches Document für einen Umschwung in der Rangerdnung der Gütter, der sich während der redischen Zeit vollzogen habe, für ein Zurücktraten der in der arischen Periode angehlich en der Spitze etchenion Varuna hinter dem national indischen Indra. Gegenüber der Verstellung von Varuna als böchstem arischem Gött verweiss inh auf S. 90 Ann.; auch dass Indra nicht ebensegnt wie Varuna einen arischen Gitauben angehört habe aundern eine national indische Neuschöpfung sterstelle habse sch für einen Irrihum. Am wengsten schent sieh nur in dem Liede etwas wie ein Umschwung von einem älteren zu vinem neueren Zustand zu verrathen; es steht nicht mehr da, als dass jeder Gött seine signe Macht rühmt und dann, wie es scheint, bei dem Anlass eine bestimmtan an die beiden.

Veda gesagt werden, dass die Umrisse der einzelnen zum Verschwimmen in unbestimmte, unbegrenzte Formlosigkeit neigen. Der Phantasie des vedischen Diehters und des vedischen Volkes fehlt Jenes Geheimniss der Gestaltungskraft. das den Göttern Homers ihre ewig tebendige Form gegeben hat. Es ware zu viel gesagt, dass Agni oder Indra für die vedischen Dichter eigne Individualität nicht besessen hätten: aber die besondern Züge ihres Wesens werden nabezu überdeckt von dem, was allen Gottern gemeinsam ist und alle einander ahnlich macht, dem uniformartigen Gewande von Macht, Licht, Gute, Weisheit, welche in immer denselben stereotypen Ausdrücken zu preisen die vedischen Dichter nicht mude werden. Mancherlei tragt weiter dazu bei, dass die individuellen Gestalten der einzelnen Götter vermischt and verwischt wurden. Vielfach begegnen sieh mehrere unter ihnen in denselben Functionen. Hilfs gegen bose Dämenen leistet das Fener, das sie verbrennt, leistet aber auch der Schlouderer des Blitzes, der sie zerschmettert, und audre Gotter mehr. So decken sich Agni und Indra in einer Reihe von Zugen, und die einmal vorhandene theilweise Uebereinstimmung hat dann naturlich die Tendenz sieh über ihre ur sprünglichen Grenzen hinaus auszubreiten; der Dichter gerath ans dem einen Geleise der routinemassigen Gotterverherrlichung in ein andres, welches ihn dann eine kurzere oder langere Streeke weiterführt. Hier wird auch die oben (S. 93) berahrte Neigung des Veda von Einfluss gewesen sein, die Götter zu Paaren zu verbinden. Indem man Indra und Agni

Gätter gerichtsten manzehlichen Antlegens san vermuthlich benie in gleichen Rang stellender Ausgleich getroffen wird. — Beilanng bemerkt glashe ich unch nicht, dass das Lied X, 121, wie vermuthet worden ist, mit einem historischen Uebergang der Ohmscht von Vermus auf Indra etwas 22 than hat; es scheint eich uur um den mythischen Kumpf zwischen den Göntern nich den schon bier wie in der späteren Literatur als Ginterfeitulen pestandenum Asuras zu handelen.

gemeinsam verherrlichte, dehnte man, was dem einen Gett zukam, auch auf den andern aus: Agni, sonst kein Somatrinker, wurde zum Somatrinker in Indras Genossenschaft; er wunde zum Vrtratödter und Schwinger des Donnerkeils; er wurde wie Indra zum Gewinner der Kübe und Wasser, der Sonne und Morgenrothe. So wandert der Mythus von einem Gott zum andern; die Forschung muss sieh davor hüten, ihm dann an beiden Stellen dasselbe Gewicht zuzuerkennen, sondern sie muss das Ursprungliche und das Unbertragene unterscheiden. - Ganz besonders übrigens sind gewisse Bethätigangen, welche so zu sagen mythologisch mehr oder weniger berrenlos sind, dom bestandigen Schwanken zwischen verschiedenen Gottheiten unterworfen. So wird das Lob die Weiten der Erde ansgebreitet, die Höhen des Himmels mit seinen Stützen festgestellt zu haben, bald Varuna als dem Herrn aller Ordnungen, bald Indra als dem Stärksten, bald Vishnu als dem Durchmesser der Ranmesweiten gezollt, und der Dichter, gewöhnt bier diesem dort jenem Gott den Ruhm solcher Thaten beizulegen, lässt dann die übrigen Götter nicht gern zurückstehen"). - Weiter werden die Vermischungen der Göttertypen dadurch befördert, dass dieselbe Naturwesenheit im Zusammenhang verschiedener mythologischer Vorstellungsgruppen erschaint. Das Wasser wird zunächst von Damonen belebt, die eben nur Wasserbewohner sind. Aber das Wasser erweist sich auch durch Betrachtungen man kann sagen naturwissenschaftlicher Art, welche dann zur Quelle von Mythen werden, als Ursprungsort des Feners: in der Tiefe der Wasser wohnt das Feuerwesen. So gelangt das "Wasserkind" (apam nopat), ein allem Auschein unch

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wie weit hierin gegangen wird geninge ein Beispiel zu seigen. Ein jüngerer volleiber Dinbter, der verberdiebende Zauberspräabe für ein Amulat aus Darbbagras verforigt, augt von diesem tires, dass es, "wie es geboren wurd, die Erde befastigt, den Luftraum und den Himmel gestätzt bat". Atharrayede XIX, 32, 9.

ursprünglich allein auf das Wasser bezüglicher Damon, dazu mit Agni zu verschmelzen. Agni andrerseits geräth, indem das irdische Fener als mit dem himmlischen Sonnonfener identisch aufgefasst wird, in den um die Sonne sich bewegenden Gedankenkreis hinein. Auf vielen Gebieten, nirgends aber starker als in der Mythologie des Agni, wiederholt sich immer dasselbe, dass das Nachdenken über den Naturzusammenhang der mannichfachen Wesenheiten die eine als verborgen in der andern enthalten herausstellt. So gewinnt allmahlich, hinzutretend zu dem gewissermassen naturwücheigen Verschwimmen der Typen, eine bewusste Tendenz des Identificirens alles scheinbar Verschiedenen immer mehr an Bedentang. Indem man das verborgene Wesen eines Gottes in seiner ganzen Tiefe und Vielseitigkeit zu entfalten aucht, gefallt man sich immer mehr darin es auszusprechen, dass dieser Gott auch das ist was ein andrer Gott ist. Die oberflachlichste Berührung - und vielleicht manchmal noch weniger - genügt, um den Sanger sagen zu lassen: "Du, o Agni, hist Varuna, wenn du geboren wirst. Du hist Mitra, wenn man dich entflammt. In dir, du Sohn der Kraft. weilen alle Götter. Du bist Indra für den Sterblichen, der dir huldigt. Du bist Aryaman, wenn du, o Selbstherr, der Jungfrauen verborgenes Wesen in dir tragst; wie Mitra, den wohlbegrundeten, salbt man dich mit Kuhen!) wenn du Eintracht schaffet unter den Gatten\* (V, 3, 1-2). An Stellen wie dieser kündigen sich, wonn auch erst von ferne, sukunftige Schicksale des vedischen religiösen Denkens ansein Auslaufen in einen Pantheismus, für den alle Einzelpersonlichkeit, alles in sich begrenzte Dasein eine Phantasmagorie ist: was das Eine ist ist das Andre auch, und hinter den traumhaft verschwindenden Untrissen dieser Scheinwelt bleibt als wahrhaft seiend nur das grosse Eine übrig. Doch

<sup>1)</sup> D. h. mit dar von der Kuh kommenden Butter.

den Weg vom vedischen Götterglauben zu dieser pantheistischen Brahmalchre zu verfolgen ist hier nicht unsre Aufgabe<sup>1</sup>).

<sup>15</sup> Note in der Kliese auf hier der Thierma des verlischen "Hautetheismus godacht (M. Moller, Ursprung und Katrichlung der Beligion 312 feg.; Physical Religion 180 feg., al- Claubers an elevable absorbed ad als highers heavertretande Gitter. Der vedische Dielter bege - wang siene lit grow en Schichten der Texte - jedem Gett, den er eben anraft, für den Augenblick Alles bet, was von einem gättlichen Wesse gesagt werden kannt jeder sei der Reihe inch durchung unddaugig, durchung der bliebete. durchios göttlich. Ich hann mein Bedonken gegon dims Vorstellung von einem Versinken des Geistes der vollischen Stager in den Glanben an wechselude, Jedostaul börhete und cinnige Gatthelien nicht zuräckhalten. Joh will nicht von den im Receda in hänfigen blodere an Jalle Götter sprochou, in weighen der Reihe nach unmmtliche Hauptgeitheiten und Schnaren auch der kleineren geptiesen werden; ich weise nier darunt hit, dass, wie wir immer doutlicher selien, die grosse Masse der volliechen Luder the onen bestimmten rituellen Zweck gedichtet ist, für des Sonesopfor, welches schon dumals in somme weiten Rahmen die Vershrung unguiahr des ganzen alten Pantheon umfanste. Die Dichter, welche Indra oder Agni mit jenem scheinbar benetheittischen Vereinken in die Aubetung immer des einen Gettes besangen, wassten als die erfahrenen Opferrechniker, die sie in der That waren, gans genau, an welche Stelle des Onfere, vor welche und hinter walche anders Gotter der gerade von Bussa verharrlichte Gott gehörte. Meines Erachtens erklären sich die Eigenthumlichkeiten der redischen Poesie, scalche den Schein des Hanotheimmu berverruben, einerseits ans jeuer oben charactereurien linhestmunthan der Umrisse, die den vedischen Gotterge talten eigen ist, andrerente aus der begreiflichen Höflichkeit des Sängers oder Priesters gegenüber jedem der himmlischen Harra, mit welchom en reden er appenblicklich die Ehre hat,

## ZWEITER ABSCHNITT.

## Die einzelnen Götter und Dämonen.

## Agni.

Der vorvedische und der vedische Fenergott. Fragen wir nach der Vorgeschichte Agnis, des vedischen Fauergottes, so sind uns in Bezug auf die indogermanische Zeit natürlich nur ganz durftige und unbestimmte Vorstellungen über die religiöse Geltung des Feners erreichbar. Für wahrscheinlich darf gehalten werden, dass der Mythus von der Herabkanft des Feuers aus seiner himmlischen Heimath in Jene Zeit zurückgeht, und ferner dass die ans praktischen Gründen selbstverständliche Sorge für die continnirliche Erhaltung des Feuers schon damals von gewissen Cultformen umgeben war. Neben dem damonenvertreibenden Zanberfeuer scheint auch das Opferfeuer in die indogernanische Zeit zurückzugehen, und es findet sieh wenigstens in der italisch-griechisch-arischen Cultursphäre die Sitte, diesem Fener, wenn man sich seiner zur Uebermittlung von Gaben an die Götter bedient, selbst eine Gabe zu spenden. Offenbar aber war die Personification der im Fener lebenden Macht noch eine ganz schattenhafte - anders als beispielsweise die des indogermanischen Gewittergottes -: sonst hatte sie sich schwerlich zu so verschiedenen Typen weiter entwickeln können, wie der weibbehen Gestalt der Hestia-Vesta bei den Griechen und Judikern gegenüber dem mannlichen Fenergott der aslatischen Völker.

Sehr viel bestimmter ist das Bild, welches die Vergleichung von Veda und Avesta für das indofranische Zeitalter ergiebt. Damals stand das Fener im Mittelpunkt eines hochentwickelten Caltus; ihm war die Pflege eines Priesterstandes gewidmet, dessen Glieder wahrscheinlich als "Fourrheite" nach ihm benannt wurden, und die nicht nur durch das Feuer den Göttern, sondern auch dem Feuer selbst Darbringungen und Verehrung widmeten. Man personificirte es als starken, reinen, weisen Gott, gütig gegen das Haus, in dem man ihm mit Freuden diente, seinen Freunden ein Spender von Ruhm und Nahrung, von Heerden und kräftiger Nachkommenschaft und auch von geistiger Kraft, aber seinen Folnden ein Vernichter. Auch die Verschiedenheit der Formen und Aufenthaltsorte des Feuers - wie des Blitzfeuers, des Fouers due im Holz der Baume wohnt und aus ilan durch Reiben hervorgelockt wird, u. s. w. - scheint das Denken schon jones Zeitulters beschäftigt zu haben.

Wenden wir uns mm zum Veda, so sehen wir Agni neben Indra geradezu die bedeutendste Stelle im Cultus und in der religiösen Poesie einnehmen. Man wird sogar sagen können, dass ausserhalb der Sphäre des Somaopfers — mit welchem der Bgveda es fast aussehliesslich zu thun hat — und des grossen überwiegend im Namen des Kriegeradels ausgeübten Cultus von Jenen beiden im Rgveda etwa gleichmässig hervortretenden Göttern Agni das entschiedene Uebergewicht hat. Zwischen ihm und Indra besteht ein fühlbarer Unterschied des Characters. An Indra tritt mehr die unbezwingliche, Alles niederwerfende Stärke, an Agni mehr die Weisheit hervor. Jener ist der grosse Kampfer, dieser der grosse Priester!). So zeigt sieh auch in den Gütern,

<sup>1)</sup> Wolled on sich von seffest versteht, dass Ankladiebungen atutt-

104 Agni.

deren Verleihung man von beiden erwartet, ein freilich nur leise unancirter Unterschied: auf Seiten Indras tritt mehr das Moment von Macht, Sieg, Triumph, auf der Agnis mehr das des häuslichen Wohlstandes, des Kindersegens, des ruhigen Gedoihens hervor.

Bei aller Neigung des Veda, Agnis Bedeutung an steigern. scheint doch hier und da aus der Ausdrucksweise der Hymnen eine leise Spur davon herauszuklingen, was in der That ohne Zweifel die Anschauung eines früheren Zeitalters gewesen ist, dass er, der vorzugsweise auf Erden, in den menschlichen Wohnungen sein Wesen treibende Damon, den eigentlichen Göttern, den "Himmlischen" nicht vollkommen gleichgeordnet wurde. Wenn er der Bote der Götter heisst, wenn gesagt wird, dass die Gotter ihn in den menschlichen Wohnungen niedergesetzt, dass sie ihn zum Opferdienst angestellt und ihm als Lohn dafür ewige Jugend verliehen haben, oder auch selbst wenn Ausdrücke von ihm gebraucht werden wie dass er, der Sohn der Götter, zu ihrem Vater geworden sei1): immer erscheint er der compacten Masse der "Götter" gegenüber in einer gewissen Sonderstellung. Vor Allem aber ist bemerkenswerth, dass Agni an dem vornehmsten Trank der Götter, dem Soma, so gut wie keinen, ursprünglich gewies keinen Antheil nimmt. So oft von ihm gesagt wird, dass er den Menschen segnet, der ihm Brennholz, Opferbutter, Anbetung bringt, so seltene Ausnahme ist es, dass der Frontne als den Soma für ihn bereitend erscheint?). Wird man nicht

finden, die übriguns ganz verwiegend in der Richtung auf den Indestypus hin verhalber: es ging wald au, den Fenergett zem Vriestödter, aber kusm den Indes zum Opferpriester (Hotar) zu stempeln.

<sup>&</sup>quot; Rv. 1, 69, 2,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>, Vgl. I. 99, 1; VI, 16; 16: Banfirer tritt Agni als Somatember auf, no or sich in der Genemanschaft aufrar Gettheiten — Indrae, der Marut — befindet: as ist klar, dass er da van diesen gowi-sormansen attrabirt ist.

annehmen dürfen, dass, als Agni zu seiner hervertretenden göttlichen Bedeutung gelangte, die Grundordnungen des Somsopfers bereits feststanden?

Agnis verschiedene Geburten. Die Mythen des Agni berichten, im Gegensatz vor Allem zu denen Indras, wonig von Thaten des Gottes. Dies scheint mit der oben (8, 44) hereits hervorgehobenen geringeren Ausgeprägtheit seines Anthropomorphismus zusammenznhängen. Die Speculationen, mit denen sich die Agnilieder vernehmlich beschaftigen - neben ihrem Hauptthema, der Erscheinung und dem Thun des Gottes in derjenigen seiner Gestalten, welche dem Priester die gegenwärtigste ist, als Opferfeuer -, betreffen die Mannichfaltigkeit von Agnis verschiedenen Geburten, seinen Erscheinungsformen, seinen Wolmstatten. Bei keiner Gottheit lagen Batrachtungen dieser Art so nahe, wie bei ihm, dessen wunderbare Geburt aus den Reibhölzern und dessen Wesensgleichheit in himmlischen Formen neben der irdischen, in verborgenen neben der offenbaren die Geheimnisskrämerei der vedischen Priester angelegentlich beschäftigen und ein beliebtes Thema für den Preis des Gottes abgeben masste.

Von Gebarten oder Formen des Agni werden bald zwei genannt, bald erscheint die beliebte Dreizahl; auch längere Aufzühlungen finden sieh. Die mehrfach ihm beigelegte Bezeichnung "der zweigeburtige" bezieht sieh auf seine himmlische und seine irdische Natur"); "Wir wollen dir dienen, Agni, in deiner höchsten Geburt; mit Lobliedern wollen wir dienen an der niedern Stätte". "Uns höre Agni mit seinen hänslichen Angesichtern, mit seinen himmlischen höre uns der nie Ermattende". "Seinen Sitz nimmt er auf den unteren

Vgl. Bergnigne I. 28 fg., von deusen Materialien Manches an streichen Ist. Die ihm als besondern ausdrücklich erscheinente Stelle II, 35, 6 halte ich textkritisch für ansicher: für en seer mächte ich ausein verschlagen.

Agai. 106

Flachen, auf den oberen Flachen nimmt ihn Agni\*1). In der Nahe derselben Anschauung hafinden wir uns auch an den Stellen, wolche - sei es mit ausdrücklicher Gegenüberstellung des von den Menschen entflammten sei es ohne diesen Gegensatz - den von den Göttern entflammten Agni nennen3). Auch wenn es heisst31: "Ob du, Agni, himmelgeboren, ob du wassergeboren bist, Krafterzengter, dich rufen wir mit Gebeten", wird dieselbe Zweibeit') des himmlischen und irdischen Feuers zu verstehen sein; wir werden bei der naheren Betrechtung der Gebart Ageis aus den Wassern schen, duss bei diesen vornehmlich an die irdischen Gewasser godacht ist.

Die oft erwähnte Dreizahl von Agnis Formen oder Geburten\*) wird nicht immer genau in derselben Weise verstanden. Besonders deutlich ist die Beziehung auf den Himmel, die Wasser, die Reibholzer in der folgenden Stelle: "Vom Himmel her ward Agni zuerst, von mis zum zweiten ward Jatavodas geboren; zum dritten in den Wassern entflammend den nie Ermattenden erhobt der mannlich Gesinnte, Weisheitsvolle die Stimme-1). Ein andres Mal heisst es: "Drei

<sup>9</sup> Rv. II, 9, 3: III, 54, 1: L 128, 8,

<sup>2)</sup> So am anageprogression in der bestammen Formel Air Dr. R. 31. Vgl. die tgwedischen Stellen bei Bergeigne I. 105. Die Verstellung von dans gotterentifamenten Agni wird onarsents and dam Geslankon bernlaus dass die himudischen Förmen des Feuers, weil mit den irnischen wasers globb, such wie die e con recentwon enthannut sain massen, also offenber nicht ran Menschan entflummt sind; andrersum uitf der im götilleles Authropomorphismus liegonden Vocatellung, dass die beeleste und belligst-Thatigkeit der Menschen such von den Göttern sollingen wirken muset de Opfer and somit much due Entflumann dus Opferfeuers.

<sup>5</sup> Rs. VIII, 42, 28.

<sup>7</sup> Oder eine Dreifeelt, mit dem durch Reibung hervungsbenehten Aust (Krafter songter" | ale dritter Form?

<sup>5</sup> Stobe Berguienn L 21 lg.

<sup>9</sup> X, 45, 1. Wer ist der mhunfich German, Weinhaltsvolle? Von

Ursprünge von ihm hegen sie: im Meer den einen, am Himmel den einen, und in den Wassern" (I, 95, 3) - sonderhar, dass hier das Meer and die Wasser unterschieden werden und dass von Agnis Erzeugung durch Menschenhand überhaupt nicht die Rede ist1). Ich führe noch einige Stellen an, die ohne auf eine bestimmte Zahl Gewicht zu legen von den verschiedenen Geburten oder Formen des Agni sprechen. "Du, Agni, der Leuchtende wirst von den Himmeln her"), du von den Wassern, da aus dem Stein, du aus den Wäldern, du aus den Pflanzen, du, Herr der Männer, wirst als der Manner Besitz in Glanz geboren". "Der Wasser Spross, der Walder Spross, des Stehenden Spross, des Beweglichen Spross: selbst an Stein drimen ist seine Wohnung; wie der Ganen Gauherr (?), der Unsterbliche, Weisbeitsvolle")-. "Agni, dein Glanz, der am Himmel und auf der Erde ist, der in den Pflanzen, den Wassern ist, Anbetungswürdiger, mit dem du dich über die weite Luft ausgebreitet hast ... "1).

Was ist nun mit Agnis himmlischer Geburt, was mit seiner Geburt aus den Wassern gemeint? Beim himmlischen Agni kann die Sonne, es kann auch der Blitz in Betracht kommen. Der Blitz seinerseits wieder kann wie als himmlisches so auch als dem Wasserreich angehöriges Wesen verstanden werden; die Wolke, seine Heimath, ist ja und

ibm ist auch in Vers 3 die Reder "Im Meere, in den Wasseers, but dich, Agni, der männlich Gesimte, die Männer Beschauumde entflasumt, ast des Historie Enter."

<sup>4)</sup> Doob hat von dieser der verangebende Vera gesprochen-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Her Text der ersten Worte scheint in Umerkeung. Ich vermuthe, dass das hänfig wiederholte trees einmal zu siet gewetzt ist (an der exwiten Stelle) und schlage für dynichtly dynishtynt von.

<sup>&</sup>quot;) fall less mit Laulwig devopoles. Im letzten Path viryali?

<sup>9</sup> H. I. I. I. 70, S. 4; III, 22, 2. Aus der spätern vedlichen Literatur nehme man dazu die grosse Aufsthlung von Aufenthalteurten des Agra Atharvavedo III, 21 oder Meiners wie Atharv. XII, I, 19 fg. und in dem Spruch bei Apastumba V, 16, 4.

108 Agai.

heiset im Veda "himmlisches Waser". Wir werden aber sehen, dass für die vedische Vorstellung noch ansser dem Blitz in einem ganz andern Sinne Feuer in allem Wasser, im irdischen so gut wie im himmlischen enthalten ist. Wo nun der Himmelsagni und der Wasseragni neben einander genannt werden, möchte ich im Ganzen glauben, dass jener eher als die Sonne zu verstehen, der Blitz aber entweder übergangen oder in der Wasserform des Gottes mit einbegriffen ist"): immerhin muss zugestanden werden, dass der Sinn, den jede einzelne Stelle mit den verschiedenen Formen oder Geburten Agnis verhindet, violfach zweifelhaft bleibt; das Wichtigere aber, wie diese Formen selbst vorgestellt wurden, staht durchaus fest. Betrachten wir sie der Reihe nach.

Die Wesensgleichheit Agnis mit der Sonne, genaner ausgedrückt die Geltung der Sonne als einer der vielen Erscheinungen Agnis ist ein unzweifelhaft vedisches Dogma. Agni "steht mit seinem Glanz da, als Sonne die Manner über ihre Wohnsitze verbreitend". "Agni mit bellem Glanz leuchtete mächtig als Sonne; am Himmel als Sonne leuchtete er". "Agni, deine Strahlen die in der Sonne sind, die mit des Sonnenaufgangs Strahlen sich über den Himmel breiten" u. s. w.2). Aber es ist sehr selten, dass dieser Seite von Agnis Wesen Erwähnung geschieht. Es gehört so zu sagen

<sup>1)</sup> Dem widerspricht es nicht, wenn die Heraldeingung des Feuntschurch Matarievan (e. unten) vom Himmel her auf den Blitz an deuter ist. Dem einmal ist es mindestens zweifelhaft, wieuwit diese Deutung sien verliechen Dichtern selbet noch lebendig war, sodann kann es nicht mate Meinung sein, ein Schwanken der Vorstellangen innerhalb des Veda anarhillesson zu wollen. Als characteristisch für dies Schwanken hebe ich Air. Br. VII. 7, 2 herror, wo das Riitzfauer in dememben Zusammenhang als "himmilisches Feuer" und unmittelbar darunf als "Feuer in den Wassern" bezeichnet wird.

<sup>7)</sup> Rv. III. 14, 4; VIII. 56, 5; Tain. S. IV, 2, 9, 4. Vgl. anch Rv. X, 88, 6, 10, 11; Av. XIII, 1, 11.

zur Vollstandigkeit der ihm zukommenden Titulatur, aber auch nur zu dieser, ihn wie in andern Gestalten so auch als die himmelgeborne Sonne zu verehren: für gewöhnlich ist Agni das irdische Feuer, das mit der Sonne am Himmel vielmehr verglichen als ihr gleichgesetzt wird. "Im Herzen", wird gesagt, "schuf Varana den Willen, im Wasser den Agni, die Sonne am Himmel, auf dem Felsen den Soma"). — man sieht, wie dem ohne Voreingenommenheit redenden Dichter die Sonne ein Wesen und Agni ein andres, vom Schäpfer an eine andre Stelle gesetztes ist. Die Sonne war doch eben allzusehr eine Potenz für sieh, als dass die Auffassung von ihr als Feuer wirkliche Bedeutung hätte haben können.

Im Ritual scheint sich auf den Zusammenhang von Sonne und Feuer neben einigen andern Riten<sup>2</sup>) manentlich das morgendliche Feueropfer zu beziehen: um die Zeit des Sonnen-aufgangs — ubenso dann auch um die des Untergangs — wurde das Opferfeuer<sup>2</sup>) angeschurt und eine Milehspende dargebracht. Es darf vermuthet werden — und ausserindische Parallelen unterstützen die Vermuthung — dass dieser Act, der auf der einen Seite offenbar die regelmässige, dem heiligen Feuer selbstverständlich zukommende Unterhaltung und Bedienung desselben darstellt, andrerseits zugleich wenigstens in alter Zeit ein der Sonne geltender Zanber gewesen ist. Indem man das Feuer entilammte, bewirkte oder förderte

<sup>5</sup> Rv. V. 85, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ich führe au, dass bei der Anlegung des Opferfeners "auf der Südseite der Brahman einen Wagen uder ein Wagenrad in Bewegung setzt, bis sieh das Raif dreimal berningedreht hat" — effenbar ein Soonsn-symbol (vgl. oben S. 88) —, und dass nam dabel nicht zwischen Sounn und Fener treten darf (Apastamba Sraut. V. 14, 6, 40). Die Fenereibung soll nicht vor Sonnaumighag volktogen werden (Maitr. Samb. I. 6, 10). — Ein Fenerbrand als Vertreter der Sonna bei einem Ritus findet eich Sataputha für, III, 9, 2, 9 (vgl. oben S. 89).

<sup>3</sup> Resp. die Opferfauer; die atheren Details sind hier entbehrliche

110 Agni.

man den Aufgang der Sonne!). Viellnicht darf wenigsteneine Spur dieses Gedankens noch in den Sprachen gesehen werden, welche die jüngeren Veden für jene morgendliche und abendliche Bedienung des Feuers vorsehreiben; abends "Agni ist Licht, Licht ist Agni"; morgens "Sonne ist Licht, Licht ist Sonne : eine Parallelisirung der beiden Lichtwesen, die wohl der Rest eines zwischen ihnen gedachten engeren und concreteren Zusammenhangs sein kann. Sehr ausdrücklich sagt denn anch ein Brahmana"): "Indem er morgens vor Sonnenaufgang opfert, bringt er ihn') zum Geborenwerden; zu Glanz werdend, leuchtend geht er auf. In Wahrheit wurde er nicht aufgehen, wenn er nicht in ihm4) diese Darbringung opfern wurde". Für die altere Zeit aber bezeugen Stellen des Rgveda\*) die gleiche Auffassung schr ausdrücklich. So heisst es: "Lass uns Agni dich, o Gott, entflammen, den Leuchtenden, ewig Jungen, damit dein wunderbarerer Brand's am Himmel lenchten möge". "Agui, du führtest das ewig junge Gestirn die Sonne am Himmel

<sup>1)</sup> Es ist wohl unitage an fragen, ob disser Zenber auf der Vorstellung vom irdischen Fener als Abbillel der Sonne oder von seiner Wessergleichkeit mit der heruhte: beides füllt für das alte Denken so ziemlich ensammen.

<sup>2)</sup> Satap. Re. II, 3, 4, 5.

<sup>3)</sup> Die mandich gedachte Sonne.

<sup>1)</sup> la der im Opferfauer rahenden Sams.

Wild mannerilleb Bergsiene I, 140 fg., dossen Darsteilung übrigene die specialle Bedsutung dienes Ritus viel an sahr in der allgemeinen Kalegorie section du sagrifies horrenten zur les phenomènes célestes verschwinzene 145-et; Zauberseirkung auf himmlische Vorgange kommt nicht dem Opfer an sieh zu, sondern ist die Specialität einiger Riten, aumondischen hier in Rade stehenden und dann der verschiedenen Forman der Regenzauhete.

<sup>&</sup>quot; Whetlich "Haltscheit". Da das Foner am Breunbols haltat. "
setzt zuch das himmilische Foner ein zugehöriges Holmschuit voraus. Vgl.
Rv. III. 2. 9.

empor, den Menschen Licht schaffend"). Die letztere Stelle scheint, wie so häufig geschicht, den täglich sich wieder-lielenden Vorgang in ein der Weltschöpfung zugehöriges Ereigniss untzusetzen. Achnlich ist denn auch der uns hier beschäftigende Vorstellungskreis in den später zu erörternden Mythus von Indras Sonnenerlangung eingefügt worden; wie die Augirasen den Felsen zerspalteten und ihre Stimme mit dem Gebrull der Kühe vereinten, "da wurde die Sonne sichthar, als Agni geboren war").

Nach dem himmlischen Sonnenagni betrachten wir den in den Wassern wohnenden. Die lange Zeit in der mythelogischen Forschung herrschende Vorliebe für das Gewitter hat dazu geführt, dass man in dieser Form des Agni ausschliesslich oder doch vorzugsweise den Blitz zu sehen pflegt<sup>3</sup>); für das vedische Zeitalter gewiss mit Unrecht. Es soll nicht geleugnet werden, dass die Fenernatur des Blitzes oder die Blitzverwandtschaft des Feners von den vedischen Dichtern hier und da berührt wird — so heisst Agni einmal\*) "der leuchtende Donner, der im Lichtraum ist" —, aber das ist oben nur so zu sagen eine gelegentliche Randverzierung

<sup>1)</sup> Rv. V. 6, 4; X. 150, 1

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rv. IV, 3, II. — Vgl. mach Taitt. Samb. IV, 7, 13, 3, we won den alten Bahis grouge wird: "das Foure auffammend, die Some herbeitergend?.

<sup>5)</sup> Berguigne (1, 10), in dessen System es micht puest, dass der Bitz durch des grammatische Genes von rüfget 22 menn weiblichen Wesen gestempeit wird, und der des soliene Verkentmen des Worts rüfget befreusiend findat, geht sogar so weit zu behaupten, dass die eigentliche Bereichnung des Ehitzes im Kv. Agus est. Nichts kann irriger sein. Vom filter ist selten die Rede, weit man sich in der That viel weuiger am ihra beschäftigte als die beurige Forschung unnunchmen pilegt: und jene Sebennara mannlicher und weiblicher Wesenhaiten, bei deuen der Iller im Fach der Masculian gebören nurste, und für die wirklieben Vorsiellungen der verlischen Dichter aben am Procrustesbeit.

<sup>&#</sup>x27;) By. VI. 6, 2. Westeres a but Bergaigne I, 15.

112 Agri.

am Bilde des Agni!). Gewöhnlich wird er, wo er mit dem Blitz zusammen genannt wird, mit diesem — oder dieser mit ihm — verglichen und eben dadurch von ihm unterschieden. Nicht mit Unrecht ist bemerkt worden?), dass die unstate Natur des Blitzes überhaupt seiner Entwicklung zu einer Gottheit nicht günstig ist, dass er am natürlichsten zu einer Waffe, einem Werkzeng in der Hand des Gottes wird. Der Indramythus mit dem Vajra, nicht der Agnimythus ist es, in dem vernehmlich wir vom Blitz hören.

Und doch ist die Vorstellung von dem in den Wassern weilenden, "in das Meer sieh kleidenden", "den Samen der Wasser belebenden" Agni eine im ganzen Veda hervortretende. Eine schon oben (S. 109) erwähnte Stelle lasst Varuna "im Herzen den Willen, im Wasser den Agni, die Sonne am Himmel" schaffen; das Wasser wird also in demselben Sinn als die eigentliche Heimath des Agni angeschen, wie der Himmel die Heimath der Sonne ist"). Man fühlt es dieser Ausdrucksweise auch wehl an, dass der Dichter den in ihm selbst lebenden, für ihn anschaulieben Gedanken ausspricht, nicht den versteinerten Ausdruck eines unverständlich gewordenen Mythus wiederholt. So muss es eine andre Vorstellung als die des Blitzes sein, welche der verliechen Zeit bei der Wasserheimath des Agni in erster Linie vorgeschwebt hat.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ans dem Ritaal eraalens ich als die Beziehung zwischen Ages und dem Ritas betreffend die Verwendung von Hofz nines blinggetreffense. Raums beim Ritus der Feinstanlegung (Apast. Sr. V. 2, 4), sowin die durch ein Opfer en "Agei in den Wasseru" en vollziehunde Explation, wenn das Opferfesser sich mit Blitzfener vermischt hatte (Şut. Br. XII, 3, 4, 4; Küry, XXV, 4, 35; Ait. Br. VII, 7; Şankh Şr. III, 4, 7). Lieber sie undres Opfer en "Agei in den Wasseru" s. enten S 114 Aum. 3.

<sup>7</sup> Hillstownit, Vedische Mythologie 1, 265.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Man vergleiche auch Av. XIII, 1, 50, wo einem mystischen Agalder in der Wahrheit begründet ist, der reale als der in den Wassera.

Den Weg zur Ermittlung dieser Seite am Wesen der Wasser, vermöge derce sie eine Heimath des Agui darstellen konnten, scheint mir die uralte, schon in indoiranischez Zeit stohend gewordene!) Verbindung "Wasser und Pflanzen" anzuzeigen. Wie die Wasser, so sind auch die Pflanzen - die Hölzer aus denen das Fener gerieben wird - eine Heimath des Agni, und der Veda liebt es, gerade auch in Beziehung auf die Wohnsitze Agnis Wasser und Pflanzen oder Wasser und Wälder neben einander zu stellen?). Er giebt aber an einigen Stellen noch deutlichere Fingerzeige über die Art dieser Beziehung\*). "Der Sprössling der Wasser ist in die frachttragenden Pflanzen eingegangen". "In den Wassern, Agni, ist dein Sitz; in den Krautern steigst din empor", Wenn er vom höchsten Vater her gebracht wird, steigt er . . . die Pflanzen emper in seinen Behansungen"4). Vom "höchsten Vater", dem Himmel, kommt das Wasser hernieder: so werden wir den Gedanken umschreiben dürfen; aus dem Regen und aus dem ihm wesensgleichen Wasser der Erde sangen die Pflanzen ihre Nahrung auf. Die Pflanzen eind ja die "erstgeborne Essenz der Wasser", "Wasser ist ihr Wesen"); im

entilamente gegennübergentellt wird. Siehe auch Av. XIX, 83, 1, we Agui

<sup>1)</sup> Wie Dazmesteter in miner Schrift "Haurrath) of Amereiks"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>7 Vgl., Rv. I, 70, Sr 145, 5r X, I, 5r 51, St 91, 6t Av. IV. 15, 10r XII, 3, 50.

<sup>2)</sup> In der Wardigung dieser Stellen wie überhaupt in den wesentliebsten Punktion der hier vergetragenen Auffassung ist ner Berguigun (I. 17 fg.) verangegangen.

<sup>6)</sup> Rv. VII, 9, 3; VIII, 43, 9; I. 141, 4 (das dankle Worr preshadbuh ist anagolassen). Vgl. unch I. 67, 9. Agni wird Tuitt. Sandt. IV, 5, 13, 2 als die "Kraftfelle des Wassers und der Pflausen" bondehmet: «bendes. IV, 6, 2, 3 wird genagt, dass "der Vater und Erzenger det Pflauzen den Sprössling der Wasser (d. h. Agni) en vielen Orten niedergelegt hat". Siebe auch Rv. VII. 101, 1.

<sup>4)</sup> Athervaveds IV. L 5: VIII. 7, 8, 9,

114 Aguid

Wasser also muss die Kraft latent enthalten sein, welche aus dem Holz der Pflanzen als Fener hervorbricht. Wenn dann das Fener wieder als Ranch, also als Wolke, zum Himmel zurückkehrt, ist der Kreislauf geschlossen, den ein Vers des Rgveda sehr deutlich beschreibt: "Dasselbe Wasser geht hinauf und herab im Lauf der Tage: die Erde schwellen die Regengusse; den Himmel schwellen die Flammen Agnis (I, 164, 51)). — Es geht diesen Vorstellungen parallel und erlantert sie, wenn das Amrta, die das Leben verlängernde Kraft, die in den Pflanzen wohnt und die man mit dem Pflanzensaft dem Kranken zu geniessen giebt, aus dem Samon des Parjanya, des Regen ausgiossenden Gottes, bergeleitet wird<sup>3</sup>).

Die Wahrscheinlichkeit soll nicht geleugnet werden, dass die hier bezeichneten Gedanken über den Zusammenhang von Wasser und Fener durch das Phänomen des wolkenentsprossenen Blitzes verstärktes Gewicht erhalten haben. Es kann auch vernuthet werden, dass noch ein dritter Naturvergung mit im Spiel gewesen ist; das Erlösehen des Feners im Wasser, welches ein Eingehen des Feners in das Wasser und semit ein latentes Verweilen in ihm zu bedeuten schien — "er zischt in den Wassern wie ein Schwan sieh niederlassend", wird von Agni gesagt"). Das Ergebniss aber war in jedem

<sup>9</sup> In dem folgenden Versu [52] schehrt mir der als Sarasvant besächnete himadische Vogel, der Spress der Wasser und Pflanzen, d. Regen speudet, auch Agul zu sein. Anders Hillebrandt Mythal, I., St., der um dem Erscheinen dieses Verse in Tairt. Saude, H. I., 11 neben Versen, die an Sincalt gerichtet sind, niehts hätte folgen düriere wir diese Verse dart neben almmiler gerathen sind, migt Taltt. Saude, B. I. 6.

<sup>7)</sup> Atharvaveda VIII, 7, 21 fg. Achalleh scheint Rv. 1X, 74, 4 die Entstehung des Soms auf die Melkung der Wolks zurückgeführt zu, werden die Senusphanes schöpft die Kraft zum Wurtiern uns dem Regen vol. Yanna 10, 3).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rv. J. 65, 9. Vielleicht gehört es hierber, wann der Opferre, der ein anglückbringendes Opferfauer ausgeben Unst, verhar eine Darbringung

Fall, dass alles Wasser, und zwar in erster Linie, weil der Aufmerksamkeit der vedischen Dichter am nächsten liegend, das infische Wasser, das Wasser der Elüsse und Teiche, als Agni in sich onthaltend gedacht wurde!). Die Erde ist es, von der im Atharvaveda gesagt wird"), dass "auf ihr die Agnis weilten, die in den Wassern wohnen". In den jüngeren Ritualtexten findet sich in mehreren Fällen bei Ceremonien, die sich auf einen Teich oder auch nur auf Wassergefässe beziehen, die Anrafung des in dem betreffenden Wasser wohnenden Agni resp der verschiedenen Formen dieses Agni. Der Schüler, der am Ende der Schulzeit das feierliche Bad nimmt, schopft aus einem Gefass Wasser mit einem Spruch. durch den er die leuchtende Gestalt des Agui ergreift, die andern Feuer aber, welche in das Wasser eingegangen sind, das geistschlagende, das körperverderbende u. s. w. zurucklässt. Aehnlich wendet sieh bei der Dedication von Teichen, Brunnen oder Seen der Opferer mit Spenden an alle Formen des im Wasser hausenden Agni<sup>a</sup>). Der Priester, der durch

na "Agair in den Wassorn" vollnischt (Apastanden V. 26, 1; vgl. oben S. 112 Arm. I).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Vgl. Rv. VIII., 39, 8, 10, we grougt wird, dass Agm an alten Flüssen raht\*, dass also bermantromenden Wasser ihn nurwallen\*. — Hin jüngerer vedischer Sproch sonnt ele dahtberes Bild des ans den Wassern entstandenen Samens des Agmi\* das Gold, des bekanntlich in den Flüssen Indone zu finden ist (Apast. Srant. V. 2, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> XII. I. 37. So worden and abend. VIII. I. 11 "die Agnie die in den Wessern sind" von dem "himmlischen Agni mit dem Biltz" unterschieden; obenso sind III. 21. I. 7 "die Agnie in den Wassern" und "die auf der Bahn des Biltzes gehen" offenhar rerschieden. — Anders fruifich Apastanda Şr. V. 16, d., wo dre Formen des Agni materschieden wordens der Agni in den Thierun, und der Erde; der Agni in den Wassern, in der Luft; der Agni in der Sonne, am Himmel. Man sieht, dass die Wasser hier die des Luftruche von missen.

Pariokara II, 6, 10 (Mantra Brakmana I, 7, 1 fg.); Sankhayana
 G. V. 2, 5. Welteres a union but dur Besprachung des Aplin napht, S. 119.

116 Agni.

einen Wasserguss die Königsweihe vollzieht, ruft dabei "alle Agnis die in den Wassern weihen" an"). Hier sei auch auf die zum Ritual der Feueraltarschichtung gehörige Ceremonie der Beschwichtigung von Agnis verderblieher Gluth hingewiesen: gewisse Gegenstande, welche fenchte Kühle bedeuten — Röhricht, ein Froschweibehen u. dgl. — werden über den Altar hingezogen mit Sprüchen, von denen einer den Agni einladt unter dem Röhricht, in den Flüssen seinen Weg zu nehmen; "du bist, Agni, die Galle der Wasser") — webei vielleicht die Galle, den Anschauungen der späteren Medicin entsprechend, als warmeschaffendes Princip gedacht ist. Die bezeichneten Riten resp. Sprüche mögen vergleichsweise modern sein; dass die ihnen zu Grunde liegende Anschauung vom Verhältniss des Agni zu den Wassern mit der regredischen identisch ist, scheint zweifelles.

Die hier dargestellten Auffassungen werden, wenn man sie als richtig anerkennt, die Consequenz haben, dass bei einer grossen Anzahl von Stellen, welche man auf die Gewitterwolke und den Blitz zu beziehen pflegte, diese Deutang aller Wahrscheinlichkeit nach hinter derjenigen auf das gewöhnliche Wasser — einschliesslich des Wassers der Wolke, aber nicht sofern diese blitzt sondern sofern sie die Erde befruchtet — und das im Wasser latente Feuer zurückzutreten haben wird. Man betrachte etwa folgende Stellen aus einem Liede, das sich mit besondrer Vorliebe in das verborgene Dasein des Agni vertieft?). "Die Götter fanden Agni den Herrlichen in den Wassern im Schooss") der Schwestern. Die sieben Jungfrauen hatten den Gesegneten grossgezogen, der weiss zur Welt kommt, den rothen, in seiner Grösse.

<sup>1)</sup> Ait Br. VIII. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Taitt. S. IV. 6, 1, 2; VS. XVII, 6, Vgl. Weber Ind. Stud. XIII, 274, Biognafield Amer. Journal of Philotogy XL 340.

<sup>2)</sup> Rx. III, 1; vgl. Geldner in den Ved. Studien I. 157 fl.

<sup>1)</sup> Inh lose mit Ludwig speci.

Sie liefen zu ihm wie Stuten zum neugebornen Fällen. Die Götter bestannten Agul bei seiner Geburt ... Er ist zu ihnen gegangen, die nicht essen und doch nicht Schuden nohmen, zu des Himmels jungen Tochtern, die sich nicht kleiden und doch nicht nacht sind. Da empfingen die alten, die jungen, die einem Schooss entstammenden, die sieben Tone') eine Leibesfrucht. Ausgebreitet wurden seine allgestaltigen geballten Massen im Mutterschooss der Butter, im Strom der Honigtränke. Dorthin traten die strotzenden Milchkühe. Des Wunderkraftigen Eltern sind die beiden grossen einander zugekehrten (Welten). Der du getragen warst (im Matterschooss), Sohn der Kraft, du hast aufgeleuchtet, helle gewaltige Wundergestalten annehmend. Es triefen die Ströme von Honigtrank, von Butter, wo der Stier herangewachsen ist an Weisheit." Einen überzeugenden Hinweis auf Wolke und Blitz kanu ich hier nicht entdocken. Der vedische Dichter, der von diesen sprechen will, hat andre Ausdrücke<sup>3</sup>l. Mir scheint nur gesagt zu werden, dass Agni in den Wassern, welche vornehmlich in der Gestalt der sieben irdischen Ströme vorgestellt sind, verborgen weilt und aus ihnen Kraft saugt: dann wird et, indem die sieben Tone des keiligen Liedes erklingen, für das Opfer entilammt, an der Statte, wo Butter und silsser Opferfrank fliesst1). -

<sup>7)</sup> Die "suben Töne" – il. h. doch wehl die in den Lubgeschigun zur Erschamung kommenden Töne der Scala (rgl. l. 161, 24; 4X, 103, 3) — schamun hier in unystischer Embeit mit den sieben Strömes ge lacht (rgl. Bergargne II, 182). Dass diese durch die Unberdiestimmung der Siebenschilt stark begännigte biontification — man vergleiche zu derselben der Bulentungsentwicklung von Samevatt — von den Donnerführen der Wolke diese Ausgang genommen habe, ist übernes fraglieht ist es doch richtig, in würde die Verselbstämiligung der Verstellung es immer noch ganz zweifelhaft lassen, ab das Wasser, an das hier gedacht ist, das Wolkenvesser ist.

<sup>2)</sup> Man vergfeiche etwa V, 84, 97 X, 75, 3° etc.

<sup>3)</sup> An sigh ware as donkbur, days ,day Matterschauss der Butter-

Die Vorstellungen von Agni als dem wasserentspressenen haben zu einer Contamination dieses Gottes mit einem ursprunglich von ihm wohl ganzlich verschiedenen Wesen geführt, dem "Wasserkinde" (apam napat). Dieser Damon geht auf die indeiranische Zeit zurück. Im Avesta finden wir ihm als einen Geist der Wasser, in deren Tiefe er lebt und mit denen zusammen er stehend angerufen wird: reich an schnellen Rossen - die Rosse werden urspränglich die eilenden Wogen sein -, von Franen umgeben - den Wasserfranen -, die Vertheilung der Gewässer über die Erde beherrschend<sup>1</sup>). Aber auch im Veda scheint durch die Züge, die er in Folge seiner Identification mit Agni angenommen hat, sein ursprungliches Wesen als Waasergott3) deutlich durch. Von den zwei an ihn gerichteten Hymnen des Bgveda bezieht sich der eine (X, 30), dessen rituelle Verwendung genau feststeht\*), auf Ceremonien, die es ausschliesslich mit Wasser\*). nicht mit Feuer zu thun haben. Wenn die Priester sich anfmachen das zum Opfer gehörige Wasser zu schöpfen, wird der Spruch gesprochen: "The Adhvaryus, geht zum Wasser, zum Meere; dem Wasserkind bringt die Opfergabe; das soll euch heute seine Woge die schön gelänterte geben; dem

inner noch das Wasser ist (vgl. S. 119 Ann. 4); ich gebe der im Text nigesbatsten Auffassung im Hinblich auf III, 5, 7, X, 91, 4 dan Verang.

Darmisteter (Ormani et Abrimani 34 fg. 104) irrt, wenn er den Apiton sapkt in der Geschichte vom Kampf des Atur (Fener) und des Drueben (Yt. XIX) mit dem Fener identificirt. Der Lüchtgiaus, um welchen Atur und der Druebe kampfan, etärzt sich in das Moor Vournkashur deut ergreift ihn Apito napit, der in diesem Mooro wohnende Geist.

<sup>2)</sup> Enter dem Wassergott mas man hier nicht ein dem Posendon abnfiches Wesen denkent des Moer war den vollischen Indern zwar nicht unbehannt, leg ihnen aber verhältnissensseig fern.

<sup>4.</sup> Vgl. Bergalgue, Recherches our l'hâstoine de la fiturges rédique 20 fiz-

<sup>7)</sup> Ein midrer auf demethen Rites bezäglicher Bymnus, VII., 57, wondet sich denn auch überhaupt nur an die Wasser, die Plasse, nicht en Apan enpat.

presst den honigreichen Soma. Wasserkind, das ohne Breunholz in den Wassern leuchtet, das die Priester bei den Opfern spaisen, gieb uns honigreiche Wasser, durch die Indra zur Heldenkraft erstarkt ist". Und in das Wasser wird eine Spende von Opferbutter geschüttet). Man sicht, es handelt sich durchaus um einen Wasserdamen, der angerufen wird Wasser zu spanden\*): nur dass dieser Gott "uhne Brennholz leuchtet", konnte auf eine Anaholichung an Agni hinweisen. Diese Anahnlichung tritt in dem andern an das Wasserkind gerichteten Liede (II, 35) deutlicher hervor, aber auch hier steht die Wassernatur des Damons im Vordergrund. Er wird mit den Flüssen zusammen angerufen; er erglänzt im Wasser mit göttlichem Glanze; die Wasserjungfrauen umwandeln ihn den Jüngling"). Doch andrerseits heisst es shalich wie in dem vorher erwahnten Hymnus: "Ohne Brennholz leuchtet er in den Wassern, in das Prunkgewand von Butter gekleidet\*)", und mit deutlichster Wendung auf den in der blitzenden Welke geborenen Agni: "Das Wasserkind

Dazie in den jüngeren Veden (VS. VI, 27 auc.) der Spruch: "Ihr gentlichen Wasser. Wasserkind? Was sure Woge ist... die gehr den Editern" n. s. w.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In abmücker Rolle seigt der jüngere vedische Literatur den Apan napat bei einer Geremonie des Regenzaubers (der Kacurahi, Talia, S. H. 4, S. 1/2 fermer ist un das dem A. p. darrahringende Opfer, wenn des Opferihier im Wasser umgekommen ist, zu erimaarn (Ksiy, XXIII, 4, 14).

<sup>1)</sup> Wie auch im Avests des Wasserbind von France umgeben ist,

<sup>6)</sup> Was bedeutet das Prunkgewand von Barter? Wir hisben geschen, dass dem Wasserkinde Butterspanden gebrucht wurden; "Batter ist seine Speire" (Rv. II, 32, 11) — wahrscheinlich deskalb, well er schnerwitz wieder als die Meuschen mit Butter que eine gedacht wird. Denn mis den Wassern, "we under Kahe trinken" (1, 23, 18), gelangt in die Kühe die Nahrung, die ein dann den Meuschen spenden (vgl. Satap, fir. II, 3, die Nahrung, die ein dann den Meuschen spenden (vgl. Satap, fir. II, 3, 1, 10); der Regengutt werd angeguben? "Mit Better tränke Himmal und Erdet guts Trünke werde den Kühen" (V, 83, 8). Daher man die Butter die aus dem Moer, den Wassern stammend undieht (IV, 58, II X, 30, IS etc.).

120 Aguli

hat den Schooss der Seitwartsgehenden bestiegen, selbst aufrecht<sup>1</sup>), in den Blitz sich kleidend"; zum Schlass wird
Agni direct angeredet und dabei schwerlich als ein vom
Wasserkinde verschiedenes Wesen gedacht. Es muss hinzugefügt werden, dass auch an mehreren Stellen der Agnilieder
Agni als Wasserkind benannt<sup>1</sup>), an andern freilich ausdrücklich von dem Wasserkinde unterschieden wird.

Der Horgang, der diesen Daten zu Grunde liegt, ist wohl nicht zweifelhaft: ein ursprünglicher Wasserdämen ist, wie das nahezu unvermeidlich war, in Folge der immer beliebter werdenden Speculationen über Agui als den Wasserentstammten und unter dem Einfluss der ganz besonders dem Agui eignen Temlenz zum Identificirtworden mit den verschiedensten Göttertypen halb mit Agui zusammengerathen; zur andern Hälite hat er sein eignes Wesen bewahrt.

Der in den Wassern enthaltene, mit dem Wasser in die Pflanzen eingegangene Agni wird sichtbar, indem er aus den geriebenen Hülzern hervorbricht: das ist eine weitere Form von Agnis Geburten. "Den Spross der Wasser, der Pflanzen, den schönen, vielgestalten hat die Waldung geboren, die gesegnete")". Die zehn Schwestern haben ihn hervorgebracht,

<sup>5</sup> Die Worte im Schooss der Seitwärtsgehonden, salles anfrechtwerden auch 1, 05, 5 von dem in den Wassern weihnden Agnigebenneht.

<sup>5)</sup> Ich führe hier such einen den jängeren Veden (VS, VIII, 24 stz.) angehörenden Vers an, der so mit einem andern den Wasser betreffenden Ritus beim Samaopter zu ihnn hat umt sich insofarn dem oben besprochenen Bymans Rv. X, 30 verglocht. Bei dem auf des Opfer feigenden Reinigangsbads murke ein Holissbeit in des Wasser geneufen und darüber Opferbutter geopfert mit dem Vers: "Des Agni Antlite ist in die Wasser eingegangen, des Wasserkinst, Womfermacht bewahrenb. Haus für Haus opfere des Holisscheit, Agni. Möge sich deine Zunge mach der Butter ausstrechen."

<sup>7</sup> Kv. III, 1, 18. Die nachelliegende Auffassung von vana, els Nousfeur, ist die richtige.

die Finger des Reibenden; mit voller Kraftanstrengung muss man reiben: daher heisst er Sohn der Kraft.

Es giebt noch andre Entstehungs- und Daseinsformen des Agni, deren aber kaum mohr als vorübergehende Erwähnung geschicht. Er wohnt in den Steinen, wird aus den Steinen geboren!): offenbar der aus dem Feuerstein kommende Funke. Er wohnt (in Gestalt der animalischen Warme, vielleicht auch als Helligkeit des Bewasstseins) in den Menschen, im Herzen der Menschen - "von unserm Herzen aus blickt der Vielgeburtige" - und ebenso in Rinders und Rossen, in Vogeln und Wild, in allem was zweifdssig und vierfilssig Er wohnt in der Erde, die schwanger mit Agni genanat wird3), vielleicht indem man das im Holz enthaltene Fener nicht nur als mit dem Wasser an diese Stelle gelangt, sondern auch als aus dem Erdboden in die der Erde entwachsenen Bäume aufsteigend dachte. Schliesslich konnte der an so vielen Orten hausende Gott als überall verbreitet vorgestellt werden, als "Spross des Ruhenden; Spross des Beweglichen", als "Spross alles Daseienden"), als eine im Innern aller Dinge ruhende Kraft des Lebens. -

Herabkunft des Agni. Den Vorstellungen von Agnis verschiedenen Geburten steht die von seiner Herabkunft oder vielmehr Herabkringung unverbunden zur Seite. Dort wird, mit Agnis himmlischer Geburt gleichberechtigt, ihm eine irdische zugeschrieben, hier seine irdische Existenz aus der himmlischen abgeleitet. Dort wird Agni, ein Gott, geberen, hier wird er — wenigstens der Grundvorstellung nach — als ein willenloses Object herabgebracht. Dürfen

<sup>9</sup> Rv. 1, 70, 4; H, 1, 1; Av. XII, 1, 19.

Hv. X, 5, 1; Av. III, 21, 2; XII, 1, 19; 2, 33; Tain, South, IV, 6, 1, 3.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> By, VH, 4, 5 (vgl. 6, 2); Av. XII, 1, 19; Sankh G, J, 10, 5; Himoyakagia G, I, 25, 1.

<sup>1)</sup> Ry. I, 70, 8; Az., V, 25, 7.

F22 Aunu

wir die doch wohl auf dem Phanomen des Blitzes berühende Vorstellung von dieser Herabbritigung, wie der Prometheusmythus wahrscheinlich macht, der indogermanischen Zeit zuschreiben, so ist diese Passivitat Agnis — ähmlich wie die Somas im Mythus von dessen Herabkunft — leicht begreiflich: das Element war damals noch nicht zum persönlichen Gott geworden.

Der Herabbeinger, der Promethens des Veda, ist Matarisvan!). "Den Einen", heisst es von Agni und Soma, "brachte vom Himmel Matarisvan, vom Felsen her rauhte den Andern der Adler". "Der umhergeeilt war auf seinen Wegen, den Agni, der sich verborgen hatte, ihn führte Matarisvan aus der Ferne herbei, den Reihungserzeugten von den Gottern her". "Des Vivasvant Bote brachte Agni her, Matarisvan ihn den allen Menschen eignen aus der Ferne"). — Vivasvant ist der erste Opferer, der Vorfahr des Menschengeschlechts"); sein Bote bringt finn und damit der Menschheit vom Himmel her das Fener, dessen vornehmste Tugend für den vedischen Dichter seine Wirksamkeit beim Opfer ist.

I Etymologisch wird eich dem Namez kann elwas abgewinnen lassen: die Schlasssylbe acheun mir mit der von dargibbische, Rieche zusammenangehören. Die oft ausgesprochare Mohanng, dass M. nichts als eine Form
des Agni sellan sel, hat m. R. keine feste Basis. Die Stellan, welche ihn
mit Agni identificaren (Bergaigne I., 55) behandeln grösstentheils das beliebte Thoma, dass Agni mit den verschiedenst-u Götteen wesensgleich set,
ans natürlich unt wirklicher bistoriesber Identifät nichts in than lat sei
I, 161, 46; III, 5, 9; 26, 2; 29, 11); spater Mystik gehört an X, 88, 19
und wohl nuch 114, 1. So bleibt I, 96, 4 utrig (unin bemerke, dass in
V, 1 desseiben Liebes Agni Mitra genannt wird), allien vereinzelt uns etwas
en beweisen. — Dass Matariyvan der Wind sei, wie alle apfeberen Texte
ihn danten, seleciat mir set ganz segundärer Speculation zu berüben. Agn
dem By, gehört vielleicht IX, 67, 31 bleiber, ein Junger Vers.

<sup>\*)</sup> Rv. I, 93, 6; III, 9, 5; VI, 8, 4.

<sup>3)</sup> Hiermit ut, wie mir scholnt, die ursprüngliche Natur des bokanntlich aus indoirunischer Zeit stammenden Vivasvant, des Vaturs des Tama.

Dies die indisch dürftige Form der Vorstellungen, welche der Tiefsinn griechischen Geistes zur weltumfassenden Tragik des Promethensmythus erhoben hat.

Wesentlich verschieden von dem Mythus des Fenerbringers Matarisvan ist die Vorstellung von der Fenereinführung durch die Bhrgus. Der Schauplatz des Vorgangs ist dort, wenn auch die priesterliche Dichtung des Veda begreiflicher und characteristischer Weise den Opferplatz, den "Sitz des Vivasvant", hervortreten lässt, im Grunde doch das vom Blitz durchzuekte Universum; hier handelt es sich nur um die Verbreitung des Feuers, speciell des Opferfeuers, durch em altes sagenhaftes Priestergeschlecht in den menschlichen Wohnsitzen. Vom Himmel holen die Bhrgus es nicht; wo von dem Ori die Rede ist, an dem sie des Fener finden, wird die "Statte der Gewasser" genaunt. "Dieh haben die Bhrgus unter den Menschen hingesetzt . . . als Priester (hetaram), Agni, als erwunschten Gast". "Den die Bhrgas erregt haben den schatzreichen an der Erde, der Welt Nabel<sup>1</sup>) in seiner Grösse . .. " "Die frommen Dienst thaten sind seinen Fussspuren an der Statte der Wasser nachgegangen wie verlorenem Vich. Den heimlich Verborgenen fanden die Usij\*), die weisen Bhrgus suchend in Andacht", "Dieh haben durch Loblieder die Bhrgus entzundet 5), Dass die Phantasie vedischer Dichter gelegentlich Matariavan als den Herabboler des Feuers und die Bhrgus als seine uralten Pfieger und Verbreiter unter einander in Verbindung bringt, etwa so dass Matarisvan das Feuer den Bhrgus holt!), kann nicht befremden,

sunge sprocheur die Gründe, aus denen man in ihm einen Lichtgeat erkeumen will, a heimen mis unnureichend. — Dass Vivasvant, wenn sein Bete den Agni hringt, als der Empfangende, nicht als der Sendende gestacht ist (vgl. I, 31, 3), het schon Hillabrandt (Mythol. I, 485; gesehen.

<sup>1</sup> D. h. dem Opfarplatz.

<sup>3)</sup> Ein andrer Name eines sagenhaiten Priestergeschleichts-

<sup>1)</sup> By. L. 58, 6; 143, 4; X, 46, 2 (5gl. II, 4, 27, 120, 5.

<sup>7 1, 60, 1;</sup> Vgl. andh I, 71, 4; X, 16, 9. English in III, A 10)

124 Agni.

kann über auch nicht über die grundverschiedene Natur der beiden Vorstellungskreise tänschen.

In besonderer Fassung, mit neuen, theilweise wohl auf individueller Erfindung hernhenden Zügen wird die Gewinnung und Einsetzung des Agni von einem Diehter aus Jungerer rgvedischer Zeit in einem jener Dialoge dargestellt, zu welchen als Umrahmung der Reden und Gegenreden eine uns meht erhaltene prosaische Erzählung zu gehören scheint"). Die Götter suchen und finden den in den Wassern und Pflanzen versteckten Agni. Sie setzen ihn als Opferer ein; das Ganze länft in eine Legende von der Entstehung des Opfers aus, das auch hier wieder den Hauptzweck, für welchen Agni den Göttern und Monschen diensthar gemacht wird, bildet. Varana, der Wortführer der Götter, sagt zu dem Gefundenen:

"An vielen Orten haben wir dich gesucht, Jatavedas, der du, Agni, in die Wasser und Pflanzen eingegangen warst. Da hat Yama<sup>3</sup>) dich, Hellstrahlender, entdeckt, wie du herlenchtetest zehn Tagereisen weit."

Agai antworter:

"Vor dem Priesteramt, Varuna, fürchtete ich mich und ging fort, damit mich da die Götter nicht anstellten. In viele Verstecke waren meine Leiber eingegangen. Das ist es, was ich Agni nicht wollte."

Und Varnņa erwidert:

"Komm her. Der Mensch ist fromm; er begehrt zu opfern. Genog hast Agni in der Finsterniss du geweilt. Mach

kann in der That (mit Grussmanns Wörtschuch) übernetzt werden: als um der Bhrgus willen Mätzristun den verburgenen Opferbringer untflammte?

<sup>1)</sup> Rr. X, 51-53. Vgl. Z D, M G, 39, 71 (c.

<sup>7</sup> Ala Gott der Tiefe? Oder als Représentant des Meuschengeschiechts, welches für das Opier des Agni bedarf?

die Götterpfade gangbar. Günstigen Sinnes bring uns die Opferspeisen."

Darant Agni:

"Agnis ültere Brüder haben dies Werk wie der Wagenlanker die Strasse durchmessen. Aus Furcht davor, Varuna, bin ich in die Ferne gegangen. Wie der Buffel vor dem Schnellen der Schne scheute ich."

Die Götter verleihen ihm nun, um ihn zum Opferdienst zu gewinnen, ewiges Leben und Antheil an den Opfergaben. Er nimmt an:

"The Götter alle, lehrt mich was ich bedenken muss, wenn als erwählter Priester ich mich niederlasse. Verkündet mir was euer Antheil ist, auf welchem Pfade ich die Opfergabe zu euch führen soll...

"Herbeiopfern will ich ench beldenreiche Unsterblichkeit, dass ich ench weiten Raum, ihr Götter, schaffe. In Indras Arme will ich den Donnerkeil legen, und siegen soll er in allen diesen Kampfen."

"Drei hundert" — hier spricht nicht mehr Agni, sondere wie es scheint der Erzshler — "drei tausend Götter, dreissig und neun dienten dem Agni. Sie besprengten ihn mit Opferbutter und streuten ihm den Opfersitx: dann setzten sie ihn als Priester nieder."

Ich übergehe den Schluss der Dichtung; es scheint geschildert worden zu sein, wie anter Freudenbezengungen der Menschen Agni des Opfers zu walten beginnt, und vermuthlich noch, wie die kunstreichen göttlichen Handwerker, die Rbhus (Elben) in den Kreis der opferwürdigen Gottheiten aufgenommen werden.

Agni als Vater des Monschengeschlechts. Bei der Besprechung von Agnis mythischer Vergangenheit muss zuletzt noch die Vorstellung von ihm als dem Vater des Menschengeschlechts ins Auge gefasst werden.

Diese Vorstellung scheint mir eine viel nebensächlichere

Rolle, als the in der Regel beigelegt wird, oder vielmehr eine nahezu verschwindende Rolle zu spielen. Aus dem Reveda lasat sich nicht viel mehr für dieselbe auführen, als dass von Agni an einer Stelle, die ihn auch zum Schöpfer des Himmels, und der Wasser, zum Erzeuger der beiden Welten macht, gezagt wird, er habe "diese Geschlechter der Menschen erzengtu)). Es ist klar, dass diese Wendung inmitten ganz andrer Vorstellungen über den Anfang des Monschengeschlechts - chen our einen jener zahllosen im Veda auftanchenden und dann wieder verschwindenden Einfalle darstellt, die so ziembeh jedem Gott irgendwo einmal jede That beilegen; walches auf dem fruchtbaren Boden der vedischen Dichterphantasie wachernde Unkriest man von dem Bestande der festen, bleibenden mythischen Verstellungen sorgfaltig scheiden soll. Ich halte es für müssig, der Herkunft solcher Einfälle ernstlich nachsufragen, und glaube insonderheit, dass man Unrocht daran gethan hat, den hier in Rede stehenden aus der Identification der Feuererzeugung durch die beiden Reibhölzer mit dem menschlichen Zeugungsaet abzuleiten"). Die Quellen fehren uns nur, dass man die Reibung des Feuers - wie nahe lag - als Erzeugung und zugleich als Geburt auffasste; umgekehrt ist in einem die Zeugung befördernden Zauberspruch von der Frucht die Rede, "welche die beiden Asvin mit geldnem Keibholz errieben haben?; das jungere Ritual giebt auch den beiden Reibhölzern die Namen des mythischen Gattenpaars Pururavas und Urvages). Diese herüber und hinüber gehende Var-

<sup>19</sup> Riv. 1, 96, 2 reliate

<sup>53</sup> Diese in der Literatur vielfach rertretene Vor tellungsweise knupft an Kuba, Hershkunft des Feuers 69 ff. au.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rv. III. 29, 1 R.; X. 184, 3; VS. V. 2. Inh ghade nont, there Partiravas and Urvasi in braind einem tederen mythischen Zusammenhang mit der Ermugung des Feners stehen; sie worden ihre Neumang in diesem Zusammenhang einfach dem Umstand verdankun, dass Pertiravas als ein hervorragend eifriger Erfäller der Gattenpflichten bekannt war (Rv. X. 55, 45g.)

gleichung der Feuererzeugung und der menschlichen Zeugung ist noch weit entfernt von der Aufhassung des Feuers als des Erzeugers der Menschen oder als des ersterzeugten Menschen, und eine positive Spur davon, das die Entwicklung der Vorstellungen diesen Gang genommen, kann ich wenigstens nicht entdecken.

Weitans fester begründet in der vedischen Unberlieferung als die Auffassung von Agni als dem Vater der Mensehm ist diejenige von Agui als Angiras, als vornehustem Angiras (amjirustama). Es kann scheinen, dass diese Verstellung der orsthezeichneten nicht forn steht. Die Angirus sind die halbgöttlichen Vorfahren der späteren Priestergeschlechter: "unsre Vater die Angiras", "unere alten Vater die Angiras", "die Brahmanpriester die Angiras": sie haben "die erste Satzung des Opfers ersonnen"); sie haben als Begleiter des Indra durch ihre priesterlichen Gesänge den Felsen; welcher die Kühe umschloss, zerbrochen\*). Wird nun Agni als Angiras, als vornehmster Angiras bezeichnet, so kann darin zu liegen scheinen, dass er ein Erster unter den Vorfahren der Menschheit ist. Ich glaube doch nicht, dass damit der Ursprung und Sinn des betreffenden Ausdrucks getroffen ist, Angirus sind nicht die altesten Menschen im Allgemeinen, sondern als Vorfahren der historischen Priestergeschlechter sind sie die altesten Priester. Der Priester auf /Forer aber, und dann natürlich ein altester Priester, ist Agni. So musste er zum Angiras werden. Und wenn er, der vornehmste Angiras, dann an einer Stelle auch Vater der Angiras zu heissen scheint"), so ist dies ebenso begreiflich als ein von der festen, gesicherten Vorstellungsmasse aus sich weiter bawegender ganz geringer Schritt, wie es andrerseits doch

<sup>7 (</sup>iv. 1, 68: 9: 71, 2: VII, 42, 1; X, 62, 3: 67, 2.

<sup>7)</sup> S. miten bei den Indeauethen.

<sup>7</sup> Bv. X. 62, 6, 6.

Agas. 128

dieser Masse selbst nicht mehr zugerechnet werden darf; der wahre Vater der Angiras ist der Himmel'). -

Agni and die Monschon. Wir betrachten nun, wie dem vedischen Inder das Wirken Agnis im thatsachlichen Leben, sein Verhaltmiss zur gegenwärtigen Welt und zum Menschen erschienen ist.

Die Function, welche wohl die ülteste cultische des Fenera ist und selbst bei den rohesten Volkern anfzutreten pflegt, bat sich beim vedischen Agni erhalten: sein Wirken als Verbrenner und Abwehrer der bösen Geister und alles feindlichen Zaubers. Mit seinem hellen, scharfen Auge sieht er die verborgenen Dämenen; er fasst sie mit seiner Zunge, mit seinem ehernen Gebiss; er trifft sie mit seinem Pfeil; er verbrennt sie mit seinen Gluthen. Bei der Besprechung des Cultus, insonderheit des Zauberwesens, wird von den Riten, in welchen der Glaube an dieses Wirken Agnis zur Erscheinung kommt, näher die Rede sein; hier muss nur darauf hingewiesen werden, dass Agni sich in die Rolle des Damonenvernichters vor Allem mit Indra, dem Herrn des Vajra, d. b. - wenigstens der ursprünglichen Vorstellung nach dem Schwinger der Blitzwaffe theilt?): Agni, wie in der Natur der Sache liegt, mehr als der Verbrenner, Indra als der Zerschmetterer der bösen Feinde. Der Eindruck wird berechtigt sein, dass die betreffende Function auf Seiten des Agni, wie sie historisch vermuthlich alter ist, so auch in den Preialiedern als hervortretender, mit seinem Wesen tiefer verbunden erscheint. Auch im Ritual der Damonenvertreibung spielt Agni oder das Feuer in den verschiedensten Formen

1) Bergaigue II, 308,

r, Die Materbilian a. bei Bergnigne II. 217 fg. Geloguntilch wird blergens, was nicht boframien kann, allen hauptsächlicheren Göttern dies Function beigelegt; recht häufig dem Soma, wobei mir mohr die conventionelle Phrasuologia der Samulieder und stwa hochstens der Gestanke, dass Some als su dan machtigen Thaten begeistered gewissermansson deren

eine viel bedeutendere Rolle als Indra: s ist begreiflich, dass Agni als der nachste Gott, über dessen Zaubermacht der Mensch mit eigner Hand verfügt, hier den Vorrang vor dem aus der Himmelsferne troffenden Indra hat.

Zu der Thätigkeit Agnis im dämonanvertreibenden Zauberfener fügt sich der Segen, den das Hwus- und Opferfeuer den Manachen spendet. Die gredische Posaie hebt, wie das ihr ganzer Character mit sich bringt, vor Allem das Opferfener hervor; für sie liegt Agnis vornehmste Bedeutung in seiner priesterlichen Würde, in dem Botendienst, den er zwischen Menschen und Göttern thut. Er bei dem "die Opfer zusammenkommen", der Erwecker der Gebete, der Herbeifahrer der Götter, mit ihnen auf der Opferstren sieh mederlassend, oder auch der zum Himmel aufsteigende Ueberbringer der Opfergaben wird in zahllosen jener Hymnen gefeiert, deren Diehter in ihm das göttliche Gegenbild des eignen Standes, in seiner Macht die Macht der eignen Opferkunst zu verherrlichen liebten. Bisweilen gefällt man sich darin, die Qualitäten und Verrichtungen der verschiedensten Opforpriester, die einen nach den andern. Agni beizulegen; vorzugsweise aber wird ihm die Rolle des Hotar zugetheilt, d. h. des Priesters, welchem die Recitation der den Gott preisenden, einladenden, zum Genuss auffordernden Hymnen obliegt: wohl weil dieser Priester, der Inhaber der Poetenkunst und der die Götter gewinnenden Ueberredung, neben den das eigentliche Opferwerk verrichtenden sacrificalen Handarbeitern als der Vornehmere gegolten haben wird, zumal in seinen eignen Augen: denn Hotarpriester sind ja

Thirst let, als tinferer mytholicischer Zusammenbang im Spiele zu eem sehilm. Die betreffenden Stellen, wenn auch verhaltnissmässig sahtroich, alnd fast alle gans farbliss (auch Rv. VII. 104, dae en Indra med Some gerichtete Gabat um Damonent/situng, fast Some merklich hinter Ludra surücktreiten); shonse schelut in dem betreffenden Zenberotuni Some keure wesentliche Rolle zu spielen.

180 Agei

vorzugsweise die Wortführer in der vedisohen Diehtung. Dies im Rgveda von Anfang bis zu Endo sich zeigende Hervortreten des vergötterten Opferfeuers, des als mystischer Hotar gedachten Agni ist offenbar eine vergleichsweise junge Erscheinung, die vielmehr aus den Speculationen des zunftmassigen Priesterthums als aus der Schaffenskraft des lebendigen Volksgeistes statumt. In dieser Stellung des Opfergotts unter den Göttern bereiten sich die Ansprüche vor, welche die Opfererkaste auf den Vorrang unter den Menschen erhoben hat; das geheimnisskrämerische Versteckspiel spitzindiger Einfälle, das schon im Rgveda mit der Gestalt des göttlichen Brahminen getriehen wird, hat die Opfersymbolik der jungeren Rimaltexte mit ihrer ganzen unerschöpflichen Verschrobenheit zur directen Nachfolgerin<sup>1</sup>).

Darf man vermuthen, dass wir auf eine altere Schicht von Vorstellungen da treffen, wo ohne specielles Hervortreten der Opferblee Agni einfach als der Gast in den menschlieben Wohnungen, als der Freund und Genosse der Leute, ja auch des hauslichen Gethiers gefeiert wird? Haben wir hier den Nachklang einer Auffassung, für welche das Wichtige vor Allem das Fener des Herdes, der Mittelpunkt hanslichen Daseins war – jenes Fener, von dessen einstiger religiöser Bedeutung eine Spur darin zurückgeblieben zu sein scheint, dass noch im ausgebildeten Ritual der drei Opferfeuer des zu Grunde liegende Fener, aus welchem die beiden andern immer wieder entnommen wurden, das "Hausherrnfouer" hiess?

Die Grhyatexte, die uns den hanslichen Cultus wenn auch entfernt nicht unberührt von der exclusiv priesterlichen Strömung aber doch immerkin in wesentlich populärerer Form zeigen als sie dem grossen Cultus der drei Feuer eigen war, geben das deutlichste Bild davon, wie man das Leben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) In abulichem Sinns spreadon sink Poschol and Geldner, Yedhede Studies I, S. XXVII and.

des Einzelnen und der Familie als unter dem Schutz des Agni, in ongster Abhangigkeit von seiner Leitung verlaufend empfand. An ihn wurden bei den versehiedensten Gelegenheiten Anrufungen gerichtet wie die folgende: "Er sei der Versammler von Gütern. The uns kein Leid, nicht dem Alten noch dem Knaben. Bringe Heil den Menschen und dem Vieh". Bei der Hochzeit opferte man, indem man für die Braut betete; "Moge Agni das Hausherrnfeuer sie schdizen: möge er ihre Nachkommen zu hobem Alter führen; gesegneten Schoosses sei sie, lebender Kinder Mutter; Freude ihrer Söhne möge sie schauen!" Und wenn der Brantigam die gereatete Gerste in die Hande der Jungfrau streute, sprach er diesen Act an als "Vereinigung von mir und dir: dazu möge Agni seinen Segen geben". War ein Kind geboren, so opferte man' am zehnten Toge, mach Ablauf der durch die Enthindung verursachten Unreinheit, mit den Sprüchen: "Loben möge dir hem bescheeren dieser berrliche Agni: gieb du unserm Leben Dauer. Sei lebenspendend, Agni, durch Opferspeise gestärkt, von Butter das Antlitz voll, ans der Butter Schooss entsprossen. Trinke Butter, den sitssen Honig der Kuh. Wie ein Vater den Sohn, so bewache dies Kind". Achalich betete man zu Agni, wenn der beranwachsende Knabe zum Lehrer, der ihn in die Kunde des Veds einführen sollte, gebracht wurde't. Der von der Reise heimkehrende Hausherr verehrte sein Feuer mit dem Spruch: "Dieser Agoi ist uns gesegnet, dieser ist uns hochgesegnet. In seiner Verehrung mögen wir nicht zu Schanden werden. Er lasse uns obenan stehen". Diese einfache, von priesterliehen Künsteleien unberührte Auffnssung des hänslichen Agni ist übrigens auch den gevodischen Dichtangen keineswegs fremd. Auch im Rgveda betet der Fremme zu

D. h. hel dem uralten Act der Pubertataweiler, die, wie wir spater zeigen werden, diesem vollischen Ritus au Grunds liegt.

182 Agni

Agni, dass er ihu segnen möge "wie der Vater den Sohn", dass er ihm "der nachste Freund" sei. Der "nie verreisende, grosse Hausherr" wird er genannt; zu ihm "kehren heim die Milchkühe, kehren heim die sehnellen Renner, heim die eignen kraftigen Rosse... bei ihm kommen zusammen die freigebigen Hochgebornen". "Bei seinem Schein, wenn er entflammt ist, sind die Kühe erwacht": die Kühe aderen Namen Agni durch das Opfer kennt"1). Der Sänger, der auswarts reichen Lolm seiner Kunst an Rindern, Rossen, Wagen erhalten hat, meldet nach Hause kehrend dem heimischen Agni die empfangenen Gaben an3). Nichts zwar hindert hier, im Egveda wie in den jüngeren Texten überall an dasselbe Opferfeuer zu denken, das man sonst mit so künstlich verschlungenem und verworrenem priesterlichem Geheimnisswerk zu umgeben pflegte: oder vielmehr, es ist kann zweifelhaft, dass in der Regel eben dieses Fener gemeint ist. Aber damit ist der Vermuthung nicht der Weg verschlossen, dass sich hier der Ton von Anrufungen fortsetzt, wie sie einst an ein weniger ausschliesslich sacrificales Feuer gerichtet wurden, an ein Fener, dessen Wesen als Theilnehmer, ja als Mittelpunkt des ganzen hauslichen Lebens jene Intimitat der Sprache und des Verkehrs entstehen liess, wie sie im Cultus andrer Götter nicht leicht wiederkehrt.

Der vedische Inder empfindet diese Freundschaft zwischen Agni und dem Menschen als eine, die der Einzelne von unvordenklichen Zeiten her von seinen Vorfahren ererbt hat. Wenn die Berufung auf solches Alter der Freundschaft sieh auch bei undern Göttern findet, so tritt sie doch characteristischer Weise wohl nirgende so haufig und sieher nirgends in so typischer Form auf wie bei Agni. Indra wird gepriesen

Rv. X. 160, 2. Wie beim Opfer die Kühe, deren Mich für deseilbe verwandt wurden sollte, gemannt wurden, nagt Hills-braudt. Nessund Vollmendsopfer 12.

<sup>7)</sup> Wenn meine Vermuthung Z. D. M. G. 39, 86 richtig let.

als der Gott, der diesem und jenem Helden der alten Zeit Sieg verliehen hat, Agni vor Allem als der Gott, den die Vorfahren entflammt, zu dem die Vorfahren gebetet haben. Bekannt sind die festen Regeln des spätern Ritnals, nach denun bei jedem grösseren Opfer Agni als Gott der sehen den Stammvätern des Opferers angehört hat, unter deren Namennennung augerufen wurde<sup>1</sup>); an einigen Stellen des Rgveda scheint dieser Gebrauch wenn nicht vorzufiegen so doch mindestons sich vorzubereiten. Man darf sich zwar dadurch nicht zu dem Schluss führen lassen, dass eine directe physische Continuität des Opferfeuers von Generation zu Generation stattgefunden habe; das in allen Details bekannte Riturd der Anlegung des heiligen Fouers schliesst diese Vorstellung aus, welche anch in Widerspruch mit der Auffassung stehen wurde, dass der Tod des Opferers sein Opferfauer verunreinigt und zu weiterom Gebrauch ungeeignet macht. Aber wenn auch night eine physische, so wurde doch so zu sagen eine ideale Continuität des von den Vätern und den Sohnen verehrten Feuers empfunden, ein Zusammenhang; in dem man doch noch etwas Concreteres sah, als in der Fortdauer etwa der Freundschaft Indras von einer Generation zur andern. Es ist wohl begreiflich, dass gerade dem Gott, der die Wohnung des Menschen theilte, der sein Leben von Tag zu Tage begleitete und wenn das eine Geschlecht alterte das nächste heranwachsen sah, eine solche Sonderstellung, ein engeres Verwachsensein mit der Vergangenheit der Famille zuerkannt wurde; wie von einem "Agni des Bharata" die Rede ist"), warde schwerlich von irgend einem andern Gotte gesprochen werden.

<sup>1)</sup> Vgt. Indianho Stantion X, 78 ff.

<sup>5</sup> Rt. VII, & L.

134 Jadrs.

## Indra.

Wahrscheinlich kannte sehon die indegermanische Zeit') einen vom Himmelsgott getrennten Gewittergott, einen blondbärtigen oder rothbärtigen1) Riesen von übergrosser Kraft, den mächtigsten Esser und Trinker, der den Drachen mit seiner Blitzwaffe tödtet. Dass dieselbe Gestalt in einer Ausprägung, welche der vedischen bereits einigermaassen nahe stand, der Mythologie der Induiranier eigen war, kann nicht bezweifelt werden. Der vedische Vrtrahan (Indra als Tödter des Vrtra) kehrt in dem Verethraghna des Avesta wieder, und wenn im Avesta selbst dem Gott jene Mythen fehlen, die seinem vedischen Gegenbilde so wesentlich sind, so zeigt, wie langst bemerkt worden ist, der armenische Drachentodter Valakon (= Verethraghna), was wir auch ohne diese Bestatigung zu behaupten berechtigt wären, dass Jene Entkleidung des avestischen Gottes vom Gewittermythus der Drachentodtung eben durchaus secundar ist. Im Voda finden wir Indra den Vrtratödter mit einer Menga von Mythen ausgestattet, die unzweifelhaft erst nachtraglieb dem Gewittergott zugeeignet worden sind: theilweise offenbar schon - was wir im Einzelnen hier zu untersuchen nicht unternehmen - in vorindischer Zeit, aber auch auf indischem Boden ging dieser Vorgang des Anwachsens neuer Sagen und Geschichten immer weiter; keine andre Göttergestalt lockte die vedischen Dichter so machtig wie eben die des Indra, alle Züge von unbezwinglicher Stärke, alle gewältigsten Heldenthaten ihm, dem "Herrn der Kraft" beizulegen").

n VgL obse S. 84 Aun. L.

<sup>7:</sup> Der Schlass von diesem Ansschen des Gottes auf den unter dem hig. Volk berrechtenden Typus lient nahe.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>j Nur in der Kürze sal hier erwähnt, dass ein Zug, der bei den rerechiedensten Völkern der Rede in sehr nierkwürdiger Unbereinstramung rom den müchtigsten Göttere und Hereen erzählt wird is, die Augulen

Der Verrasieg. Als Mittelpunkt der Indramythen hat doch stets des Gottes vornehmete Heldenthat ihren Platz behauptet, die That, deren Vollbringung sein mythologisches Weson ausmacht, die Besiegung des Vetra und die Befreiung der Wasser<sup>1</sup>).

Der Name des Gogners, Vrtra, bedeutet "Feind" — Feind als den, der dem eignen Verdringen den Weg zu versperren sucht, in dem Sinn also, wie der Ueberlegenheit eines siegreich vorwärts strebenden Volks der Widerstand unebenbürtiger Gegner erscheinen musste"). Eine zweite

bei A. Lung, Myth, Rimal, and Raligiou I, 183; II, 113 fg., 244), anch ladra beigelegs wirdt die Geburt auf einem undern als dem natürlichen Wege, Rr. IV, 18, 1, 2 e.g., eles das Indrakind geburen wird, die Maiter (7): "Des ist der altbekannte Wege, unf dam alle Götter geboren wurden. Auf dem sell er ausgebrugen geboren werden. Nicht sell er auf die verkehrte Art die Mutter todt unschen." Aber das Kind autwortet: "Hier will tab nicht hinzusgeben; das ist ein schlechter Weg. Querdurch die der Seite will teh binnungehon."

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Man darf eicht sagent die Besierung eines Feindes, der als Vrtra, Vala, die Paule etc. bereichnet wird, und die Befreiung der Wasser, au derjenigen der Paule die Befreiung der Kähe. Zur Unberwindung der Vrtm gehört die Befreiung der Kähe: beides sind im Rv. iebenso sehr als parallel wie als getreunt empfundene Mythau, getreunt, wie sch zu seigen versuchen werde, auch in Bere ursprünglieben Naturbesientung. Diese Trauumng wird durch gelingent Hahe Vermischungen natürlich sicht binfallig.

Verbans er in Wendangen wie au to op enemate, au te lastop roranta, wakir mit dairyem side enrate, makir yan vranta, au te lastop roranta, wakir mit dairyem side enrate, makir yan vranta gudhi unwengehon. Dass das Appellativum "Pelini" von dem Eigennamen Vetra verallgemeinert soi (wie wenn wir augent ein Cato, ein Catilina), ist somm wegen des neutralen Geschlechte von erten mannehmbar. Die Bedeutung "Sieg" des avestischen vereiben ist sommilier sie beraht auf einer Bedeutung "Abwehe". — Uebrigens ist in der Sprache des Byvola 19tes "der Feind" kolusswegs mehr en röllekommen lebendiges Wort. Ich glaube nicht, dass en je ohne Seitenblich auf den Damen Veter gebrucht wirdt ganz überwiegend so, dass die Besieger des Feindes oder der Feinde Index (oder die eignen Mannen

136 Indra.

Bezeichnung desselben Wesens ist Ahi "Schlange"; Schlangengestalt dieses Damons, nicht menschliche, hat den vedischen Sängern, die Indras Sieg verherrlichten, vorgesehweht").

Wir versuchen das schwungvollste ihrer Lieder hier

wiederzugeben").

"Indess Heldenthaten will ich verkünden, die ersten die des Donnerkeils Herr gethan hat. Die Schlange hat er geschlagen, den Wassern hat er Bahn gemacht, der Berge Bauch hat er gespalten.

"Die Schlange hat er geschlagen, die auf dem Berg lag-Tvashtar hat ihm den sausenden Donnerkeil geschmiedet. Wie brüllende Kühe eilten die Wasser; stracks gingen sie hinab zum Meer.

"Mit Stiers Begierde verlangte er den Soma. Von dem gepressten trank er aus den drei Kufen. Das Wurfgeschoss,

sofern ein mit Indra verbündet nimt) erscheint, der dann gedicht wird als die Keinde siellend en wie er Vrra gefoliet hat. Das stebande Verbund chhei ist kan, auch auf die That des sytrakas hindentend (vgl. s. R. VI, 73, 2, wo se husset ghaus sytraka, jogas chatran, amiran stäus). Ohne das Mitspielen dieser Anklänge, im gewöhnlichen, alläglichen Sina ist "Poind" in der Sprache des Ryvola sarra solar amira. Man betrachte etwa die Wahl der Anadrücke in VI, 76: dass dari statt der gesannten Worte ertra nicht am Platze wäre, wied ein Komer der verläschen Sprache empfinden.

I) Man wird, wonn man den Vrenkampf als die Gewitterschlacht deutet, nicht an fragen inden, we im Kreise der Gewitt verscheinungen Vrtra dem Auge sichtbar wird. Er ist elses mer der für die Geschiebte von einer eingreichen Schlacht unembebrliche besiegte Feind. Mit Recht bemarkt Lung (Myth, Ritmal, und Keligien 1, 39): "It is erummen thing in mest urrihedegies ist find everything of rahe is saan fire, sam water — in the keeping of some hoeile power. Dieser Types des Schutchaters geht sich ihrech dies jüngere Erzählungeliterutur hindurch; er z. B. an die Rakshasse welche die himmilische Mangefracht bewachen Jutales vol. II p. 397 etimart — ein Belepiel von middlesen.

<sup>7)</sup> Revola L 12. In Vers 6 | - Ich reithad.

den Donnerkeil, nahm der Schätzespender. Er schlag ihn, der Schlangen Erstgebornen.

"Als du ihn schlagst, Indra, der Schlangen Erstgebornen, als du der Kunstreichen Künste vertilgtest, die Sonne erzeugend, Himmel und Morgenröthe, furwahr da hast du keinen Feind gefunden.

"Den Vrtra, den schlimmen Vrtra, den Vyamsa hat Indra mit dem Donnerkeil geschlagen, der michtigen Waffe. Wie Aeste vom Beil zerhauen liegt die Schlange hingestreckt am Boden.

"Wie ein trunkener Schwachling forderte Vrtra den grossen Helden heraus, den gewaltigen Kümpfer, den stürmunden. Er widerstand seiner Waffen Anprall nieht. Zerbrochen, zermalmt ward er, des Feind Indra war.

"Fusslos, lundles schlug er die Schlacht wider Indra, Der schlenderte ihm den Donnerkeil in den Rücken. Der Entmannte, der sieh dem Stier gewachsen dünkte, vielfach zerstückelt lag Vetra da.

"Er lag so da wie zermalmtes Schilfrohr; über ihn gehen die Wasser hin, ihren Willen erreichend"). Die Vrtra mit seiner Grösse umschlossen hatte, zu deren Füssen lag die Schlauge da.

"Abwarts ging da ihr Leben, die den Vrtra geboren. Indra schleuderte die Watte auf sie herab. Oben lag die Gebärerin, unten der Sohn. Danu lag wie eine Kuh mit dem Kalbe.

"Mitten in den Stromesbahnen, die nicht Ruhe noch Rast kennen, liegt sein Leib. Vrtras Geheimstes durchziehen die Wasser. In ewige Finsterniss sank er, des Feind Indra war.

"Die des Barbaren Gattinnen geworden, die schlangen-

Die Uebersetzung dieser Warte ist mir zweifelhaft. Pirchels Vermathung Z. D. M. G. 365, 717 fg. übersengt mich meht.

138 luden

bewachten Wasser weilten in der Gefangenschaft wie die Kühe beim Pani<sup>1</sup>). Die Oeffanng der Wasser, die verschiessen war, die hat er aufgethan der Urtra schlig.

"Ein Rossschweif warst du da, Indra, als der eine Gott dir auf die Waffe schlug"). Du gewannst die Kühe, du Held gewannst den Soma. Die sieben Ströme entliessest die auf ihre Bahn.

"Nicht hat ihm Blitz und Donner geholfen, nicht Nebel noch Schlossenwetter, das er sehnf. Als Indra und die Schlange kämpften, da hat der Schätzespender den Sieg gewonnen auch für künftige Zeiten.

"Was für einen Racher der Schlange hast du geschen, Indra, als Furcht deinem Herzen nahte, da du sie getödtet, als du über die neun und neunzig Ströme wie ein geschreckter Adler durch die Lüfte eiltest?"

"Der den Donnerkeil im Arm halt, Indra ist König von Allem was geht und was zur Ruhe eingekehrt ist, vom Ungehörnten") und von dem Gehörnten. Er horrscht als König über die Volker. Wie der Radkranz die Speichen hült er Alles umfasst."

Selten erhebt sich die Dichtung des Egyeda zu solcher Wucht wie hier. Kein Versuch, das Ereigniss in der rechten Folge zu erzählen; kein Bemühen es im Kleinen auszumalen; nur hier und da ein einfaches treffendes Bild, und immer wieder, ohne alle ängstliche Schen vor Wiederholung, derselbe freudige Preis des starken, sieghaften Gottes.

<sup>9</sup> Siehe ungen 8. 146.

F) Der Sim ist nicht blar. "Zum Rossenhweif wurdest da da"? Nach Säyana ware Indres Urberbegenheit unter dem Bildte des Rossechweiß, der mäheles Mücken und eigl, fernhält, geschildert. "Waffe" ist nur eine versuche- und annäherungsweise Urbersetzung für erkeit vgl. X, 180, 2. Gelüner Ved. Sind. B. 183 überzeugt mehr.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Urbersetzung von seimasya ist ungewies. Dass das Wort, wie der Gegensatz zu fordern scheint, "ungehörnt" bedoutet, wurde dazu passin, dass es I, 33, 15 nie Epitheton zu grafachei steht.

Wir fügen aus andern rgyedischen Liedern noch einzelne Zuge binzu.

Die Schlange hatte sich auf den "sieben abschüssigen Bahmen" gelagert, dem Bett der sieben Flüsse, das sie versperrte. In neun und neunzig Windungen lag sie da. Sie hatte die Flusse gefressen, und da die Flusse im Borg sind und später aus dem Berge herverbreeben, führt dies sogar zu der ungeheuerlichen Vorstellung, dass "der Berg in Vrtras Bauch" war. Die Götter fürchten sieh vor dem Feinder "wie Greise zogen sich die Götter zurück", "vor der Gewalt der Schlange entwichen alle Götter", "vor dem Zischen des Vrtra weichend verliessen alle Götter, die Freunde Ihn" den allein standhaltenden Indra, den die Götter "sich vorangestellt haben, den Vrtra zu tödten". Indra hat sich Heldenkraft am Soma getrunken; von seinen Bundesgenossen bleiben die Maruts treu an seiner Seite und auch Vishnu, der in drei Schritten das Weltall durchschreitende Gott: "da sprach Indra, als er den Vrtra schlagen wollte: "Freund Vishuu, schreite weiter aus". Wie Indra den Donnerkeil in den Arm nimmt die Schlange zu tödten, erheben Borge, Kühe, Priester ermunternden Zuruf. Von Vrtra, wie er den Todesstreich orleidet, ist bald als Schlafendem die Rede, bald auch wird sein Schnaufen erwähnt und wie es in dem oben mitgetheilten Liede heisst, Blitz und Donner, Nebel und Schlossenwetter, das er hervorbringt. Indra spaltet ihm mit dem Donnerkeil das Hanpt, oder er zerbricht ihm alle Gefenke. Vor dem Brüllen des getroffenen Feindes erschrickt der Himmel. Indras Waffe öffnet das Euter des Berges; die Flüsse rinnen zum Meer wie Vögel zu ihrem Nest fliegen, wie Wagen im Wagenrennen um den Kampfpreis. Dem Sieger jauchzen die Götter zu: die Götterfrauen weben ihm ein Preislied. Und der Gewinn der Wasser erweitert sich zu einem Gewinn alles glänzenden Lichts. Wie der oben mitgetheilte Hymnus den Gott, als er die Schlange geschlagen, Sonne, Himmel

140 fadre.

und Morgenröthe erzeugen lasst, heisst es an undern Stellen!);
"Als du mit deiner Kraft, Indra, Vrtra geschlagen hattest,
die Schlange, da liessest du die Sonne am Himmel aufsteigen,
dass man sie schauen möchte". "In den Armen tragst da den
ehernen Donnerkeil; du hieltest am Himmel die Sonne fest,
dass man sie schauen mochte". Und ein Dichter ruft Indra
zu: "Tödte Vrtra, gewinne die Sonne!" —

Ueberblieken wir die hier gesammelten Züge des Mythus, so fallt in die Augen, dass von Gewitter und Regengussen uberall nicht die Rede ist5). Ein Gott kampft mit einem schlangengestalteten Damon und öffnet das Innere der Berge; die Wasser der Flüsse strömen daraus hervor dem Meere zu: das ist es was die vedischen Dichter sagen. Man darf diese einfache Vorstellung nicht durch die Erklärung verwirren, mit den Bergen hätten die Dichter Wolken und mit den Flüssen Regenströme gemeint. Das haben sie nicht: für sie waren die Berge Berge und die Flüsse Flüsse. Hatten sie von Wolken und Regen sprechen wollen, konnte nicht an den zahllesen Stellen die Metapher von den Bergen und Flussen gleichbleibend wiederkehren, ohne dass irgendwo die Sache beim rechten Namen genannt ware. We die Dichter wirklich Wolken und Regen meinen, brauchen sie andre Ausdrücke als die stehenden der Indralieder. Man vergleiche etwa das grosse Lied an Parjanya, den Gott des Regens und Gewitters (V, 83). Da ist von Regen und immer wieder von Regen und Blitz und Donner die Rede; der Gott lässt seine Regenboten erscheinen; er schafft die Regenwolke; Regen vom Himmel her spenden die Maruts; man bittet Parlanya: du hast Regen regnen lassen, nun höre auf. Er schlägt die Bäume, und donnernd schlägt er die Missethäter;

<sup>9</sup> L 51, 4; Sc. 8; VIII, 89, 4,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Man lasse sich zu keinem Missverstämlniss durch anses Uebecsetzung "Donnerkeit" für das anders sehwer wiedergebbare rogen verleiben. Der rogen im als eine Art Schleinberkeule von Erz vormatellen. Dass der redische Dichter dahei au den Blitz gealucht habe, ist kein Gemel antenschnen.

die Löwenstimme des Donners erhebt sieh; die Blitze fliegen. So schildert ein vedischer Poet das Gewitter: von Indra aber wird im Rgveda fast nirgands") gesagt, dass er es regnen lasst\*). Die Zauberhandlungen für Regenerlungung richten sich überwiegend an andre Götter als Indra. Dagegen sind es personificirte Flusso, zweifelles irdische Flüsse ohne feden Anflug von himmlischer Natur, die Flüsse Vipas und Satuder (Biyas und Setledj), die von Indras That, durch welche sie selbst befreit sind, genau in den Wendungen, wie sie in den Indraliedern stehend sind, reden: "Indra hat uns die Bahn eröffnet, der Trager des Donnerkeils; niedergeschlagen hat er Vetra, der die Ströme umfasst hielt . . . Immer wieder zu preisen ist Indras Heldenthat, dass er die Schlange zerhieb. Mit dem Donnerkeil hat er die Umhegungen zerschlagen; die Wasser liefen nach Lauf verlangend 43). Danach ist es klar: für die vodischen Dichter handelt es sich bei Indras Sieg nicht um das Gewitter, sondern darum dass aus der Tiefe des Felsons der machtige Gott die verschlossenen Quellen hat hervorbrechen lassen, welche als Flüsse den menschliehen Fluren Segen bringen'). Dass in seiner ursprünglichen Form der Mythus doch ein Gewittermythus war, dass es Wolkenquellen waren, bei welchen die Schlange lagerte3), dass seinem ursprünglichen Wesen nach der

Cuber die Ananahmen a. Bergaigue II., 184 A. 2, und vgl. das unten S. 142 Gesagte.

<sup>7)</sup> Diese Benhachtung ist schon von Berguigne (II, 184 fg.) gemacht werden. Die Deutung aber, welche er ihr gieht — dass das Verbam 1746 für "regnen" nur gebraucht wird, we — sich um einen kumpflesen Act der görtlichen Mante handle — ist verfehlt.

<sup>9</sup> Rv III, 33 E. 7. Vgl. unch VII, 47, 4.

<sup>\*)</sup> Vielleicht liegt ehen diese Erkenntniss der Agusserung Hillebrundts (Voll. Mythol. I. 313) zu Grunde, diese "die Wolken keine gronne Rolle im Ry, spielen".

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Wir hallen hier die Frage nicht zu verfolgen, ob diese himmitsche Schlauge, die das Wasser bewacht, nicht zu allerbezet doch wieder auf

142 Index

Vajra die Blitzwaffe war, lassen die Thatsachen der vergleichenden Mythologie nicht zweifelhaft. Aber wir müssen eben den ursprünglichen Gehalt des Mythus und den Inhalt, welchen er für die vedischen Dichter hatte, streng scheiden.

Für den Egveda kann höchstens von vereinzelten Resten und Spuren der alten Ausehanung die Rede sein, zum Theil gewiss nur scheinbaren Spuren, denn die zufälligen Ausschmückungen, die rein momentanen Einfalle der einzelnen Dichter konnten und mussten au mancher Stelle ununterscheidbare Achalichkeit mit solchen Spuren annehmen. Indra wird der genannt, "dem der Regen zu eigen gehört"; ein Sänger, der sich mit Indra identificirt, sagt: "Ich gab Regen dem Sterblichen, der mich verehrte"; im Zusammenhang der Wasserbefreiung wird in einem jungen Liede der Ausdruck "himmlische Wasser" gebraucht. Bei seinem Donnern, beisst es, zittert das Feste und das Bewegliche; den Donner hat er in Vrtras Kinnbacken geschloudert; er hat die unvergleichlichen Geschosse des Himmels erzeugt. Indra hat die Schlange von den weiten Flachen, er hat sie aus dem Luftreich weggoblasen, von Erde und Himmel sie hinweggeschlagen'). Das Gewicht der Hindeutungen auf die Gewitternatur des Vrtrakampfs, die in solchen Acusserungen zu liegen scheinen können, wird nicht überschätzen, wer ihre Seltenheit in der ungehouren Masse der Indralieder erwägt und wer bedenkt. wie oft im Rgveda Macht und Thaten jedes Gottes gelegentlich auch in Zügen ausgemält werden, welche seiner eigentlich canonischen Gestalt fremil sind.

Das Nachdenken der spateren Zeit hat übrigens keine

mythische Verstellungen, welche irdische Schlangen betreffen, zurückgeht -auf den Typus der Schlange, die wo Schätze liegen oder bei Brunnen in den Erdhöhlen ihr Wesen treibt.

 <sup>13</sup> By, I, 52, 5, 14; IV, 26, 2; X, 124, 9. — I, 80, 14; 52, 6; II,
 13, 7 (vgl. sich X, 92, 8; Av. XIII, 4, 41 ff.; King, Sütra 21, 9). —
 By, VIII, 3, 19, 20; I, 80, 4.

Schwierigkeit gefunden, den atmosphärischen Character von Indras Drachenkampf wieder aufzudecken; für die Vedenorklärer wie für die Dichter!) ist jetzt Indra der gewitternde und regenspendende Gott!). Das ändert aber nichts daran, dass er für die Sänger des Rgveda der Zerspalter irdischer Berge, der Befreier irdischer Flüsse gewesen ist. —

Die Bezwingung der Papis und Gewinnung der Kuhe. Neben die Wassergewinnung stellt der Veda als eine zweite Hauptthat Indras die Kuhgewinnung.

Es darf bezweifelt werden, dass diese That von Anfang an Indra zugehört hat. Neben der im Egveda überwiegend vertretenen auf diesen Gott bezogenen Version findet sieh sine Erzählung, die allem Anschein nach als eine zweite und zwar altere Form desselben Mythus zu beurtheilen ist. Trita Aptya, von Indra angefenert, bekämpft den dreiköpfigen, schlangenleibigen Visvarupa (den Allgestaltigen), des Tvushtar Sohn; er schlägt ihm die drei Köpfe ab und "lässt die Kühe beraus"). "Dem Trita", sagt Indra, "brachte ich die Kübe hervor") aus der Schlange". Offenbar ist die eigentliche Hauptperson Trita; Indra wird erst nach träglich als der anerkannte Vollbringer aller grössten Heldenthaten auch mit dieser in Verbindung gebracht worden sein").

<sup>4)</sup> Auch die buddhistischen. So keen wir tei einem dersethen, dass die danneende Wolke, der hunderfach weise Gott (sandrute d. h. Indra) der blitzbekränzte Höhen und Tiefen fullt, Regen über die Erde orginssend\*. Samyette Nikara vol. I. p. 100.

<sup>3)</sup> Sellen wie as schon ebenstahin rochmon und eine Dentang Vytras als der Wolke dazin erkennen, wenn der Atharvayach von den Foneru die Jim Vytras alad spricht und die Senne aus dem Vytras gehoren worden best (III, 21, 1: IV, 10, 5).

<sup>9</sup> Rv. X 8, R 9

Wörtlich "vezeugta leh die Kalor", Rv. X., 18, 2. Es sieht uns
als hätte die Schlange ille Kahe galressen und wurden die dann ans
der truften Schlange hervorgeholt.

<sup>1)</sup> Rv. X. S. S treibl Ladro den Trita an, II, 11 , 2 blaintigt er den

144 Index.

Dafür spricht auch die Form, in welcher derselbe Mythus im Avesta erscheint. Thractsons vom Athwysgeschlecht tödtet die Schlange mit den drei Münlern, den drei Köpfen, den sechs Augen. Was er befreit, sind nicht Kühe, sondern zwei schöne Frauen'). Dass aber die vom Veda gegenüber dem Avesta bezeugte Zusammengebörigkeit der Tödtung des dreiköpfigen Ungethüms mit der Kuhbefreiung ursprünglich ist, zeigt der Mythus der classischen Völker. Herakles tödtet den dreiköpfigen Goryonens, Herenles den dreiköpfigen Cacus und führt die Rinderheerden hinweg, welche dem Ungeheuer gehören oder welche dieses dem Gott geraubt und in seiner Höhle versteckt hat.

Dieser indocurophischen Form des Mythus mit dem dreiköpfigen Ungehouer steht im Veda eine andre gegenüber, die vermenschlicht, von Motiven des irdischen, speciell des priesterlichen Alltagslebens durchsetzt ist. Sie scheint überwiegend indischen Character zu iragen, obwohl es nicht unwahrscheinlich ist, dass wenigstens Anfänge von ihr in die indoiranische Zeit zurückgehen<sup>3</sup>).

Visvarapa für Trita fin ähnlichem Ton bewegt sich der oben erwähnte Vers X, 48, 2). Degegen lat X, 99, 6 in der ersten Vershälfen laden der alleinige Thäter; ob die in der zweiten Vershälfen gefeierte Tiest des von Indre gestärkten Trita dieselbe ist, kann fragtich sein.

<sup>1)</sup> Die Rolle des Zurückführens der Kübe, welche ein boner femd gefanges laßt, ist im Avests bekanntlich auf Mithra den gegeter bones Abergraumen. Mihir Yasht SG: Darmesteter Études iruminnes II, 194.

<sup>5.</sup> Daine spricht der schou vor hanger Zeit von Darmostener (Ormand at Akvimen 146) bemarkte Anklang der Güthänelle Yasna 51, 5 (900km måd) kara gilm erdat) un die Ausstrücke, welche dem Gyrvein (z. B. III, DI, 5; IV, 3, 41; X, 62, 2) für die Geschichte von der Kubgewinnung geläufig sind. Man beschte dass die avestische Stelle in einem Zusammenhang atscht, welcher den Ausprüch geistlicher Persönlichkeiten unt Mitthellung Irdischer Güter beträftt; ganz, so wie im Veda der Mythes zie eine Verharrlichung der Ausprüche des Brahmanen unt Gaben von Külent erscheint.

Die Feinde treten hier als ein ganzer Trupp auf; sie heissen die Panis. Der Pani erscheint im Raveda recht hanfig als eine durchaus realistisch aufzufassende, von jedem mythischen Beisatz freie Gestalt aus dem wirklichen Leben: es ist der Typus des bei Sängern und Priestern natürlich einer besonders scharfen Unbeliebtheit sich erfreuenden Reichen. der mit Opfern und den zugehörigen Gaben an den geistlichen Stand geizt'). Die Panis - so erzählt unser Mythus besitzen Kuhhourden, die sie in weitester Ferne, jenseits des weltumfliessenden Stromes Rasa, in einer Felshahle verborgen halten. Indras Botin, die Götterhündin Sarama, hat die Rasa übersprungen, den Spalt des Felsens ausgespürt, das Brüllen der Kübe gehört. Sie verlangt in Indras Namen die Kühe, wird aber von den Panis mit Spott zurückgewiesen?). Nun naht Indra selbst mit den Angiras oder mit den "sieben Priestern", den Vorfahren der priesterlichen Geschlechter. Die Höhle geht von selbst auf, oder Indra eröffnet sie für die Angiras, oder anch diese selbst thun sie auf "durch ihre Worte" oder "durch ihre Litaneien", "durch ihr Geton", singend", mit entflammtem Feuer" - die Vorstellung ist offenhar, dass diese Ersten unter den menschlichen Priestern bei einem Opferfener so wie ihre Nachkommen singen und recitiren und durch die magische Kraft dieser Handlung den verschlossenen Felsen öffnen?). Es heiset auch, dass sie den

<sup>&#</sup>x27;) Dass die Auffassung der Panis als Kauffaute unhalthar ist, hat Hillebrandt (Veil, Mythod, I, 83 fl.) troffend gezoigt. Seing uigen an Brunnheder auknüpfende Anvicht eiter, meh welcher sie ein feindlicher Stamm und zwer die in historischer Zeit au Ochna (Tedachend) wehnenden Parter sind, stammt mehres Erschtene nicht besser zu den vollochen Quellen.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Vgl. den Dialog Rv. X. 108. Ob die zu dinsen Versen offenbar binreundenkunde Prosterzählung die in der spätera Läteratur berichtete Troulesigheit der Saramä zogen Indra kannte, ist nicht zu outschmitten.

<sup>9)</sup> Hier son such auf Ax. XII, I. 39 varwingen, we ground wird, dass 10 august. Rollgion des Veds.

Felsen geöffnet haben "durch das Rta" (d. h. das Recht) 1; en wird als ein zu dem Rocht der ewigen Weltordnung gehöriger Vorgang anfirefasst, dass sie diese That vollbringen mussten. Auch Agai tritt hier und da als betheiligt auf (s, oben S. 99. 111): erklarlich, dass neben dem heiligen Gesang auch - wie eben schon berührt wurde - das Opferfener nicht fehlt; doppelt erklärlich, wenn wir Recht haben, den ganzen Mythus auf die Erlangung des Lichts zu beziehen (S. 149); die Entflamming des Fenera ist ein Zauberact, welcher den Aufgang der Senne herbeiffährt. Vor Allem aber wird neben den priesterlichen Vatern noch eine göttliche Person als handelnd genannt, Brhaspati, der "Gebetsberr"); seine Rolle ist im Grande von derjenigen der Angiras, als zu deren Geschlecht gehörend er selbst angesehen wird, nicht verschieden; er, die Personification der Macht des heiligen Wortes und heiligen Liedes, ereifnet "mit fenererhitzten Liedern" die Höhle. Er zerbricht sie und treibt die Kühe beraus wie man ein Ei zerbricht und den jangen Vogel herausholt oder wie man das Mark aus dem Knochen helt. Vala, der Damon der Höhle, klagt um die entführten Kühe, wie die Walder um das Laub, das der Winter ihnen geranbt hat. So sind die Kühe und ist damit alle Nahrungsfülle den Menschen. den Priestern gewonnen; Sarama hat den festen Verschluss der Kühe gefunden "woher die menschliehen Stämme ihre Nahrung nehmen"; die Angiras haben "alle Nahrung des Pani gefunden"; Indra hat als der Erste "dem Brahmanen

<sup>&</sup>quot;die alten Schüpfer der Wessen, die deben Rabis die Küles herzungsungen haben, die Franzien durch lange Opferfeier (aufleren), durch Opfer und Kastelang". Br. X. 67, 2. It scheint die Verstellung weiter dahin proseihrt en werden, dass es das erste Opfer war, durch welches dies bewirkt wurde.

Hober den Anklang einer erreitschen Stelle en diesen Ausdruck - aben S. 144 Ann. 2.

<sup>1)</sup> Fgl. aban S. 66 fg.

die Kühe gefunden", "dem Brahmanen die Kuh leicht erlangbar gemacht". Mit dem Gewinn der Kühe aber hängt der Gewinn des Liehts, der Morgenrothen und der Sonne, ang zusammen; die Stellen, welche diese Verknupfung ergeben, sind überaus zahlreich. Die priesterlichen Vator "trieben die Kübe heraus nach den Morgenröthen enfende; "sie funden das Licht". "Sichtbar wurde die Rothe durch der Kuh gianzende (Milch?)1). Es verschwand das bose Dunkel; der Himmel erglanzte; das Licht der Gottin Morgenrothe erhelt sicht die Sonne beschritt die weiten Gefilde, Recht und Uncecht unter den Sterblichen schauends. Als Indra mit den Vatern den Kühen nachging, "fand er die Sonne, die in der Finsterniss weilte". Die Vater, die den Felsen zerbrachen, "fanden Tag und Sonne, das Licht der Morgenröthe". "Durch das Recht (eta) warfen sie auseinander den Stein, ihn zerspaltend; die Angiras brallten (d. h. stimmten ihren Gesang an) ansammen mit den Kühen. Zum Heil umsassen die Manner die Morgenröthe; die Sonne ward sichtbar als Agni gehoren war." Brhaspati nand Morgenrothe, Sonne und Fener; mit seinem Lied zerstreute er die Finsterniss". "Er trieb die Kahe heraus, zerspaltete durch heiliges Wort die Höhle; or verbarg die Finsterniss und liess die Sonne sehn<sup>3</sup>)".

Fragen wir nun nach der Deutung der Erzählung, so treten, scheint es, die beherrschenden Metive ihrer im Rgweda vorliegenden Gestalt klar zu Tage. Hauptpersonen sind vor Allem die menschlichen und göttlichen Prototype

<sup>1.</sup> Zu gegebet wird ein Substantie zu ergünten seint zgl. IX, 81. 1.
2) IV, 1, 13. 14. 16. 17; III, 39, 5; 1, 71. 2; IV, 3, 11; X, 69, 9;
II, 24, 3. — Einige der Stellen seinen aus als wenn die Gewinnung der Küles als ein die Morgenröthen verschaffemier Zouber betrachtet wurde (wer den Bild hat, erhangt die Sache selbat), übnlich wie die Entstennung des Agni, die IV, 3, 11 mit der Kubgewinnung zusammen besprochen nird, ein den Sommmanfgang berbeimbronder Zauber ist und als solcher in die er Stelle grecheint.

148 Indra.

des Priesterthums: die Väter der Priestergeschlechter und der vergöttlichte Idealpriester, der himmlische Purchita Brhaspati. Ihnen gegenüber die Prototype der Priesterfeinde, der nicht onfernden und den Priestern nichts gebenden Geizhalse. Und zwischen beiden ein Kampf um eben den Besitz, welchen der Priester der vedischen Zeit, von dem Reichen erwartet and den der Pani ihm vorenthalt, um den Besitz der Küha!), So ist die ganze Erzählung eine klare Ausführung des Themas, dass die Götter es nicht dulden, wenn die Reichen den Betern und Opferern ihren Kuhreichtham versehliessen. Einige Stellen des Rgveda lassen in der That diese Moral der Geschichte recht deutlich bervortreten 1). \_Den Frommen führen die Götter vorwarts; wer das Gebet liebt, den erwithlen sie wie Freier . . . Unangefeindet weilt man in Indra-Gebot und gedeiht; herrlich ist seine Hilfe dem Opfornden, dem Somapresser" - sagt ein Dichter und erzählt dann als Beispiel dieser göttlichen Hilfe, wie die Auguras, welche das Fener antaundet hatten and frommem Than oblagen, allen Besitz des Pam gewonnen haben II, 83, 2 ff.). Und an einer andern Stelle; "Nicht ist Indra mit dem, der keinen Soma presst, wenn es ihm anch gut goht. Er peinigt ihn, der Bransende, oder schlägt ihn nieder; dem Frommen theilt er rinderreiche Hürde zu ... Abgewendet dem, der nicht Some

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Man bedouke, dies für den vedinchen Imfer das göttliche Geschenk der Kübe – der wirklichen, durchmes nicht symbolisch zu verstehenden Kübe, wie gelegentlich aberese commet von den Rossen in dersetten Weise die Rode ist – mit dem Geschenk von Smane, Morganräthe, Wasser ganz auf einer feinis weht (Bergaigen II, 183 (g.)). Wie in die robe Kub die gaze Milch hieseingekommen und in ihr entdeckt worden ist, gebort für die verlische Deaken zu den grossen Weiträthseln.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Rv. VI. 19, 3 wird geragt, dass durch den Schutz Agnie "der Purst mit Macht den Feinst (reten) tödtet, der Presster des Paul Besitz duranträgt". Es reigt sich durin sohr klar, dass wie die Vetrarödtung dus trelliche Vorbild alles kriegerischen Heldenthums so die Gewinnung der Paulkübe ein sicht minder ansgemägtes Prototyp priesterlicher Erfolge ist.

presst, ein Freund der Presser ... Er holt des Pani Nahrung zusammen zur Bente und theilt seinem Verehrer den schönen Besitz aus" (V, 34, 5 ff.).

Man mag dieser mythischen Widerspiegelung priesterlieher Lebensansprüche immerhin ein hobes Alter zuerkennen D: dass damit nicht die Erklärung des ursprünglichen, indogermanischen Mythus gefunden ist, liegt auf der Hand.

Ich mochte glauben, dass es sich um die Gewinnung der Morgenröthen aus dem dunkeln Felsen des Nachthimmels handelt3). Daher im griechischen Mythus die rothen Kulm und ihr Versteck im hussersten Westen, also in der weitesten Ferne von dem Punkt, an welchem die befreiten Margenröthen dem Menschen erscheinen. Daher im vodischen Mythus die so hervortretende Verknüpfung der Kuhgewinnung mit der Erlangung des morgendlichen Lichts. Wie in der Dichtersprache des Veda das Bild der rothen Kuhe für die Morgenröthen noch lebendig ist, ist bekannt'). Und an einer Reihe von Stellen sprochen vedische Dichter von der Göttin Morganröthe in Ausdrücken, die unverkennbar an die Geschichte von der Kuhgewinnung erinnern oder ganz ansdrucklich auf dieselbe hinweisen. Von der Morgeuröthe beisst es, dass sie "das Dankel öffnet wie Kühe ihre Hürde". "Du hast", sagt der Dichter zu ihr, "die Thore des festen Felsen

<sup>9</sup> Vgl. obox 8, 141 Ama, 2.

The dieser That die priesterlichen Verfahren sinn Hauptrolie spieden, so valuent des auf den bei vielen Naturvölkern verhreiteten und gewiss malten Typus der Mythen von den alten Vorfahren, welche diese oder jenen Gut für am Menschheit erlangt haben, zurückzugehmu: en z. R. bei den Russchmünnern alle men sehr öronger ter und (Lung, Myth. Rings), auf Keligion I, 1755, und Achnikhes hünfig.

F) Man vergloiche die Sammlangen von Berguigne f. 24A. Enlseinnene Pratione wird engeloon, dass in der redischen Sprache die Berlichung der Kalle auf die Wassur (vgl. Berguigne f. 259), mef die miter bei der Denning unters Myshin etwa auch verfallen künnte, wait fünter derfenigen auf die Morgementen zumeksteht.

150 failes

goöffnet". "Sie zerbrach die Festen; sie gab von den rothen (Kühen). Die Kühe haben der Morgenröthe entgegengebrüllt", "Deine Kuhställe fürwahr, o Ushas, die du auf dem Bergesrücken wohnet, besingen die Angiras. Sie haben sie zerspalten mit Lied und heiligem Wort; wahr ist geworden, um was die Münner zu den Göttern riefen"). So scheint der Hinweis auf die Naturbedeutung des Mythus im Veda noch klar zu Tage zu liegen: zugleich aber haben sich hier, wie im Vrtramythus die Wolkenwasser zu irdischen Flüssen geworden sind, so die rothen Kühe des Morgenhimmels in irdische Kühe verwandelt, und der Mythus hat den sehr irdischen Sinn angenommen, dass der Kuhbesitz dem Brahmunen zukommt und dass der Geizige, welcher ihm die Kühe vorenthält, elend zu Grunde geht. —

Die Gewinnung des Lichts. Die Gewinnung von Licht, Some, Morgenröthe, welche in dem hier besprochenen Mythus mit der Auffindung der Kühe verknüpft erscheint, wird bäufig auch unabhängig von dieser That dem Indra beigelegt. Er hat die Sonne am Himmel befestigt; er hat sie leuchten lassen; er hat den Himmel mit seinan Stützen festgestellt, die Weiten der Erde ausgebreitet. So erscheint er als ein Vollbringer aller jener Werke, als ein Begrunder aller jener Ordnungen, die auch auf Varnun zurückgeführt werden?). Schwarlich knütpfen diese Vorstellungen an die Naturbedeutung des Gewittergottes an, insofern dieser das im Gewitter Himmel und Erde umhüllende dunkle Chaes entwirrt und den Anbliek der Sonne den Menschen wieder-

Nr. 1, 92, 1; VII, 79, 1; 70, 7; VI, 65, 5; Vgl. Hergalgue I, 246; M. Mailer Wissensch, von der Sjarache II, 556 (der neuen Ausgabe). — Den erwähnten Momenten gegenüber scheint mir der eigenthümlichen versinzeit destehenten Stolle Rv. IX, 108, 6 krin wesentliches Gewicht annakommen; nach weicher Sonn "die rathen Wasserkübe (arriva apyāh) aus der Steinhöble mit Macht berningespalten hat".

<sup>7</sup> Siehe naten den Abschnitt über diesen Gott,

gieht!): wahrscheinlich ist so allein oder doch vornehmlich Indras allüherragende Kraft, um deren willen eben ihm diese Thaten beigelegt worden sind. Muss os nicht der Starkete aller Starken gewesen sein, der die grössten Güter dem Menschen gegeben, sie für ihm den Feinden abgerungen, der den mächtigsten Wesenheiten wie der Sonne und dem Himmel ihre Stelle angewiesen hat? —

Indras Sieg über die Dasas. Die Thaten Indras, von welchen bisher gesprochen wurde, der Vrtrasieg und die Gewinnung der Kühe, stehen einzeln da, Jode für sich ein unvergleichliches Ereigniss. Es folgen Thaten, welche eine Reihe von Exemplaren desselben Typus bilden, für uns wehl noch mehr als an sich, denn es wird an der Form der kurzen Erwähnungen, mit welchen sich die Dichter des Rgveda in Bezug auf diese meist aufzahlungsweise zusammengestellten Thaten zu begnügen pflegen, liegen, dass uns von individuelleren Zügen hier so wenig erhalten ist.

Es handelt sich stehend um die Bezwingung von Feinden, welche als dass oder dasyn bezeichnet werden. Dies sind die regelmässigen Ausdrücke, mit welchen die indischen Arier die dunkeln Ureinwohner benennen. So ist von vorn berein die Ausicht nahe gelegt, dass wir es bier mit dem Nachklang historischer Ereignisse zu thun haben: die Ueberwindung

Philor and do sieht allerings die Gewinnung der Sonne wie eine Polige des Vytrasieges am (1gl. oben S. 189 fg.), z. H. I. 31, 41. Ale du mit deiner Kraft, Indra, Vytra geschlegen hettest, die Schlange, de lieuwest du die Same am Himmel aufsteigen, dass ann sie schenen mochter (nacht bei Bergaigne D. 191). Mit schentt im Ganzen der Texte diese Verknüpfung der Lichtgewinnung mit dem Vytrasiege doch bei weitem wieht so bestretend und so herrortestend, nie die oben ererterte Verhindung der Lichtgewinnung mit der Kubgewinnung. Ich möchte glauben, dasshier nicht sowich an den Kuturvergang des Wiederverscheinens der Same nach dem Gewitter als violander so in sagen an ein pretisches Motiv zu durken ist; nach Ueberwindung der fürchtbereiten Gefahr, nach dem Bestehen des sehwersten Kampfes folgt die Aneignung der fürbten Gilter.

152 Inim-

dieser Feinde in Kampfen, welche his nahe an die Gegenwart der Liederdichter heran oder bis in diese hinem die Volkskraft anspaunten, erschien als eine That des kriegerischen, übermächtigen Gottes, den sieh zum Freunde zu machen nur der Arier den Weg kannte. Es wird sieh allerdings zeigen, dass die Grenzlinie zwischen den Dasabezwingungen als historischen Ereignissen und den gein mythischen Thaten des Gottes - der Ueberwindung von Feinden, die etwa den Titanen oder den eddischen Riesen verglichen werden können - keine scharfe ist. Dies kann la auch nicht überraschen War doch für die vedischen Diehter und Erzähler der Unterschied mythischer und historischer Vorgange, an dem unere Forschung ein so grosses Interesse hat, nicht vorhanden. Für sie mitzte sich der auf Erden geltende Gegensatz der Arier und der dnukeln Dasas in die Welt der Götter und Damonen fort; der fomdliche Damon stand ihnen auf derselben Linie mit dem gehassten und verachteten Wilden, war vielleicht in manchem Fall in der That nichts andres als der Gott eines wilden Stammes. Und abenso konnte die besonders eindracksvolle Gestalt eines feindlichen Führers sieh mit Zügen bekleiden, wie die Teufel der Mythen sie tragen. So müssen wir von vorn berein auf Unsicherheiten der Abgrenzung gefasst sein, deren Rectificirung bei dem Nebel, welcher über den historischen wie über den mythischen Elementen dieser Betrachtung liegt!), und insonderheit bei der hoffnungslosen Knappheit der Unterlagen, welche der Rgveda uns hier liefert, jedem Versuch unzugunglieh bleibt. Aber auch hier gilt, woran sich der Forscher, der in solchen Nebeln des Rgveda irgend etwas, von Gestalten erkennen will, beständig zu halten hat: ein Verhältniss, dessen Wirkung

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Men bedenke, since die Forschung gegenüber der indischen Heldunsung in einer günzlich ambern Pestron anht als gewa gegenüber der doutschung die nationale Geschichte, mit welcher wur jope zu confrontiern hätten, konnen wir nicht.

in diesem Chaes unzähliger sich krenzender Unbestimmtbeiten an irgend welchen Stellen aufgehoben ist, darf darum nicht ohne Weiteres von der Untersuchung fallen gelassen werden; Characterzuge, denen an irgend einer Stelle Züge widersprechender Natur beigemischt sind, können darum nicht weniger die maassrebenden sein; es gilt, nicht in unterschiedalos gleicher Beleuchtung das Entgegengesetzte an einander zu reihen, sendern das fundamental Geltonde gegenüber den secundaren Alterationen ubzogrenzen.

So glauben wir trotz der Reserven, die zu machen nun einmal unvermeidlich ist, uns dem Wesen des uns hier beschäftigenden Typus von Indrathaten in folgenden Betrachtungen annähern zu können.

In erheblicher Hantigkeit ziehen sieh durek den Rgveda Erwähnungen der Dasa (Dasyu) als des Gegensatzes der Arier. Der indische Kampfer, selbst Arier, hat es mit arischen und mit dasischen Feinden zu thun'); er betet: "Mögen wir Dasa und Arier mit deiner Hilfe bezwingen" (X, 83, 1); wer gegen uns, Indra du Vielgepriesener, auf Kampf sinut, der Gottlose, Dasa oder Arier: die Feinde mögen uns leicht überwindlich sein; durch dieh mögen wir sie besiegen in der Schlacht" (X. 38, 3). Meist aber ist von den Ariern als den Fraunden, den Siegern, die Rede, zu welchen die unterliegenden dasischen Feinde im Gegensatz stehen. "Du (Indra) hast die Dasyns bezwungen: du allein hast die Lande dem Arier errungen- (VI, 18, 3). "Erkenne herans die Arier and was die Dasyns sind. Dem der die Opferstren breitet unterwirf züchtigend die welche keine Ordnungen bewahren" (1, 51, 8). Und an einer andern Stelle, welche zu den leizten Worten den besten Commentar liefert: "Indra mit seinen hundert Hilfen hat in den Schlachten dem Opfernden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Siehe die Stellensammlung bei Berguigne II, 200 und vergleiche unten S. 150 Ann. 1.

154 Indra.

geholfen, dem Ariar, in allen Wettkämpfen ... Dem Manu! hat er zuchtigend unterworfen die keine Ordnungen bewahren, die schwarze Hant" (I, 130, 8). So lernen wir die Dasas kennen als "die schwarze Hant", die Dasafrauen an einer andern Sielle als "schwarzen Mutterschooss habend" (II, 20, 7): eine weitere Eigenschaft der Dasas ist, dass sie "nasenlos" (V, 29, 10) d. h. doch wohl stumpfnäsig sind. Ferner heissen sie in häufigen Aensserungen der Dichter "gottlos", "nicht den Göttern dienend", "nicht opfernd", "nicht betend", "nicht spendend"; wie in den oben angeführten Versen gesagt ist, dass sie "keine Ordnungen bewahren", werden sie auch "andern Ordnungen folgend" genannt (X, 22, 8). "Du hast", sagt ein Dichter zu Indra, "den reichen Dasyn mit der Keule geschlagen; allein mit demen Helfern kamst du, Indra. Auseinander raunten sie von den weiten Flachen her; die nicht opfern, die Alten gingen in den Tod. Ihre Häupter drehten sie da weg, Indra, die Nichtopferer mit den Opferern kämpfend, als du vom Himmel her, der falben Rosse machtiger Herr, die Ordnungslosen fortbliesest aus beiden Welten" (I, 33, 4, 5);

Man sieht, dass diese Dasas Feinde andrer Art sind als die Schlauge Vrtra oder das dreiköpfige Ungethum Visvarupa: es sind menschliche Feinde, von denen eben das gesagt wird, was der Hohn des arischen Frommen von den Wilden, die ihm gegenüber standen, vor Allem sagen musste: ihre Hant ist schwarz und sie opfern den Göttern nicht. Es sind jene Feinde, von denen altindische Königsnamen erzählen, Trasada syu "vor dem die Dasyns zittern", Dasyave vrka "der Wolf für den Dasyu".

Damit ist nun, meine ich, für die Erzählungen von

<sup>4)</sup> Dem idenlan Représentantion der univers Menschou, il. b. der Arier. So housen die Offens amangele automenschilele"; worin unterlinh üleht liert. dass die nicht in unvern. Sinn Menschen warm.

den Siegen Indeas über einzelne Dasas die Richtung der Deutung gegeben. Mögen mythische Elemente sich beigemischt haben, die Grundlage, der überwiegende Character bleibt doch ein irdisch-menschlieher. Dies bestatigt sich zunachst in folgendem Zuge: während fadra den Vrtra tödtet zum Segen der Menschen ganz im Allgemeinen, die Kübe der Panis gewinnt zum Segen so zu sagen der priesterlichen Urmenschen, der Angiras, werden bei der Bezwingung der Dasas - so weit es nicht im Allgemeinen heisst, dass Indra sie für den Arier vollbrachte - einzelne Menschen namhaft gemacht, mit denen im Bunde oder denen sich gnadig erweisend Indra jene niedergeworfen hat; nicht, oder doch nicht in erster Linie, wie bei vielen andern Wunderthaten die Namen von Vorfahren der Priestergeschlechter, sondern offenbar Namen von Fürsten und Kriegern, zum Theil vielleicht die Namen idealer Repräsentanten von Fürstengeschlechtern, daneben auch ganzlich unverdächtige, allem Anschein nach historische Namen wie Dabhtti, Rjisvan des Vidathin Sohn, vor Allem Divodasa Atithigva1), der Vater - d. h. vermuthlich der Vorfahr - des berühmten Königs Sudas, Auch die Dasas werden in grosser Zahl mit Namen genannt, von denen einzelne sich zu mythischer Deutung hergeben kounen wie Sushna ("der Zischer" oder "der Dorrer"?), andre so harmles wie möglich aussehen und wohl die Namen wilder Führer sein mögen so wie die Arier sieh dieselben mundgerecht machten: Pipru, Iltbisa, Sambara und andre. Der einzelne Arierfürst hat seinen bestimmten Dasafeind, suweilen mehrere solche Feinde<sup>1</sup>). Auch unter einander

<sup>9</sup> Hillehrandt (Mythol. I. 06, 107) macht diesen Divodies selbst au snem Daumerten. Dieser Ansatz, welcher den gesammten geschichtlichen Untergrand der Regresiapoeste ims seiner natürfehm Lage rücken wurde, scheint ger grundlisst ein Köng, der "Knocht der Himmels" heiset (vgt. Bergnigne H. 200), kann darum Josh aur Netion der Herren gehören.

<sup>7</sup> So ist Şandara der berühmteste Feind des Divodies Atithiges,

156 Indra-

kampfen, wie wir schon hernheten (S. 153), die Arier; die Spur dieser Femilschaften zeigt siels gelegentlich in der unverdachtigsten Weise darin, dass derselbe Stamm- oder Königsname von den einen Liederdichtern als befroundet und siegreich, von den undern als feindlich, als von Indra niedergeworfen genannt wird: und in demselben Ton, in damselhen Zusammenhang wie von diesen Rivalitäten der Arier unter einander ist von den Kämpfen gegen die Dasas die Redu'): es ist klar dass wir uns bei diesen auf demselben historischen Boden befinden wie bei Jenen. Was wir sonst noch von Details über die Thaten horen, welche Indra mit arischen Kriegern verbündet gegen die Dasahauptlinge vollbracht hat, fügt sich, wenn wir hier ein Bild irdisch-menschlicher Vorgünge sehen, anschaulich in dasselbe ein. Der arische Führer hat Indra vor dem Kampf angerufen: "Die Preislieder des Gauriviti haben dich") stark gemacht. Den Pipra unterwarfst du dem Sohn des Vidathin. Deine Freundschaft gewann sieh Bjisvan"), der dir Opferspeise kochte; seinen Soma trankst du." In den Kampfen mit einem der Dasas, mit Şambara, spielt das Gebirge, in welchem dieser haust und aus dem er mit Indras Hilfe herausgetrieben wird, eine Rolle. Indra hat "den Sambara, der in den Bergen wohnt, im vierzigsten Herbste gefunden": "Den Dasa, den Sohn des Kulitara, hast du Indra vom grossen Berge herabgeschlagen, den Sambara". "Vom Berge hast du Sambara,

aber ladre hat such den Karanja and Parnaya , mit der eller-schärfeten Radschlims des Atibliges getödtet". L 53, S. vgl. X, 48, S.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So wird I, 53, 10; VI, 18, 13; VIII, 53, 2 davon dass Indra den Kutsa, Athibigen, Ayu dem Jungen Könige Türvayana gehändigt hat, guar an wie von einer Danyuberwingung geoprochen. Von derselben That ist II, 14, 7 asban der Urburwindung des Şushus Pipra Şumbara etc. die Rode Vgl. auch IX, 61, 2.

<sup>2)</sup> Indra let morenedet.

<sup>2)</sup> Die st chan der Sahu des Valathin:

den Dasa, herabgeschlagen und hast den Divodasa gesegnet mit glänzenden Segnungen"). Besonders häufig aber werden die Burgen der Dasss erwähnt, welche Indra und seine menschlieben Genossen zerbrochen haben, Jene mit primitiver Kunst angelegten Befestigungen, die hier das Kampfobject - ein realistischeres als die Flüsse im Vrtrakampfe oder die Küho der Morgenröthe - zwischen den Ariern und Dasas bilden, Oft werden fabelhafte Zahlen solcher Burgen genannt: eine Ausschmückung frommer Lohrednerei, die doch den geschicht-Hehen Character dieser Vorgange ihrem eigentlichen Kern nach nicht zweifelhaft macht. "Do hast des Sambara, des Dasyn, hundert Burgen widerstandslos niedergestürzt, als du mit deiner Kraft, o Kraftiger, zu Schatzen halfst Divodasa dem Somapresser ... Bharadvaja dem Sünger". "Indra und Vishnu, die befestigten Burgen des Sambara, die neun und neunzig habt ihr zerschlagen; hundert Mannen und tausend Varcina dea Listenreichen (asarusya\*)) tödtet ihr zamul ohne Widerstand". Du hast, o Mannesmuthiger, die Burgen des Pipru zerbrochen; dem Rjisvan hast da geholfen beim Tüdten der Dasyus"3). - Bei zwei regelmässig zusammen genannten Disas, Cumuri und Dhuni, findet sich stehend der Zug. dass Indra sie eingeschlafert hat; es wird sieh um einen nachtliehen Ueberfall handeln, welcher Dabhtti, dem Bezwinger dieser beiden, gelangen ist. "Mit Schlaf Cumuri übergiessend and Dhuni hast du den Dasyu getödtet; dem Dabhiti bist du gnadig gewesen. Da gewann Gold selbst der Greis am Stabe. Das hat Indra im Somarausch gethan" (II, 15, 9). "Es schlafen Dhani und Camari, die da (Indra) eingeschlafert hast. Es erglanzte Dabhiti, der dir Soma presste, der Brenn-

<sup>9</sup> H, 12, 11; IV, 30, 14; VI, 26, 5.

<sup>7</sup> Siebe fiber dies Wort unten & 162 fg-

<sup>\*)</sup> VI, 31, 4; VII, 59, 5; I, 51, 5. Zur dritten dieser Stellen bemerkt to Bradhe (Dyane Asura 95) gans in maserm Sinner "Pipra est wold ein memodificher Feind des Rijevan." Achalieh Ladwig III, 149.

158 Index.

holz herbeitrag und Opfer kochte mit Liedern\* (VI, 20, 13). Und weiter vervollständigt das Bild folgender Vers: "Er (Indra) umringte die Entfithrer des Dabhiti. Mit entifammtem Fener verbraunte er alle ihre Waffen, ihn aber führte er zusammen mit Rindern, Rossen und Wagen; das hat Indra im Somaransch gethan" (II, 15, 4).

Einen stark mythischen Anilng scheint einer der Dasas, die Indra überwunden hat, zu tragen, Sushqui). Doch auch hier halte ich für nicht unwahrscheinlich, dass zuletzt geschichtliche Ereignisse zu Grunde liegen, welche mit überirdischem Beiwerk ansgeschmückt worden sind. Sushnas Gegner and Ueberwinder ist Kutsa. Ihm zu helfen hat sich Indra bei dem zauberkundigen Usana mit Tränken gestarkt and you diesom eine Waffe schmieden lassen. Zu Kutsas Gunsten hat er ein die Sonne betreffendes Wunder gethan. Wir stellen einige der Verse, die sieh auf diesen Kampf beziehen, zusammen. "Du (Indra) hast dem Kutsa geholfen. bei der Todtung des Sushna: für Atithigva hast du Sambara überwunden. Den Arbuda, so gross er war, hast du niedergetreten mit deinem Fusa; von Jehor bist du zur Dasyntödtung geberen" (I, 51, 6). Indra steht mit Kutsa auf demselben, von den Rossen des Windes gezogenen Kriegswagen, dem Katsa selbst ähnlich. Daher in einem Verse, welcher den Gott und seinen menschlieben Freund zusammen aus dem Kampie heimkehrend vorzustellen scheint, zu Inden gesagt wird: "Komm nach Hanse den Geist erfüllt von Dasyutod. Möge Kutsa in deiner Freundschaft weilen, der danach begehrt. Setzt euch beide nieder in eurer Wohnstatt, gleich von Anschn: schwer mag euch da unterscheiden das rechtliche Weib" (IV, 16, 10). Von dem Kampfe selbst, welchen die beiden zusammen bestanden haben, spricht ein andrer Vers (12) desselben Liedes: "Für Kutsa warfst du

<sup>&#</sup>x27;) Ueber den Namm vgl. S. 155.

nieder den ....') Sushna, als der Tag vorrückte (?), den Kuyava und die Tausenda. Auf einmal schmettere die Dasyus nieder mit dem Kutsya²); reisse das Rad der Sonne aus im entscheidenden Augenblick". Weiter führen wir einen Vers an, der Indras Krafterweisung preist "als du für die Bedrängten, für Kutsa den Kämpfenden, der Sonne, o Indra, das Rad raubtest" (IV, 30, 4). "Das eine Rad der Sonne rissest du aus, das andre schufet du für Kutsa dass er ins Freie gelange. Die nasenlosen Dasyu zermalmtest du mit der Waffe; im Hause(?) warfst du nieder die feindlich Sprechenden" (V, 29, 10).

Ohne die Unsieherheit zu verkennen, welche der Dentung dieser Stellen!) nothwendig beiwohnt, glauben wir es doch, wie schon angedeutet, als unare Ansicht aussprechen zu dürfen, dass der Kern, welchen sagenhafte Elemente umhüllen, in historischen Ereignissen liegt: nicht nothwendig so, dass irgend ein einzelner thatsächlicher Vorfall zu dieser Erzählung ausgestaltet sein müsste, sondern es kann auch der Gesammtcharacter mannichfacher Vorkommnisse das Material hergegeben haben, welches hier zu einem Idealbild gestaltet und mit göttlichen Wundern ausgesehmückt worden ist. Auch bei dieser Auffassung ist es schliesslich immer noch der Böden wirklicher, irdischer Geschichte, auf welchem die Grundlagen der Erzählung liegen. Kutsa, Sohn des Arjuna, ist der — sei es historische sei es ideale — Ahnherr einer Familie der Kutsas. Er wird als fürstlicher Krieger gedacht!):

<sup>&#</sup>x27;) avishum wird gawühnlich "gefrüssig" übersetzt: ich bulte das --

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Visilaicht so viel wie "mit Koten"; so kännte Rucksseht unf das Metram verliegen. Oder "mit der kutsischen (Waffe)".

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> The rollsthudgen Materialism gisht Bergwigne II, 333 fg. Zur zamen Geschichte vergleiche man namentlich Geldwer Ved Studien II, 163 fg., dassen Auffassungen ich nur therbwise überzengend finde.

<sup>&</sup>quot; Dr. Hegt in dat gamma Erzählung, be andere in der oben ange-

160 July

dass or - ganz so wie der oft mit ihm zusammen genannte Divodasa Atitligva, gleichfalls der Almherr eines vodischen Fürstengeschlechts - an einigen Stellen als ein von Indra überwundener Feind genaunt wird), verstäckt den Eindruck geschichtlicher Wirklichkeit. Ein Lichtheros würde immer als Freund, ein Damon der Finsterniss immer als Feind des Sangers vorgestellt werden: wer hier Freund dort Feind ist, wird - wie Divodasa Atithigva - ein Mensch oder mindestens der ideale Reprasentant einer den einen Sangern befreundeten, den andern feindlichen menschlichen Geschlechtsgenessenschaft sein. Kutsa kumpft mit Dasas, deren wirklicher Führer oder wieder deren idealer Repräsentant Sushna ist. Zuerst wird Kutsa von den Feinden bedrangt. Der Ausgang hängt davon ab ob der Tag lange genug währen wird. Da reisst, als das Dunkel hereinzubrechen droht!), Indra der Sonne das eine Bad von ihrem Wogen ab und heinmt dadurch ihren Lauf; das undre - wie vielleicht die Phantasie eines einzelnen Diehters die Geschiehte weiter ausgesponnen hat - giebt er dem Kutsa, der damit zum Siego führt; Sushna erliegt. Der Mythus von Indra, der fürdas Menschengeschlecht die Sonne erlangt, mag die Erzählung beeinflusst haben: identisch aber ist diese mit jenem nicht: hier ist das Wunder mit der Sonne nur Decoration in

inkrien Steller, mach welcher er als Indras Wagengemese von diesem achwar unterscheidbar ist. Dazu stimmt, dass Indra "den Kursssohn bei der Desyntodiung" schützt X. 105, 11. Alberdings wird Kurss I, 106, 6 Rahl gemannte doch gab es Ja such königliche Kahis. Spater ist der Name in der That auf eine Brahmanenfamilie übergegungen.

Z. D. M. G. 42, 211; Bergaigno H. 337 fg.; Parry Journal Amer. Or. Soc. XI, 481.

<sup>7)</sup> Vgl. I. 121, 10: "che die Sonne in Dunkel versinkt". Auch X. 108, 3 scheint von demselben Vorgung an sprechm: "Mitten um Himnel spinnte die Sonne ihren Wagen ab: abenbürtige Kraft gegen den Dass famil der Arier".

einem Bilde menschlieher, historischer oder halbhistorischer Kämpfe<sup>1</sup>).

Ein audrer Dasa ist Namuel: Indra bezwingt ihn zu Gunsten des Namu Sapya, indem er ihm mit einer Waffe von Schaum das Haupt abdreht. Es ist aussichtslos, das Wesen dieses Zuges feststellen zu wollen und ebenso aussichtslos zu fragen, wober die Geschichte von dem mit dem Namen des Namuei verknupften Trinkabenteuer stammt: dem von Katzenjammer gequälten Indra helfen die Asvin, indem sie "bei Namuei" oder aus seinem Körper heraus, ihn irgendwie extrahirend, einen Zaubermischtrank, bestehend, scheint es, aus dem göttlichen und profanen Rauschtrank, Soma und Sura, durch "sonderndes Trinken" entmischen und damit ein Heilmittel für Indra gewinnen").

In einer Erzählung wie dieser sehen wir den ursprünglich menschlich-geschichtlichen Typus des Dasa im Nebel an ihn herangeflogener Mythen verschwinden. Und wenn die Schlange, welcher Indra die Wasser raubt, oder das sechsängige, dreiköpfige Ungethum, welches Trita bekämpft, oder Vyamsa, der Damon, der Indras beide Kinnbacken abge-

O Dars Stadina einmel "gehörnt" baled (l. 33, 12) ung eine Besmischning von Dämonenmythen her sein, kann aber mimöglich für den
dimmischen Character der gunten Rossänlichkeit entschehön; auch liege
a milie, in Kriegeschmach des eilten Häuptlings zu dmiken. Ein erhabfisheren Hincinragen dämonischer Characteristien könnte V. 32; 4 verliegen, doch balte lich er eicht für mountracheilulleh, dass dier für Seibnass
an wirrelben his pushmann dämeinign sudmans wirde mit dem reassanton
dämeine V. 29; 4 in mehre Nankharachaft der fraglichen Stelle) zusammengehören, sachnar sände hine gung abense wie aleh un der gemen ähnlichen
Stelle VIII: 166, 17. — Ab. "Thier" (wega) nird allem Anschale mich
Stelle VIII: 166, 17. — Ab. "Thier" (wega) nird allem Anschale mich
Stelles V. 34, 2 bezeichnet. — Kutse emillich ist möglicher reine in myther he
Zusammenhängen eingeralle in dem unklaren Verse X. 138; 1.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sieho über diese Geschichte Bloomfield Journal Amer. Oriental Soc. XV, 143 fgg. und meine Banarkungen Nachr. det Gött. Ges. der Wiss, 1893, 342 fgg.

162 Indra-

schlagen hat, ein Dasa heisst'), so sind dies weitere bezeichnende Züge, in denen wir das Verschmelzen des Dasatypus mit demjenigen damonischer Wesen beobachten können. Aber wir glanben, dass Thatsachen dieser Art, die wir keineswegs übersehen, doch unsre Ansicht nicht erschüttern: der Grundlage nach ist es die Erinnerung an geschichtliche Facta, die wenn auch idealisirt und übermatürlich ausgeschmückt in den Geschichten von den Dasynbezwingungen erhalten ist. —

Die Asuras. Einige Stellen legen den von Indra besiegten Dasas die Bezeichnung "Asura" oder "des Asura Sohn" bei. Dies führt uns dazu, den Begriff von Asura hier zu untersachen, der wie bekannt der Forschung schwierige Probleme bietet"). Das Wort Asura, welches in der jüngeren vedischen Sprache allein götterfeindliche Wesen bezeichnet, erscheint in den alteren Texten daneben – und zwar überwiegend — als Beiwort von Göttern; so tritt auch bei den Iraniern dasselbe Wort, in der Gestalt Ahura, als Name des erhabensten aller Götter auf. Wie soll dieser Wechsel, der von der Bedeutung "Gott" zu der Bedeutung "Teufel" hintübergeführt zu haben scheint, erklärt werden?

Man hat das eigenthümliche Schicksal des Wortes Asnra auf nationale Gegensätze, auf einen Zusammenstoss der vedischen Inder mit Anhängern eines andern Glaubens zurückführen wollen. Indische Stämme, welche der eigentlich vedischen Cultur fremd geblieben waren, oder vielleicht Iranier, Anhänger der Zarathustralehre, traten mit ihrer Asuraverehrung dem Cultus des vedischen Volks feindlich gegenüber, und so wurden ihre Götter von diesem als Teufel behandelt. Mir sebeint, dass diese Hypothese, so sinnreich sie ist, sieh doch auf concrete Spuren in der Ueberlieferung

<sup>9</sup> Rs. H. 11, 2; X, 99, 6; IV, 18, 2,

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> You memerir Liberatur vargienche man numentiich Prariesateter, Ormand of Abriman 269 fg.; v. Bradke, Dyans Asaru, Abata Manda and die Asaras; Geldner Ved. Studion 1, 142.

schlechterdings nicht stützen kann. Die Indicion, welche diese bietet, weisen vielmehr in andre Richtung. Pruft man dis alte, in spaterer Zeit, wie erwähnt, aus den vedischen Texten verschwandene Verwendung des Wortes Azura für Götter nither, so findet sich, dass es nicht für alle Götter mit gleicher Vorliebe verwandt wird; es ist nicht einfach mit deen synonym. Vielmehr walten hier Unterschiede zwischen den Gottern ob, welche auf eine bestimmte dem Wort Asura eigno Bedeutungsnuance schliessen lassen: und diese Nuance stellt sich, wie ich meine, als genau derartig heraus, dass sie das Zusammentreffen der Götter mit den feindlichen Wesen in der gemeinsamen Benennung erklärt. Unter den Göttern wird namlich die Bezeichnung Asura mit besonderer Vorliebe eben denjenigen beigelegt, von deren moya, d. h. geheimer Macht, mit Vorliebe die Rede ist: gerade die moya aber ist eine characteristische Eigenschaft auch der bösen Feinde, mögen sie menschlicher oder damonischer Natur sein. So tritt, was die Götter anlangt, bei Varuna oder dem Paar Varuna-Mitra die Benennung Asura mit einer Hänfigkeit hervor, welche gegen Indra oder Agni in scharfem Contrast stoht1). Eben Varuna oder Mitra-Varuna aber sind unter den Göttern die, bei deren maya die Vorstellung der vedischen Dichter besonders häufig verweilt\*). Hier trägt die maya, an sich indifferent in Bezug auf den Gegensatz edlen Könnens und niedriger Kunste"), den Character grossartiger, in den Wundern des Weltalls herrlich sich manifestirender Macht, Aber nicht minder haufig wird dasselbe Wort von den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>3 Man sohn das Stellenverreichniss bei v. Bruike S. 120 fg.; matürlich ist der geringe Umfang der an Varuns oder Mitra-Varana gerichteten Lieder gegemüber den Indra- oder Agnillymnen gehührend in Assetting zu bringen.

<sup>\*,</sup> Vgl. Bergaigne III, St.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ich verwais auf den Abschnitt über gute und böse Götter, in dem auf das Wesen der sagge zurücknukommen ist.

tuckischen Listen feindlicher Wesen gebraucht): und diese zweite Seite seiner Anwendung trifft wieder genau mit der zweiten Seite des Worts Asura zusammen. Die Beziehung, welche so durch die Identitat der Gebrauchssphäre der Worte asers and mays wahrscheinlich gemacht wird, bestatigt sich auf das schlagendste in der engen Verbindung beider Begriffe an einer Roihe von Stollen: und zwar gleichermanssen solchen, welche die görnlichen, wie solchen, welche die feindlichen Asmas betreffen. So heisst es: "Diese maya des bernhaten asurischen Varuna will ich verkunden, dass er im Luftreich stehend wie mit einem Maasse die Erde ausgemessen hat mit der Sonne" (V, 85, 5). Mitra und Varuna lassen es regnen mit des Asura maya"; sie bewahren die Rechte der Weltordnung "mit des Asura moya" (V. 63, 3, 7; vgl. X, 177, 1). Andrerseits aber wird von bösen Feinden gesagt; "Die Festen des Pipra, des an maya reichen Asura hat Indra zerschlagene (X, 138, 3). "Herer maya sind dia Asuras" - d. h. hier die besen Damonen - "beraubt worden" (X, 124, 5)°L

Wir sehen aus diesen Betrachtungen, dass das Wert Asura, wo es von Göttern gebraucht wird, doch nicht einfach den Sinn von "Gott" oder "Herr" hat; es muss vielmehr für das Bownsstsein der vedischen Dichter3) etwa so viel wie "Besitzer geheimer Macht" bedeutet haben"), und da geheime Macht - nach der Seite niedriger, tuckischer List gewandt auch den bösen Wesen zukommt, konnte das Wort von vornherein gleichfalls in Bezug auf diese gebraucht werden und

b) Borgwigne III, 80.

Vgl. Atharvay da HL 9, 4; IV, 23, 5; VI, 73, 1; VIII, 10, 22; MX, 66, T. Sat. Br. X. 5, 2, 20. Noch im Ramby up erscheint die Avara Mayavie.

<sup>7)</sup> Ginschruet was die Etynmloges und die historische Grandbadenhung des Worlds sein mag.

<sup>7</sup> Days Douring will bet einer Raibs von Stellen durch deren Inhalt in bomorkenswerther Weise natoridatat. So in Being auf Indra VI, 190, 34 X, 96, 11; 99, 2 (dort danolum mondy); für Savitar I, 29, 7, 10, etc.

ist in der That so gebraucht worden). Der feindlich gefärbte Inhalt also, zu welchem man das Wort durch historische Vorgänge wie etwa die Berührung mit Zoroastriern gelangen lassen wellte, ist in der That in dessen ältester uns erreichbarer Bedeutung der Potenz nach bereits enthalten und mit der sonstigen Verwendung des Worts organisch verwächsen. Der Wandel aber, der sich wirklich vollzogen hat, besteht darin, dass allmählleh das Wort für Götter ausser Gebrauch gekommen und somit allein den besen Wesen verblieben ist, wobei die Volksetymologie mit einer Deutung der Asuras etwa als Sonnonfeinde leicht ihren Einfluss geltend gemacht haben kunn<sup>2</sup>).

En lässt zich nicht mit Sicherheit behaupten, dass von Aufang an da wo Asuras als überwundene Feinde des Indra eder andrer Götter erscheinen, die Verstellung von einer eignen Classe damonischer Wesenheiten mit diesem Namen verbunden worden ist<sup>3</sup>). Wenn Agni oder Indra Asurentödter heisst, so brancht darin eben nur zu liegen, dass er mit übernatürliehen

<sup>4)</sup> So beissen Indra und Agra "Astrontiditer" au Stellen, deren hobes Alter an beaustanden nicht der mindeste Grand verliegt VI. 22, 4; VII. 13, 1). Man beachte, ilass es in demodlem Liede, wolchem die erstednesse Stellen antmommen ist, von Indra such heiset, dass er "iben durch mitge Grossgewordenen" nerbrochen, dass er alle mäget mitget (Vera 6, 9).

Ngh, Durmesteier 260 nnd r. Bradks 190 A. 2, der troffend auf Maitr. Samh, I p. 102, I und p. 124, e himnest. Vgh asch Rv. V. 40, 5, 3, Die Auftusung, dass norm des a percenteses enthält, seigt sich bekanntlich nuch in der Ernudung des spateren Wertes zers "Gult". — Im Gamen ser hemerkt, dass Gehlber a. a. O. und namentlich Durmesteter a. a. O. der him entwickelten Ameint aber die America in vieler Hinsicht sehr unhe stehung unsen Differenzum ihnen gegenüber werden dem Leser der betraffenden Appringunder etzungen leight ersichtlich sein.

Dass, was wer sahen, die Remichang Asara auch zuf Götter autriffe, spricht meht gerade für die Annahme einer selchen bestimmt umschriebenen Wesenchaue.

Kräften begubte, mit bosen Listen kämpfende Feinde getödtet hat; und diese Feinde konnen an sich abensowohl Dasyus sein - so werden Pipru und Varein als Asuras bezeichnet wie Damonen: so der die Sonne verfinsternde Svarhhanu. In jüngeren Liedern des Rgveda aber ist die Vorstellung von den Kämpfen und Siegen einzelner Götter über einzelne Asuras zu der, so viel ich seho, der alteren Zeit noch fremden Gegenüberstellung zweier grosser feindlicher Heerlager, des gottlichen und des asurischen!), weiter entwickelt worden. Agni, von den Göttern zum Opferpriester eingesetzt, sucht nach dem Zanberwort "durch welches wir Gotter die Asnras aberwinden mögen" (X, 58, 4); eine andre Stelle erzählt, wie adie Götter, als sie die Asuras getödtet hatten, einherzogen - die Götter, ihre Göttlichkeit bewahrend" (X, 157, 4); ein philosophirendes Lied, welches sich mit den Anfängen des Daseins beschaftigt, spricht von dem was jenseits ist von Göttern und von Asuras" (X, 82, 5). Am eingehendsten ist von der Rivalität der Götter und Asnras in einem erzählenden Liede (X, 124) die Rede. Agni, der lange in dunkler Verborgenheit geweilt hat, geht "von dem Nichtgott" in's Lager der Götter über, "von der nicht opferwürdigen Seite zum Autheil am Opfer". Er sagt sieh von dem "Vater Asura" los, und so gehen die Asuras ihrer Zaubermacht (maya) verlustig: Indra tödtet den Vrtra, und die Weltherrschaft der Götter ist entschieden), -

<sup>7)</sup> Mit dem letzteren florst dann dasjenige der Dasyus offenbar gunz zusammen, vgl. Rv. III, 29, 9; X, 51, 1; Av. IX, 2, 17, 18; X, 8, 11; Tairt, Samh, IV, 3, 11, 3 etc.

<sup>\*)</sup> Es liegt answethalb nurrar Aufgabe, die in den Brahmagstexten und der übrigen späheren Literatur zu so niemillichen Malen wiederholten und varurren Geschichten von den Kampfen der Gitter und Asmis zu betrachten. Hier sei nur auf den in diesen Errählungen bäufigen Zuglängewiesen, dass die Götter zuwat im Nachtbeil sind; durauf erfinden de diese oder jene List, diesen oder jenen Opferkungtgiff, und nun gewinn n

Historische Vorgange. Wie in den Siegen über die Dasyns blicken geschichtliche Hergange noch an andern Stellen der Indrahymnen durch: so wenn Indra als der Herbeiführer des Turvasa und Yadu gepriesen wird. Dies sind die eponymen Ahnherrn zweier eng unter einander verbundener arischer Stämme, welche noben freundlich gehaltenen Ausserungen gelegentlich unch - das sicherste Konnzeichen geschichtlicher Realität - in feindlichem Ton von den Dichtern genannt werden!), Indra hat Turvasa und Yadu aus der Ferne bergeführt und die Flüsse ihnen überschreitbar gemacht Den Turvasa und Yada, ob sie gleich nicht sehwimmen konnten, hat Indra, der Herr der Kraft, der Kundige, hinübergebracht" (IV, 30, 17): der Horr aller Kampie ist eben auch der Patron der Wanderungen, welche sich damals durch das stromreiche Land bewegten. - Ganz in historische Zeit hinein reichen die Kampfe des Königs Sudas; ihm hat Indra auf das Gebet seiner Priester, der Trisu, unter welchen der hochberühnite Vasishtha mit den Semigen damals voran gestanden zu haben scheint\*), den Sieg gegeben und die Feinde in Wasserfluthen umkommen lassen. "Der Gang, den sie gingen, zu der Parushni, ward zum Untergang. Da hat anch der Schnelle seine Ruhe gefunden. Dem Sudas hat Indra die schnellen Feinde unterworfen, dem Mann die entmannt Redenden . . . Mit einem Mal hat Indra alle ihre Festen, ihre sieben Burgen mit Macht

sie den Sieg. Ich glanbe, dass man die Erklarung diesen Zuges zu sehr im der Tiefe gesocht bet, wenn man dabei "die Erinnerung an den alten Amra, welcher einst une zehant Welt regierte" im Spiele sein lässt (v. Bradks 106 A. 2). De jene Geschichten in den Sieg der Gester aus biefen und diesen in der Regul von einem bestimmten Kunstgriff berleten sellen, so gebört zu sirkangsvoller Erzählung, dass es den Gentere zuwed schlecht gieg.

<sup>5</sup> Z. D. M. G. 42, 220.

<sup>1)</sup> Ehopolasoll et S. 203 fgg.

zerbrochen" (VII, 18, 9, 13). Man sieht, wie die Wendung, welche für die Bezwingung der Dasyns so eharacteristisch ist - die von Indra zerbrochenen Burgen - hier ganz ebenso im Zusammenhang unzweifelhaft historischer Kampfe erscheint. "So hat mit ihnen (den Vasishthiden)", heisst es noch weiter in Bezug auf diese und verwandte Kampfe, Indra den Strom überschritten, so hat er mit ihnen den Bheda geschlagen; so hat in der Zehnkönigsschlacht Indra dem Sudas geholfen durch euer Gebet, ihr Vasishthas" (VII, 33, 3). Zu ihm, dem Siegverleiher in den Kampfen, der auf seinem Streitwagen, von den beiden Falben gezogen, den Vajra in der Hand die Geschicke der Schlachten lenkt, wenden denn auch immer von Neuem die Krieger ihr Gebat. Er ist es, ader von den Heldon anzurnfen ist und von den Furchtsamen, der von den Flichenden gerufen wird und von den Siegern" (1, 101, 6). "Ihn rufen auf beiden Seiten die Manner beim Zusammenstoss; im Kampf auf Tod und Leben machten sie ihn zu ihrem Schützer" (IV, 24, 3). "Hit Wenigen", sagt man zu ihm, "tödtest du den zahlreicheren Foind, der übermüthig ist in seiner Kraft - mit den Freunden, die bei dir sınd " (IV, 32, 3). Wir schliessen diese Zusammenstellung mit dem ersten Verse eines der hauptsächlichsten Schlachtlieder (X, 103), welches nach einem der jängeren Ritualtexte3) der königliche Hanspriester zu sprechen hat, indem er den in die Schlacht zichenden König anblickt: "Der Schnelle, die Hörner wetzend wie ein furchtbarer Stier, der Dreinschläger, der Erschätterer der Lande, der Brüller mit stets geöffnetem Auge, der einzige Held; hundert Heere zumal hat Indra besiegt". -

Sonstige Indramythen. An den Namen Indras als des mächtigsten und thatenreichsten aller Götter knüpfen sich selbstverständlich ausser den bisher besprochenen Mythen

<sup>7</sup> Ayralayano G. III, 12, 13.

mid Erzählungen zahlreiche andre minder hervortretende. Sie stehen unzweifelhaft nur zum kleinsten Theil mit Indras ursprünglicher Naturbedeutung im Zusammenhang; Geschichten der verschiedensten Art, in welchen ein siegreicher, siegverleilunder Thäter mächtiger Thaten vorkam oder durch den Zusammenhang verlangt wurde, sind von der Anziehungskraft des Indramythenkreises attrahirt worden.

Indra ist der Besieger der Gottin Ushas (Morgenrötbe). Des Himmels Tochter Ushas hast du Indra, der Grosse, sie die gross that, zermalmt. Von ihrem Wagen, dem zermalmten, floh Ushas voll Furcht hinweg, als der Stier (Indra) ihn zusammenschlag. Ganz und gar zermalmt lag ihr Wagen in der Vipas; sie selbst entwich in die Fernen!)". Ist hier an ein Morgengewitter zu denken, bei welchem der blitzende Gott die Morgenröthe vom Himmel verscheucht? Oder bezog sich der Mythus ursprünglich auf das Weichen der Morgenröthe vor dem übermächtigen Sonnengott, und ist dieser Gott dann durch Indra als den berühmtesten aller göttlichen Sieger verdrängt worden?

Mit dem Sonnengott selbst kommt Indra in Conflict in dem Mythus von Etaşa. Ich versuche denselben nach den zurstreuten Andeutungen des Egyeda etwa in folgender. Weise herzustellen. Mit dem Sonnengott, welchen in seinem Wagen die goldgelben Rosse (Haritas) ziehen, ist das rasche Ross Etasa, das selbst gleichfalls einen Wagen zieht, eine Wettfahrt eingegangen. Der Gott hat den Vorsprung: da hemmt ihn Indra. Der Sonnenwagen verliert ein Rad; Indra wird das irgendwie mit List oder Gewalt bewirkt haben. Etasa, hinter der Sonne einher rennend, nimmt das Rad auf, bringt es der Sonne und setzt es ihrem Wagen an; nun aber bat er den Vorsprung. Das Ende der Geschichte scheint

 $<sup>^{2}\</sup>rangle$  Rr. IV, 10, 9—13. Wird der Flinz Vigili (benite Bryas) hier gesammi, weil er einer der östlichsten des altradischen Gehiets 1-17

170 Index.

gewesen zu sein, dass der Sonnengott, von der Treiflichkeit Etnas überführt, diesem einen Ehrenplatz vor seinem eignen Wagen verleiht<sup>1</sup>). — Irgend welchen Versuch der Erklärung werden wir diesem Mythus gegenüber kann wagen dürfen.

Dass Trinkabenteuer und Liebesabenteuer aller Art für Indra erfunden oder auf ihn übertragen wurden, ist selbstverständlich. Ehrliches Stannen über den gewaltigen Zecher — der übrigens ein obenso gewaltiger Esser ist<sup>2</sup>) — bleibt nicht ohne einen Beisatz von Humor. Freund Agni brät für Freund Indra dreihundert Büffel, und dazu "trank Indra den gepressten Soma des Manu, drei Teiche voll auf einmal, den Vrtra zu todten" (V, 29, 7). Doch nicht jeder Rauseh ist dem mächtigen Trinker wohl bekommen: das zeigt die Geschichte von Namuei (oben S. 161). Auf ein andres Trinkabenteuer deutet möglicherweise?) der Halbvers: "Die gewaltigen Somasäfte haben dich (Indra) aufgeregt. Von Pushan begleitet erfreutest du dich des Trunks, Sehwinger des Donnerkeils, zusammen mit deiner Gattin" (I, 82, 6). Vor allem aber zeigt jener Monolog des trunkenen Indra

<sup>7)</sup> Anders stellt Pischal Ved. Stanion I, 42 die Errahlung bert noch anders, wesentlich überlegter, Geldner sbendes, II, 161 fgg. Die Materialien giebt Bergnigne II, 160 fgg. Mir sind von den Anfstellungen Geldners namentlich folgende Punkte zweifelhalt oder unwahrscheinlicht Indra als Lenker des Etasawagenes er schwint mir die Wettfaler nicht selben mitzumaaben, sondern nur zu bestellungen; als Gegener des Shrya ebszucterfeinen die Texte nücht ihm sondern Etasa. Weiter die hinter der Sonne herjegenden Damonen: des ries zweite Hemistich vom I, 121, 13 zu unsert Geschichte gehörte, kann bezweitelt werden. Endlich scheint mir blanze cabrum sewie som riedti V, 31, 11 undere als ben G, aufgefasst werden an müssen.

Das eine wie das andre scheint ron indegermanischer Zeit ber dem Gewittergett eigen zu sein.

f) Wie Pischel-tieldner Vod Studien I, XXVII meinen, die veruntblich an diese Stelle denken. Doch könnte es sich auch um eine Simution des Rimale handeln, die mit keiner Erzählung mesammagahängen branch.

das ganze Behagen, mit dem die Dichter des Gotter Somostimmung mitgenessen'). "So will ich's machen - nein so", sagt der Gott, der von einem Opfer nach Hause geht, "ich will ihm eine Kuh schenken - oder ein Pford. Habe ich denn vom Soma getrunken? Wie starmende Winde so haben die Tranke mich aufgerüttelt. Habe ich denn vom Soma getrunken? Die Bitte ist zu mir gekommen wie die Kuh brüllend zum lieben Kalbe. Habe ich denn vom Soma getrunken? Wie der Zimmermann den Wagensitz dreh' ich im Herzen die Bitte herum. Habe ich denn vom Soma getrunken? Alle fünf Länder sind mir nicht wie ein Staubehen das in's Ange fliegt. Habe ich denn vom Somn getrunken? Halt! Ich will die Erde hier - nein ich will sie dert hinsetzen. Habe ich denn vom Soma getrunken? Jetzt gehe ieh zufrieden nach Hause und bringe den Göttern Opferspeise mit. Habe ich dann vom Soma getrunken?"

Galante Fahrten des Indra treten im Veda weit hinter den Abenteuern des Trinkers zurück, ihre Spur aber haben doch auch sie zurückgulassen: so wenn Indra in einer alten Litanei als "Buhle der Ahalya, Brahmane vom Kausika-Geschlecht, der sich Gautuma nennt" angerufen wird; das Rämtyana hat die Geschichte aufbewahrt, wie Indra der Ahalya in der Gestalt ihres Gatten Gautama nahte"). Es ist wohl nicht zweifelhaft, dass auch die alte Zeit Geschichten dieser Art, wie sie in den späteren Texten in Masse begegnen,

<sup>4)</sup> Das Lord (X. 119), von denrich sinige Verse hier mitthelle, gehört mach der Fradition dem Indra in Wachfolgestalt. Ob das Wort pakida (Flagel, aber angieich Halite irgend sines Wesser) in Vers 7. 11 diese Angabe bestätigt oder für sie als eine erfundens den Ursprung unzeigt, wird nicht auszumachen sein. Möglich utrigens, dass das ganze Lied sich überhaupt nicht unf Indra bezieht, aussern auf Agni, den Beförderer der Opferspalen zu den Göttern (V. 13). Da dieser von Natur nicht Somatriakur ist, könnte es sich um eine Beschreibung der Wirkungen handeln, die der ungewohnte Trank irgendwann seinnah bei ihm hervergebracht hat.
3) Vgl. nenmantlich Walber Sitzungah, der Berl, Akad. 1887, S. 903.

172 July

zu enltiviren nicht unterlassen hat; nur war es nben der durstige Gott und nicht der verliebte, an den die Poezie dis Somaepfers sich wandte. Als Naturmythen werden jene Erzählungen schwerlich zu deuten sein!). Bedürfen sie überhaupt einer Erklarung? Wie sollten Erlebnisse, welche für die menschliche jeunesse dorie selbstverständlich waren, dem Gott gefehlt haben?

Indra und Vrshakapi. Hier sei zum Schluss noch eine Dichtung (Rgveda X, 86) erwähnt, in der eine Episode ans Indras häuslichem Leben nut derbem Humor geschildert wird. Es scheint sich um keine allgemeiner verbreitete Sage, sondern um die übermuthige Erfindung eines einzelnen Dichters aus der jüngeren Rgvedazeit zu handeln?). Leider ist der Zusammenhang nur ganz ungefähr klar, da wir allein die in die Prosaerzählung eingelegten Verse, — meist sind es Reden und Gegenreden — besitzen?). Zwischen Herrn Indra und Frau Indra! erhebt sich ein Zwist über Indras Lieblingsthier, seinen Affen Vrshakapi ("Bullenaffe"). Das unnütze Thier hat unter den Sachen der Frau Schaden angerichtet. Sie schilt: "Dein lieber Vrshakapi, den du in Schutz nimmst, Indra, den soll der Hund, der Eberjäger, beim Ohr packen?). Meine lieben schönen Sachen hat mir

<sup>4)</sup> Amters z. B. Welter, mach welchem die Vereinigung der Abalysmit Indra besieutet, dass ein Morgenröde am lichten Hinnach aufsteigt. Der Gatte Gautama ist üte Ibn die sieh erhobende Welke.

<sup>4)</sup> Nach v. Brudk e Z. D. M. G. 46, 465 ware des Ganze eine Seiter, bei der man Imite und Indraga ununte, smon bestimmten Pürsten und dowen Gennahlin meinte: mehr numéglieb, aber haum te somders siblemelitand.

<sup>2)</sup> Die Herstellung der Erzählung ist von Gelidner Vod. Sind II. 22 Igg. geschicht, freifich für wich nicht durchweg überreugend, versucht warten.

<sup>&</sup>quot;i budriet.

<sup>3)</sup> Hier und zur Ende jedos Versus folgt ein Kefrain: "Tudra über Allme!"

der Affe entzwei gemacht. Dem geb' ich was auf den Kopf. Der Bosewicht soll mir nicht gelinde davon kommen". Aber um das vorsichtige und vermuthlich Schlimmes ahnende Thier zu fassen ist List nöthig. Die Göttin stellt sich als locke sie the zur Liebe; in sehr concreter, aber nicht wiedergebbarer Ausdrucksweise preist sie Ihm ihre Reize an'), Er goht în die Falle: "Hei hei, du gefälliges Weiblein! Was jetzt wohl passiren wird - der Hintre, Bein und Kopf, die jucken mir schon danach!" Aber sein Vertrauen soll ihm schlimm bekommen. Kaum hat er sich sieher machen lassen, so fallt sie über ihn her. Und in demselben Moment - die schlaue Götterfrau wird das so eingerichtet haben - erscheint der Gatte in oigner göttlicher Person. "Abor da Schonarmige, Soldnüngrige, mit diekem Zopf, mit diekem Hintern - was schlagst du Holdengattin so auf unsern Vishakapi los?" "Der Nichtsnutz stellt mir nach als ware ich schutzles. Aber ich habe einen Beschützer. Mein Gutte ist Indra, meine Freunde sind die Maruts!" Der Affe versucht mit Schmeicheleian davon zu kommen: "Indras Weib, habe ich gehört, ist hochgesegnet unter den Frauen. Ihr Gatte bleibt jang und stirbt nicht in Ewigkeit". Aber die sehönen Worte halfen ihm nichts; er muss froh sein; dass er arg zerschlagen endlich entkommt und geht in die Fromde. Nun hat Indra seinen lieben Affen verloren und empfindet das immer schmerzlicher. .Frau, seit Freund Vrshakapi fort 1st, macht mir nichts mehr Fraude. Wie schon war es, wenn seine wasserige Opferspeise bei den Göttern ankam!" - Wie die Geschichte weiter geht, ist noch unsicherer als der Anfang. Ich vermutho otwa Folgendes. Indra begiebt sich zu Frau Vrshakapi und hofft bei ihr auf das gewohnte fette Mahl: "Mir pflegt

<sup>1)</sup> Es kann dabel auch irgandale vergekommen sein, dass sie sieh schlafend stellte. Dens spitter (V. 21) wird Vrshikapi, es selimit von ihr, "Schlafssyderber" gesmont.

17-1 Imira

man fünfzehn, zwanzig Stiere auf einmal zu braten. Ich esse das Fett. Den ganzen Bauch füllt man mir". Doch so gut wird es ihm diesmal nicht. Die arme Fran, deren Gatten man weggejagt hat, kann dem hohen Gast nichts Besseres vorsetzen als ein bescheidenes Mus: aber, sagt sie, das ist ebensogut wie ein brallender Stier mit scharfen Hörnern. Die Affenfran mag Indra auch noch anders unterhalten haben als mit diesem frugalen Mahl: im Text folgen derhe Zoten. Da aber kommt - wir wissen das Genauere nicht -Vrahakapi aus der Verbannung zurflek. Er hat unterdessen Manches erlebt and besonders manchen Fund gethan, vielleicht von Dingen die ihrem Besitzer irgendwelche besondre Macht und damit Anspruch auf wohlwollende Behandlung verleihen: "Der Vrahakapi, Indra, hat den getödteten Wildesel gefunden, Messer, Schlachtbank, neuen Topf, und den Karren gehäuft voll Brennholz". Indra frent sieh, seinen Freund wiederzuhaben, und wie er ihn mit zu seiner Gattin nimmt, ist auch die nicht langer unversöhnlich: "Komm wieder, Vrshakapi; wir beide wollen Frieden schliessen, wenn dn Schlafverderher¹) auf deinem Wege wieder nach Hause kommst!" So endet Alles in Frieden und Freundschaft.

Indras Character. Der Schwank von dem nichtsnutzigen Affen und den schlimmen Geschichten, welche Herra und Frau Indra mit ihm passirt sind, möge unsern Ueberblick uber die hauptsächlichsten Indrasagen beschliessen. Wir verauchen nur noch mit wenigen Worten das Bild des vedischen Indra zusammenzufassen. Er ist der Grösste der Grössen der Stärkste der Starken, stiergleich; er ist heftig und gutmuthig, wenn bei Lanne anerschöpflich freigebig, Trinker und Dreinschläger, larmend, Staub aufwirbelnd, Alles kurz und klein schlagend. Er ist Freund seiner Freunde und Feind seiner Feinde; der Freund vor Allem der Grössen

<sup>1</sup> Siehe S. 173 Ann. L.

und Machtigen, sofern sie freigebige Opferer sind. Indra ist nicht der Herr und auch nicht der Diener eines ungeheuren Welfplanes oder des ewigen Rechts<sup>†</sup>); ebenso wenig ist er em Erzieher der Menschheit zu Ordnung, Sitte und Kunst. Aber doch ist es sein starker Arm, der den Menschen höchste Güter gebracht hat; das befruchtende Wasser, das Licht, die Nahrungsfülle der Heerden. Man raft ihn um Macht und Sieg an; er steht im Mittelpunkt des Cultus, wie er an den heiligen Feuern fürstlicher Opferherren getrieben wurde. Auch im kleinen Cultus des taglichen Lebens, bei den Handlungen für das Gedeihen von Haus und Nachkommenschaft, von Heerden und Fehlern begegnet Indra oft genng wie konnte das anders sein? - aber ihre eigentliche Heimath hat die Indraverehrung hier doch nicht; ihr Element ist Krieg und Siegesglanz und der Somarausch prunkvoller Opfer mit Schaaren betender, singender, handtirender Priester, mit reichem Opferlohn von Rossen und Wagen, von Heerden und Gold. -

Soma der Göttertrank<sup>3</sup>). Der Trank, welcher Indra zu seinen Thaten begeistert, ist der gepresste Saft der Somapflanze.

Die Vorstellung eines beranschenden Göttertranks scheint in die indogermanische Zeit zurückzugeben. Der Trank, der am Menschen geheimnisavolle, eestatisch erregende Kraft beweist, muss von göttlicher Wesenheit, er muss das besondre Eigenthum der Götter sein: so beisst der Soma der Indianer, durch den sie sich in den Zustand übernatürlicher Begeisterung versetzen, der Tabak, bei ihnen das "heilige Kraut"); auch

b) Wir werden auf seinen Cuntrast gegenüber Varung in dieser Hussicht welter unten zurückkommen: vgl. den Abschutt über die Götter und die sittliche Welt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Man vergleiche die Berprechung des Soms im Abschnitt über den Caltus.

Tylor, Andhous der Cahur II, 419.

176 Indra-

die Götter ranchen, um derselben Begeisterung theilhaft zu werden. Die Heimath des Gottertranks scheint schen für den Glauben der indogermanischen Zeit der Himmel gewesen zu sein; schon damals war man ja, wie die Bezeichnung der Götter als der "Himmlischen" (deire-) zeigt, gewähnt den Himmel als den eigentlichen Sitz aller göttlichen Wesenheit zu erkennen. Aus seinem himmlischen Aufbewahrungsort holt den Trank oder raubt ihn dem eifersüchtig hütenden Damon ein Vogel, der Vogel des Gottes oder der Gott selbst in Vogelgestalt: der Adler des Indea, der nektarbringenda Adler des Zens, der als Adler den Meth davontragende Odin. Vielleicht - wir komen hier natürlich nur Vermuthungen anssprechen - ist auch schon vor der Völkertrennung der Trank der Götter in ganz besonderem Mansse der Trank vornehmlich eines Gottes gewesen, des grossen göttlichen Trinkers und Frunkenen, des wild gewaltigen Gewittergottes. Endlich darf mit Wahrscheinlichkeit angenommen werden, dass die Vorstellung der göttlichen Unsterblichkeit sehon für die Indegermanen mit dem Göttertrank (Amrta, Ambrosia) verknupft gewesen ist. Wie das menschliehe Loben durch Speise und Trank, insonderheit durch den wenigstens eine Zeitlang den Tod bezwingenden Medicintrank erhalten wird, muss anch das gottliche Dasein auf dem Genus vines Trankes beruhen, dessen Wesen Unsterblichkeit ist!).

Die Anschauung, dass die Götter den himmlischen Trank trinken und die Erzahlung von der Erlangung dieses Trankes wird sehwerlich in dem Sinne als ein Naturmythus augesehen werden konnon, dass irgend welche am Himmel sich ereignenden Vorgänge zur Entwicklung dieser Vorstellungen den entscheidenden Anlass gegeben hätten<sup>3</sup>). Sondern der Aus-

<sup>&</sup>quot;I Man einht, dass neben dem bornnrehemben Göttertrank auch onn amire Substanz, nührender Göttertrank oder Götterspelse das Rolle zuspelt bahen kann: was nüher zu verfolgen hier nicht versucht ausden soll.

I Insonderhoit schem mir - mit Hillisbrandt Ved. Mythologie I,

gangspunkt war der concrete irdische Rauschtrunk; seine geheinnissvollen Eigenschaften führten dazu, in ihm den Trank der Götter zu sehen. Und dieser himmlische Trank, den natürlich kein andres Wesen so gut wie ein zum Himmel auffliegender Vogel, und zwar selbstverständlich der stärkste, sehnellste der Vögel herbeibringen konnte, wurde dann von dem in der Mythologie so vielfach wirkenden Zuge') berührt, alle hochsten Güter als einem sie hütenden Feinde entrissen oder entführt zu betrachten: einem Feinde, in welchem — ebense wie in dem ranbenden Vogel — irgend ein bestimmtes Naturwesen zu erkennen nichts uns den Anlass giebt.

Damit soll nicht geleugnet werden, dass dieser Kreis von Vorstellungen nicht auch durch Naturvergange, welche man mit der concreten berauschenden Substanz verknüpft glaubte, festeren Halt habe empfängen können. Es ist wahrscheinlich, dass es bei den Indogermanen ein Honigmeth war, welchem die Dignität des Göttertranks beigelegt wurde. So wird die Vermuthung Glanben verdienen, dass die weit verbreiteten Vorstellungen von der himmlischen Herkunft des Honigs oder Honigthaues\*) nicht ohne Einfluss auf den Göttertrankmythus gewesen sind. Und weiter wird man wenigstens die Möglichkeit nicht abweisen können, dass auch der Mond, der Spander des himmlischen Thaus³), der, wenn er abnimmt, von göttlichen Wesen ausgetrunken zu werden scheint, schon in altester Zeit als der Sitz oder Inbegriff jener himmlischen Substanz vorgestellt worden ist¹).

<sup>313 —</sup> die Vorställung, then der Göttetrrauk des Nass der Wolken ach derchein abenweisen. Von der Gowignung der Wolkenwasser hundelt — zeiner ussprüngfichen fleikentung nach — der Mythus vom Verrahampf: uns die erkämpft wird, hat mit dem Some nichts zu thun.

<sup>13</sup> Vgl. oben S. 186 Anm. L.

vi Siehe Reucher, Nekner und Ambro is S. Di figg.

<sup>5</sup> Ehmudas, S. 78, 79.

Q Danahen wird, scheint es, anun die Verstellung von dem honig-Olfenberg, meligies des Veda.

178 links,

Geben wir von dem schwankenden Beden der Vermuthungen über den Glauben der Indegermanen weiter zur Betrachtung der indeitranischen Zeit, so finden wir hier das alte Honigmeth durch den gepressten Saft der Somapflanze ersetzt. Die Pressung und Opferang dieses Trankes, in complicirten Riten geordnet und verherrlicht, ist zu einer der vornehmsten, wahrscheinlich zur vornehmsten Feier des höheren Cults geworden. Jetzt tritt neben die alte mythische Himmelsheimath des Göttertranks eine zweits; die Somapflanze wachst auf den Bergen. Der avestische Liturg preist Wolken und Regen, die den Körper des Soma wachsen lassen auf dem Gipfel der Berge: ein kunstreicher Gott hat Ihn gebildet und auf dem grossen Berg Haraithi (Elburz) niedergesetzt; von da laben ihn die mit heiligen Kennzeichen gezeichneten Vögel nach allen Seiten getragen. Weiter aber ist der von damonischer Kraft erfullte Opfertrank jetzt - ahnlich wie das Opferfeuer - zu einem machtigen Gott geworden: bezeichnend für die Atmosphare priesterlichen Opferkunstlerthums. in welcher man sich sehon im indoiranischen Zeitalter bewegt. In dieso Periode weist die bis ins Einzelne gehande Liebereinstimmung zurück, in welcher Veda und Avesta die Wohlthaten dieses hilfreichen Gottes feiern: er giebt sehnelle Rosse und treffliche Kinder; er, der Konig der Pflanzen, spendet Heilmittel und entfernt den Tod und alle Nachstellungen der Bösen.

Dies ist den Grundzügen nach die Vorgeschichte des vedischen Soma: wir wenden uns jetzt zum Veda selbst.

Es tritt hier sehr deutlich hervor, wie sich die beiden Vorstellungskreise des alten indegermanischen Himmelstrankes und des jüngeren indeiranischen Bergsoma krenzen. An einer

tranfelmben himmilischen Baum als indegermanisch in Betracht komment siehe Roseher a. a. O. 20 fg., E. H. Meyer Indeg. Mython II, 589 and die von diesem Forscher German. Mythologie S1 gesammedie Literatur.

Reihe von Stellen ist es der Berg, der sehr nachdrücklich als die Heimath des Soms bezeichnet wird. Diesen Berg, wie manche moderne Mythologen als selbstverstandlich anzunchmen scheinen, ohne Weiteres als ein Aequivalent der Wolke zo behandeln ist an sich verfehlt und wird auf das bestimmteste durch Stellen ausgeschlossen, welche die Berglaimath Somas der Himmelsheimath eines andern Wesens gegenüberstellen. Vom Weltordner Varuna wird gesugt: "In den Waldern breitete er die Lüfte aus, in den Rossen rasche Kraft, in den Kühen Milch. In den Herzen hat Varuna den Willon geschaffen, in den Wassern Agni, am Himmel die Sonne, den Soma auf dem Felsen" (Rv. V, 85, 2). Und in einem Liede an das Paar der beiden göttlichen Opferpatrone Agni und Soma: "Den Einen (näudich Agni) brachte Matarisvan vom Himmel'); den Andern raubte der Adler vom Felsen " (I, 93, 6). Aber ebenso bestimmt, wie hier, der concreten Wirklichkeit entsprechend, der Berg, ansdrücklich vom Himmel unterschieden, als Heimath des Soma betrachtet wird, nennen andre Stellen den Himmel. "Gedankenschool stürmte er einher und durchdraug die eherne Burg; zum Himmel fliegend brachte der schönbeschwingte Vogel den Soma dem Trager des Donnerkeils" (VIII, 100, 8). "Der einherschiessenda Adler, das Kraut tragend aus der Ferne, der Vogel die frohe Trunkfreude, den Soma brachte or fest ihn packend der Gottgesellte, von Jenem Himmel droben ihn raubend" (IV, 26, 6).

Schwungvolle Verse, offenbar einer Erzählung zugehörig, deren Prosabestandtheile uns fehlen, beschreiben die That des Vogels:

"Voran den Vögeln, ihr Marats"), soll der Vogel stehen, der schnelle Adler voran den Adlern, da der schön-

<sup>4)</sup> Val. öben S. 122.

<sup>5</sup> Spricky India zu seitien Kamplgonossen, den Winden?

180 finira.

beschwingte in eigner Kraft fahrend ohne Rad dem Menschen das gottgefällige Opfer brachte.

"Als der Vogel in fliegender Eile es von damen trug, schoss er gedankenschnell einher unf hreitem Pfade. Rasch ging er mit des Soma Süssigkeit. Da hat Ruhm der Adler erworben" (IV, 26, 4, 5).

Eine andre Erzählung, der vorangehenden eng verwandt (IV, 27), lässt den Adler selbst sprechen:

"Als ich noch im Mutterleibe war, kanute ich alle Geschlechter der Götter. Hundert eherne Burgen hielten mich in Gewahrsam. Da flog ich Adler sehnell heraus!)."

Nun spricht Soma:

"Nicht gutlich konnte er mich davontragen. Ueberlegen war er an Rüstigkeit und Kraft. Da liess Segensreich") die missgunstigen Unholdinnen zurück und die Winds durcheilte er mit Macht."

Der Erzähler fährt fort:

"Als da der Adler vom Himmel herabranschte, als die Winde den Segensreich davonführten"), liess Krsanu der

Ther Lugung des Verses schollt mir etwa hosagen zu sedlau, des der Adler, der schollten Matterfeibs die Gather alle kannte, durum under inmitten der fründlichen Pestangen ihret gedacht und den Weg zu danen gefannten hat. Mehr deren zu erfahren, was etwa noch im Spiele ist, worden wir her wie so sitt hie die die Frenklauegen, deren promische Reganzing fahlt, mehr hoffen dürfen. Bloomfield (Fostgruss an Rotte 149 tgg., Contributions V, I fgg.) bet sehr scharfelmig, über für under nicht überzeugund, nachzurechen gewacht, übes der Adler Agm setz glante, dass wenn des femtig ware. A siel im Vede mich in under Weis als in den ihn R. dahin gedantsten Sparsen im erkannen geben wurde.

<sup>7)</sup> Es ist nicht ausgeschlessen, dies der "Segenereich" (jurramith) in drosen und dem nichten Verse sergie in IV. 26, 7 eine eigen Person ist die an dieser Luftreie theilnimmt. Wahrscheinlicher ist es doch, der der Adler gemeint ist, wie dann die stehende Westerholung desselhen Ausgrank darauf führen khunte, dass eine Eig-gemein vorliegt.

by Dor Text ist offenhar venderlit and die Usberg-bung unideler.

Schutz, wie er auf ihn schoss, die Schne lesschnellen erregt in seinem Sinn 61).

"Der einberschiessende Adler brachte ihn, wie des Indra beide Genossen") den Bhujyn, vom hohen Himmelsgewolbe. Hinein") fiel da eine gestügelte Feder des Vogels, der auf seinem Pfade einberstürmte."

Nun kommit der Soma bei den Sterblichen an und sie pressen ihn für Indra:

"Den weissen Becher, mit dem Kuhtrank gesalbt, den schwellenden glanzenden Saft, der Süssigkeit Höchstes, von den Priestern dargereicht, setzte da Indra der Guadenspender au den Mund zum Rauschtrank: der Held setzte ihn an den Mund zum Rauschtrank".

So weit die Herabholung des Sona.

Die göttliche Persönlichkeit, welche Soma beigelegt wird, bleibt in der freien Entfaltung menachengleichen Wesens merklich etwa hinter Indra oder Varuna zurück. Die greifbare Gegenwart des Göttes Soma auf dem Opferplatz in der Gestalt der Somapilanze und des Somatrankes seizte dem allzustarken Schalten der vermenschlichenden Phantasie Schranken. Die Dichter preisen des Soma Weisheit und lichte Holmit, aber sie sprechen wenig von mensebengleicher Gestalt und menschengleichem Thun. Wo von seinen Heldenthaten oder wunderbaren Werken die Rede ist, pflegen ihm die Thaten Indras beigelegt zu werden; zu welchen er diesen als Rauschtrank begonstert hat, oder es sind jene farblosen Thaten, die nahezu ein Gemeingut aller Götter sind; er hat die Erde ausgebreitet,

<sup>6)</sup> Laber die Episode mit dem Schützen und der humbfallenden Feder, welleber eine Naturbeilentung schwerlich herrulegen sein wird, vol. ober S. 55. — Im Text less ich kubipat dans Accent.

<sup>7)</sup> Die Agvin. Es wird outroventi (I, 116, 21) zu home win, uzch der Verannlung von Bertholomae (K. Z. 29, 542). Vgl. Bhomfield, Contributions V p. 22 Ann.

D In den Somm?

182

den Himmel in seiner Höhe befestigt. Man preist ihn, dass er den Menschen erfreut: "Wir haben Soma getrunken; unsterblich sind wir geworden. Wir sind zum Licht gedrungen und haben die Götter gefanden. Was kann uns jetzt Missgunst anhaben, was die Bosheit, du Unsterblieher, des Sterblichen?40) Und vollends gedenkt man zu unzähligen Malen des Soms als des Genossen und Begeisterers der Götter, von dessen Kraft erfullt Indra seine ungeheuren Thaten gethan hat, Angernsen aber wird Soma selbst fast nur in Jenen Liedern "an den sich Läuternden", in den Zanbergesängen, welche über dem das Wollensieb durchlaufenden Trank gesungen werden. Da preist man die Somagusse, welche sieh in den Wald der holzernen Kufe wie machtige Buffel hineinsturzen, sieh darin mederlassen wie Vogel im Walde. Wie Rennpferde nach Ruhm verlangend über die Bahn jagen, wie Strome in die Tiefe rinnen, wie Regenflathen sich über die Erde ergiessen, eilen sie Indra zu. Soma kleidet sieh in das Kuhgewand die ihm beigemischte Milch -; er umhüllt sich mit Sonnenglanz und lässt selbst durch seine Kraft die Some ergläuzen. Die Sanger singen schon geschmückte Lieder über ihn wie Mutterkühe dem Kalbe zubrüllen. Es ist ein formleses Gawirr von Bildern und mystischen Phantasmen, von denen diese Somalieder voll sind. Wie anders als die Poesie, welche Griechenland dem dionysischen Rauschtrank und seinem Gott gewidmet hat! Hier die Dumpfheit des von rituellem Geheimnisswerk umgebenen feierlich frommen Zauberrausches, dort das unwiderstehliche, schönheitverklärte Siehlösen aller Tiefen der weinbegeisterten und gottbegeisterten Seele. -

Wir haben schliesslich hier einer Vorstellung zu gedenken, welche mit Sieherheit zuerst in jungen Theilen des

VIII, 48, 2. Man halt übrigens darauf, dans die von Some gespeinlets Erregung in heihaman Grenzen bleiht. Verseitze uns nicht in Schrecken, Soma, nicht in Furzhe, o König, triff nicht unere Herzen mit deinem Ungesting. VIII, 79, 8.

Reveda nachzuweisen ist: der Identification des Sona mit dem Mondo!). Wir berührten schon oben (S. 177), dass eine derartige Vorstellung über den himmlischen Sitz des Göttertranks uralt gewesen sein kann. In der gressen Hauptmasse der gevedischen Lieder scheinen doch ihre Spuren antweder ganz zu fehlen oder nur von nebensächlicher Bedeutung zu sein\*). Unter der kaum überschbaren Menge jener Phantasiespiele, welche in den Somaliedern um die Vorstellung des vergottlichten Trankes gehauft werden, findet sich Manches, was auf eine Verkorperung des Soma im Monde gedeutet werden kann?), aber dass diese Deutung jedesmal eben nur möglich ist, vermindert ihre Wahrscheinlichkeit. Ich glaube cher, dass es sich in der That um Zusammenhänge andrer Art handelt. Sehr häufig wird der Soma in Beziehung zu den Vorstellungen von Himmel, Licht, Sonne gesetzt. Er hat die Sonne aufgeben lassen, leuchtet wie die Sonne, läutert sich am Himmel, blickt vom Himmel herab, wehrt durch sein Licht das Dunkel ab; das Amrta (der Unsterblichkeitstrank) ist unter den Lichtern des dritten Himmels verborgen1). Man sicht, wo über den allgemeinen Vorstellungskreis von Licht and Himmel himans eine Hindeutung auf ein bestimmtes Himmelslicht vorliegt, ist es die Sonne, zu welcher der Soma in mystischer Beziehung gedacht wird. Diese Beziehung bernht wohl vornehmlich darauf, dass wie Indra, wie Agui, so auch dieser Gott ein Kampe des Lichts gegen die Finster-

<sup>1)</sup> Bekanntlich hat Hills-brandt in seiner Vedischen Mythologie (Bami I) diese Identification, in walcher er ein Fundament seinen der Allesten indischen religiösen Wesens erhlicht, zum Gegenstaml einzehender Erarterungen gemacht. Ich verweise die nabere Anseinundersetzung mit derseiten in einen Kazura aus Schluss dieses Bucha.

F. So ist anch das Ritgal des Sommonfers in keiner Weise auf den Typus eines Mandfestes augsselmittum.

Polapisk solches Acasseringen finiet man im Excurse.

<sup>9</sup> Ry. VI, 44, 23, vgl. Macdonell, Journ. R. As. Soc. 1893, 483.

184 futra-

niss ist: der höchste Ausdruck aber des Lichts ist die Sonne. Und Indra begeisternd hat Ja Soma an dessen Kraftthat, der Gewinnung der Sonne, theilgenommen!). We aber diese Beziehung zur Sonne oder auch die oft berührte uralte Vorstellung von der himmlischen Heimath des Göttertranks in unbestimmter Allgemeinheit ausgedrückt wurde — wie sie so oft im Veda ausgedrückt worden ist —, konnten sich ausserordentlich leicht Wendungen ergeben, welche, wenn man sie mit dem Gedanken an den Soma — Mond des spätern Glaubens betrachtet, die Deutung auf den andern grossen Lichtiräger als möglich erscheinen lassen.

Indess, wie bereits erwähnt, an einigen jungen Stellen des Egwedn zeigt sich in der That jene Gleichsetzung des Soma mit dem Monde unzweideutig genug. So vor Allem in dem grossen Hochzeitslied (X, 85), in welchem als Gatte des göttlichen Sonnenweibes Soma erscheint<sup>2</sup>): wer anders sollte das sein als der Mond? Jenes Lied sagt: "Am Himmel hat Soma seine Statte... im Schooss der Gestirne ist Soma hingesetzt. Soma meint man zu trinken, wenn das Kraut zerquetscht wird: der Soma aber, den die Brahmanan kennen, von dem geniesst Niemand... Was man von dir abtrinkt, o Gott<sup>2</sup>), das schwillt dir wieder zu. Väyn ist des Soma Wachter. Der Jahre Abbild sind die Monde."

Man sieht, hier wird die Verstellung von der Somanatur des Mondes als ein Geheimniss ansgesprochen, das nur die Brahmanan kennen. Ist der Gedanke aus alter Vergessenheit wieder aufgeleht? Oder ist er neu geschaffen? Eine sichere Entscheidung wird kaum möglich sein. Aber die Motres, aus denen beraus er verständlich wird, lassen sieh wohl auffinden. Der Soma ist, wie wir sahen, gleich dem Monde ein

<sup>1)</sup> Weiteres über die Rezisbung des Sonte gar Sonne e. im Recets.

Vgh meine Bemerkungen in den Gött, Gel, Ans. 1889 S. 7.

<sup>1)</sup> Oder zu leben dereit? "Was die Gotter von dir abtrinam." ---

himmlisches, er ist ein lichtes, die Dunkelbeit bekampfendes Wesen. Der Mond nimmt ab und wieder zu. So wird der Soma ausgetrunken!), und das Ritual kennt andrerseits ein dem "Anschwellen" des Mondes paralleles "Anschwellen" der Somapflanzen, wenn die halb ausgepressten Stengel frisch befeuchtet werden. Der Mond ist der Beforderer des Pflanzenwuchses, der Herr und Schutzpatron des Pflanzenreichs; der König aller Pflanzen aber ist als vornehmste und heiligste Pflanze auch der Soma. Der röthlich belle, feurige Somatropfen fliesst in das Wasser, wie der helle, feurige Lichttropfen des Mondes in den Wolkenwassern schwimmt\*). So wird es begreiflich, dass der Mond als der in der Himmelshöhe weilende Soma erscheinen kounte; eine Idee, die belden Ritnallehrern und nicht minder bei den Poeten Indiens, wie bekannt, das grosste Glück gemacht und einer Falle spitzfindig krauser Theologeme wie zierlicher Dichtungsblüthen das Dasein gegeben hat, welche zu beschreiben wir uns an dieser Stelle versagen mussen.

## Varuna, Mitra und die Adityas.

Wir kommen zu einem Götterkreise, der in sich ebenso fest zusammenhängt wie er sich von den übrigen Gottheiten scharf abhebt. Es sind Götter, bei denen nicht wie etwa bei Indra bestimmte Thaten, müchtige durch sie bewirkte Katastrophen des Weltlebens im Vordergrunde stehen, sondern vielmehr der grosse gleichmässige Character ihres Daseins und steten Wirkens, wo dann freilich die Vorstellung nicht aushleibt, dass die Ordnungen, in welchen und nach welchen sie walten, anch von ihnen gesetzt sind. Zwei grosse Götter,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Zum Mond als Götterspaiss vgl. s. B. Chandegya Upanishad V, 10, 42 Denssen System des Verläntz 115 fg.

F) Gunz ansdrücklich hniest as VIII, 82, 8; "Der Sann, der in dem Kufun unsmachen ist wie der Mond in den Wassern".

Mitra-Varana<sup>1</sup>), unter einander eng verbunden, stehen an der Spitze der Ädityas, einer von ihnen ein allergrösster, Varana. Die Gesammtzahl der Ädityas ist sieben<sup>2</sup>), aber nirgends giebt der Rgweda eine Anfzahlung der sieben Namen-Wenn es allenfalls möglich ist. Namenreihen, die sieh an verschiedenen Stellen finden, zu einer Liste von sieben zu

<sup>)</sup> Hoher den Namus Varuma s. unten S. 194 Aum. I. Was Mitra animugt, on wards each horgebranhter Anthonoung des Worr einsicht appullativesch Fraund' heissen und dahne der Gotz seinen Namen haben. Mir ist walmscheinlicher, dass der Verhauf der umgekehrte war. Der tien Mira wurde - som in hahirmischer Zeit - beim Abschlaus von Vertragen one Freundschaftsbandulesen augerafen. Das dates gebrauchliche Ritual ist nicht bekannt, Asusserungen des Verla konnen vielleicht ibnie gedoutet worden, dass ein den Mitra reptisontirender Fetisch mit Butler beachmiert and in ceremonicilar Weise irgendere andgestellt oder plades golagt wards (vgl. Rt. V. 3, 2; Vl. 15, 2; VIII, 74, 2 and therhange the Stellen, welche run Mitte als sudhite redon); auch ein Zusaminengebes dur Vertragefrennitschaft schliesenden Theile durch sinten Schritte (ftr. X, 8, 4) schwint stattgefunden in haben. So let Gott Mitra die Verkarpernag des Vertrags, des Freundschaftshumies, und se kommt seiter (zamichat affendur als Masc.) Im Vede wie im Avesta zu der Bestentung "Band" and slame much im Vede su der Bedeutung "Varhändeter", Promod ..

Rv. IX, 114, 3). Um die Adityas zu fossein, schlägt man siehen Pflicksin (Taitt, Sanh. II, 3, 1, 5): eln am so beneichnenherer Ritus, als er in
emem Text überliefert ist, der ihn, von dem Glauben an die Zwölfrahl der
Adityas beherrscht (a. segleich), nicht mehr vorstehen konnte. Rv. X. 72,
R. 9 (rgl. Av. VIII, 9, 21) ist, von einem nehten Kinde der Aditi die
Rode, dem aus dem todien Ei entsproisemen" (martönda), welches die
Matter versesslen habe, schrend sie "mit dem sieben in den Göttern binging". Was auch die Heibentang dieses Mythus ein mag, maresgebend
als die Zuhl der lebendigen, wirkenden Ädityas ist die Siebenmid, um ei
viel mehr als von irmischer Selte har (a. u.) sieh diese Zahl bestätigt.
Wenn die Jüngeven verlischen Texte die Zahl der Adityas auf zwölf angeben,
so beruht das auf der bekannen mystisch-symbolischen Parallelisirung des
Gottergroppen und der Metraz dabei fällt den Ädityas nin aus zwölfeilbiges
Reiben gehildets V-remasse Jagan zu.

combiniren, so ist doch eben die Thatsache, dass man zu diesem kunstlichen und unsiehern Verfahren zu greifen genothigt ist, bezeichnend für die Unsicherheit, in welcher die Individualitat der kleiperen Adityas schwebt; welcher Eindruck durch den oberflächlich allegorischen Character einiger dieser Nameo wie Amsa "Antheil" und Daksha "Tüchtigkeit" noch verstärkt wird). In der That hören wir von den einzelnen dieser Götter kanm etwas; sie tragen einen Gesammtcharacter, welcher eben nur die im grossen Maassstabe dem Varuus and Mitra zukommenden Züge einfach wiederholt. Danach kann es auch nicht überruschen, wenn in einem jüngeren vedischen Text!) eine ganz andere, zu den Anhaltspunkten des Rgveda in keinem Fall passende Liste der Adityas begegnet. Die Siebenzahl beruht eben offenbar nicht daranf, dass von den einzelnen als Adityas betrachteten göttlichen Personlichkeiten gerade siehen vorhanden waren, sondern jene Zahl bildete einen feststehenden Rahmen, den man durch Hineinfügung der einzelnen Götter ausfällte oder vielmehr auszufüllen kaum auch nur den Versuch machte.

Ganz dieselben Verhaltnisse keinen im Avesta wieder?); die erwähnten vedischen Thatsachen müssen daher in allem Wesentlichen auf die indoiranische Zeit zurückgehen. Zwei grosse Götter, Mithra-Ahura, sind unter einander eng verbunden; einer von ihnen — Ahura —, ein allergrösster, steht an der Spitze des Kreises der Amesha-spenta. Die Gesammtzahl der Amesha-spenta ist sieben; die abstracten Namen der kleinen unter diesen Göttern ("Gesundheit", "Unsterblich-

<sup>()</sup> Ehemo uriboilt Bergaigne III, 99; rgl. anch M. Maller S. B. K. XXII, 253; Dermesterer Ormani et Abriman 59 fg;

<sup>3)</sup> Taittirtys Aranyaks L 13, 3.

<sup>4)</sup> Es fot namentlich des Verdieuet Roth's (Z. D. M. G. VI, 69 (g.) and Darmesteter's (Orinard et Ahriman) dies in mustergiltiger Weissgewigt in habon.

keit", "Guter Gedanke" u. dgl.), von den vedischen Adityanamen durchaus verschieden, deuten auch hier auf nachträgliche Ausfullung des von altersher gegebenen Rahmens der
Siebenzahl. Man empfängt den Eindruck, dass der Zusammenhang mit den Naturwesenheiten, deren Siebenzahl dieser
Conception zu Grunde lag, sehon in indoiranischer Zeit
wenigstens bei einem Theil der betreffenden Götter abgeriesen war.

Der Character des Varuna und der Adityas überhaupt fisst sich - ebenso wie derjenige der avestischen Ameshaspentas - zusammen in der Vorstellung eines himmlischen Konigthums, das alle Ordnungen der Welt verwaltet und dessen physische Erscheinung die Attribute hochsten Lichts, speciell des Sonnenlichts an sich trägt1). Der Titel König (rujan) oder Fürst (kshatriya) wird zwar nicht unsschliesslich aber doch weitaus vor allen andern Göttern diesen beigelegt; von Fürstlichkeit, schoner Fürstlichkeit, erhabenster Fürstlichkeit u. dgl. ist vorzugsweiss bei ihnen die Rede\*). Besonders deutlich tritt das Wesen dieser Götter hervor, wenn man sie neben Indra halt. Man glaubt neben einem Barbarengett die Götter einer haber eivilisirten Welt zu sehen. Dort ein übermachtiger Held, der etwas von einem göttlichen Raufhold an sich hat, der unergründlichste Trinker, nicht ohne humoristischen Anflug. Hier die enhig leuchtende Erhabenheit eines heiligen, die Ordnungen des Kosmos bewahrenden, sundenstrafenden Königthums, "Der Eine todtet die Feinle

1 Liebtroiche Fürstlichkeit\* beiest es kurz und bereichnend Rv. L.

<sup>2</sup> Man vergleiche Grassmann unter vojen (besonders im Dunt und Plarid), kahateige, kahatee und den Compositen diese Worts: webes man den vergleichsweise veringen Umfang der Mitra-Varmus-Texte naben den an Indra etc gerichtsten in Ameldag bringen mans. Es esi her noch hamsekt, dasse im Ritaal der Känigsweibe und verwamfter Communication varmus eine besonders betvortretende Stellung einnimmt.

in den Schlachten; der Andre schirmt die Gebote immerdar", sagt ein Dichter von Indra und Varuna<sup>1</sup>).

Ehe wir aber das Verhältniss Varunas und der Adityas zo der Idee einer höchsten Welterduung naher entwickeln, müssen wir noch bei ihren physischen Attributen verweilen. Im Allgemeinen lassen sich diese in die Worte zusammenfassen Himmel - Light - Soune, Vom weiten Himmel her blicken Mitra und Varuna über die Welt. Am höchsten Himmel besteigen sie ihren Wagen. Sie besteigen ihren Thron beim Auflenchten der Morgenröthe, beim Aufgang der Sonne. Die Sonne ist Varmus Auge. Oder sie ist das Auge von Mitra und Varuna; "Aufgeht das grosse Auge der beiden, Mitra und Varama, das liebe, untrügliche". "Verehrung dem Auge des Mitra und Varuna ... dem weithin sichtbaren, gottgebornen Glanz, dem Sohn des Himmels, der Sonne singt". Mitra und Varuna lassen die Sonne am Himmel einporsteigen; Varuna hat ihr die Wege geöffnet; oft ist in Liedern an die Adityas vom Sonnenaufgang die Rede"). Ja die Sonne wird wie in der spätern Literatur so schon im Rgveda geradezu Aditya genannt3). Es scheint, dass einmal3) als die beiden weissen, weithinschauenden (Augen) des Varana Sonne und Mond verstanden werden, und von Mond und Sternen ist als dem Befeld Varanas gehorehend die Rede in

<sup>9</sup> Wer haben der im Veda direct ale seiches ausgesprechene Verhaltniss einer gewissen Rivalität, die zwischen Indra und Varune obwaltst, eben aben S. 14 fg. berührt. Ther sei nur noch dagust hingewissen, dass — wie schoo Berguigne (III. 108 vgl. 207) bemerkt hat — die reschiedene Natur Indras und Varunes oder der Adityse sich auch in der Verahiedenbeit dessen, sim was man diese Uniter hittet, waterspiegelt: Indra sell für seinen Vereferer kämpfen, ihm Sieg spenden, ihn mit Gibtern liberschütten, Varune IIm über Augst und Note handberühleren, seine Schuld vergeben, sich seiner erbarmen.

<sup>3)</sup> Man findet die Materialien bei Bergaigne III. 109, 116 fgg.

<sup>4)</sup> Ebendina Hot 107 A. L.

<sup>9</sup> Re. VIII, 41, 9. Vgl. Hillsbrandt, Varana and Mitra S. 23.

dem Verse: "Jene Baren"), die dort oben hingesetzt sind, die man des Nachts sieht, wehin doch sind sie hei Tage gegangen? Untenglieh sind Varunas Gebote. Leuchtend wandelt der Mond des Nachts".

Neben dieser unterschiedslosen Verbindung aber, in welche die meisten Texte Varuna so gat wie Mitra und wie die Ädityas überhaupt mit den Vorstellungen von Lieht und Sonne bringen, finden sich Spuren einer andern Auffassung, welche das Reich Mitras und das Varunas gegen einander abgrenzte: Mitra berrechte über Tag und Sonne, Varuna über, die Nacht.

Dass im Avesta und dem gesammten persischen Culturkroise Mithre als Sonnengott oder hier und da gemaner als ein zu der Sonne in speciellster Beziehung stehender Lichtgott erscheint, ist allbekannt. Bei der grossen Uebereinstimmung zwischen Veda und Avesta, welche eben für das hier in Rede stehende mythologische Gebiet characteristisch ist, genugt schon diese That-nobe, um filr die Deutung auch des veilischen Mitra als Sonnengottes eine starke Vermuthung zu begrunden. Prüft man daraufbin die vedischen Materialien, so wird man die Spuren einer Beziehung des Mitra auf die Sonne, welche über die eben besprochene allgemeine Verbindung der Adityas mit der Sonne binausgeht, stark verblasst, fast verschwunden finden, wie nherhaupt die ganzo Gestalt des Mitra sich im Veda als ein im Verblassen begriffenes Ueberbleibsel aus vergangener Zeit darstellt; ganz verschwunden aber sind jene Spuren in der That nicht. Der einzige an Mitra gerichtete Hymnus des Egyeda") ist voll allgemeiner Ausdrücke ohne jede Spur der concreten Weirdungen, in welchen die Dichter von dem Gotte Surya, dem

Das Gestien. — By I, 24, 9.

 $<sup>\</sup>tau_2$  III, 59, möglicherweise in sawi Hymnen (Vers 1-5, 6-5) an zerlegem.

im Bewusstein dieses Zeitalters lebendigen Sonnengott zu sprechen pflegen. Aber im Atharvaveda<sup>1</sup>) lesen wir, leider — das darf nicht versehwiegen werden — mitten unter einem ziemlich wilden Gemisch von alten mythologischen Brocken und modernen Speculationen, folgende Wendung, die dort von dem ullumfassenden, in allen Wesen lebenden bachsten Gott gebraucht wird: "Am Abend wird er Varuna, Agni; Mitra wird er morgens aufgehend". Das heisst abends identificirt sich der Gott mit dem nächtlichen Träger des Lichts, Agni, und zugleich mit Varuna, den wir hier wie an den weiterhin zu besprechenden Stellen als Beherrscher der Nacht kennen lernen; des Morgens aber — was kann das aufgehende Wesen, das dann Mitra heisst, anders sein als din Sonne?

Ich weiss von keiner Stelle des Verla, an welcher die Identification des Mitra mit der Sonne in ahnlicher Bestimmtheit auftritt wie hier. Sehr viel hänniger sind Aeusserungen zwar nicht desselben aber doch eng verwandten Inhalts, welche die Rolle von Varuna und Mitra nach dem Gegenants von Nacht und Tag oder Morgen unterscheiden. So im Atharvaveda"): "Was Varuna zusammengedruckt hat, soll Mitra am Morgen auseinander biegen". Und dann durch die gauze Brahmannliteratur zahlreiche Stellen, die in verschiedener Form dieselbe Vorstellung wiederholen, dass Mitra der Tag, Varuna die Nacht geschaffen hat<sup>3</sup>). Und übereinstimmend

XIII, 3, 13, — Die Stellen, welche Hillabrandt. Varaus und Mitra S. 114 fgg. gesammelt hat, halte ich ansser dieser anen nicht für beweiskraftig.

<sup>2)</sup> IX, 3, 18. Vgf. Hillabrandt a. a. O. 67. — Die rgvedischen Stellen, an dem n Bergalpus (III, 117 feg.) die elle Auschauung hat nuchweisen wellen, hatte ich nicht auch nur für einnahernet sicher halten.

<sup>4</sup> Einige diaser Stellen aind genammelt bei Bergangen III, 116 fg., Bahrling-Kath a. v. Varuna, V. Henry an Av. XIII, 3, 13.

damit auch im Ritual die öfters begegnende Vorschrift, dass man Mitra ein belles. Varuna ein dunkles Opforthier, oder dass man beiden Göttern zusammen ein "zweigestaltetes") darbringen soll.

Es ware ein schablonenhaftes Verfahren, dessen Linrecht sich an immer zahlreicheren Punkten des verlischen Forschungsgebiets heransstellt, wollte man aus dem verhältnissmassag jungen Alter dieser Stellen schliessen, dass es sich hier um eine gegenüber dem rgvedischen Gedankenkreise seenndare Vorstellung handelt. Es liesse sich nicht absehen, wo im Kreise der alten Auffassungen — wenn wir für alt nur die in den alten Texten belegten anerkennen — die Wurzeln der neuen gelegen hätten: zumal die Richtung, in welcher das jüngere Zeitalter die Conception des Varuna weiterentwiekelt hat, bekanutlich eine ganz andre ist als die auf eine Gottheit der Nacht. Für Mitra speciell kommt entscheidend die Bestätigung hinzu, welche der iranische Mithra ergieht. So scheint mir kein Zweifel, dass wir es hier in der That mit uralten Vorstellungen zu thun haben.

Ist dies aber richtig, so haben wir nun, wie mir scheint, nur noch einen kleinen und geradezu unvermeidlichen weitern Schritt zu thun, um die ursprüngliche Naturbedentung des ganzen uns hier beschaftigenden Götterkreises zu erfassen.

Man überblicke noch einmal die Materialien.

In Indien wie in Iran ein Kreis von sieben zusammengehörigen Göttern. Ihr Wesen scheint irgendwie mit Himmel und Licht zusammenzuhängen. Zwei von ihnen, ein engverbundenes Paar, ragen weit über die andern hervor, welche mehr oder minder zurücktreten und verschwimmen. Von den beiden ist der eine ein Sonnengott. Der andre vereinigt

<sup>4)</sup> Se Tritt, Sande II, 1, 7, 3 fg. Gemeint let natürlich webs und schurze, die öhrigvas durch Maite, S. II, 5, 7 ausdrücklich bestätigt und — Vgl. Hillschraudt 67, 90.

die Attribute eines Lichtwesens mit der speciellen Beziehung auf die Nacht, über die er regiert.

Mir scheint, dass an dem Ergebniss von all dem kein Zweifel sein kann: der ursprünglichen Bedeutung nach liegen hier Götter von Sonne (Mitra), Mond (Varuna, iranisch Ahura) und den fünf Planeten vor!).

Ich glanbe ferner, dass sieh diesem Satz wenigstens mit grosser Wahrscheinlichkeit die weitere Behauptung anreihen lässt: das indoiranische Volk hat diesen Götterkreis von aussen her übernommen.

So stark sich auf dem in Rede stehenden mythologischen Gebiet die Uebereinstimmung zwischen Indien und Iran accentuirt, so ganz versagt die Vergleichung von Gottheiten andrer indoeuropäischer Völker. Man halte daneben die Verhaltnisse, die bei altererbten Gestalten wie Indra oder den Asvin oder den alten Elementen des Soma vorliegen: man wird sich des Eindrucks nicht erwehren können, dass bei so hervortretenden Gottheiten wie Varuna und den Adityas doch wenigstens etwas von Spuren ihrer Existenz

<sup>3)</sup> Vermuthlich gebührt die Princität in der Erkommiss hiervon Hillion and to der in some Vedischen Mythologia (I.S. 535) eagle "Mond and Some and violarcht noch in oner autern rich rizanaten Dualgottheit authenon, - in Verma and Mara. Ich hin in vinom festen Ertheil aber on noch nicht gelangt. Auch Harry (Victoria benhmanlich Periode der Religion) behandelt Varmps als Mondgott. He erhöht vielheicht des Gewehl der betreffenden Auflassung, wenn ich erwähne, dass ich unale-Längig von diesen Forschern zu derselben gelangt bin. - Hier sel wech bomorks, dans sich aus der Denning von Mitre mai Varmes als Sunne und Mond auch die wie es scheint uralte traditionelle Verensiellung des M. vor V. erklärt, die im Veile das regeliniasage ist, aber such im Avesta thre Spur zurückgelessen hat (Darmsstoter, Ormand of Abriman S. 65 Anni. 76). Bei der übervagenden Bedeutung der Varnga-Aleira ums diem Reitsenfolge suffallen, and kann would die Vermothung erweel u. dass sie die Spar einer der historischen vorangebenden Gestalt der betreffenden Comreption anthographic.

ausserhalb Indiens und Irans zu erwarten würe'). So werden wir schliessen müssen, dass das inderranische Volk diese Götter geschaffen oder von auswärts aufgenommen hat. Nun erwige man, dass jenes Volk einen Sonnengott und Mondgott von altersher hatte, die als solche auf das unverkennbarste characterisirt waren und "Sanno" und "Mond" hiessen. Hier nun erscheint ein zweiter Sonnengott; hier erscheint ein Mondgott, dessen Naturbedeutung allem Anschein nach schon in indoleanischer Zeit über ethischen Attributen vergessen oder nahezu vergessen war; hier erscheinen weiter in diesem Kreise höchster Herren der Welt, gleichfalls ihrem ursprünglichen Wesen nach unverständlich geworden, Götter der fänf Planeten, um welche sieh das vedische wie das avestische Volk kaum bekummerte, und die überdies im iranischen Glauben zu den bösen Machten gerechnet wurden. Ist es da nicht wahrscheinlich, dass die Indoiranier hier von einem benachbarten Volk, welches ihnen in der Kenntniss des gestiraten Himmels überlegen war, also aller Vermuthung mich von Semiten<sup>2</sup>) entlehnt haben — entlehnt als etwas vielleicht von Anfang an nur halb Verstandenes")? Und wenn man die Götterwelt des Veda daraufhin überblickt, empfängt man nicht in der That den Eindruck, dass dieser festgeschlossene Kreis von Lichtgöttern sich von den übrigen Wesen des vedischen Olymp als etwas Eigenartiges, Fremdes ablieht?

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Die alle fileichung Varuna = Olourog hat sieh bekunntlich rebestücher Seite als hächst bestenblich und nur durch gezwungene Auckunfteneuel haltbar herangesitellt. Ist unere Deatung des V. als Mondgellrichtig, so ist jener Gleichung vollande aller Boden entzogen.

is Oder etwa con Akkadiera.

<sup>2)</sup> Hier mag ühriguns die Vrage aufgeworfen werden, oh nicht es Rost des Verständnisses die er Goltheiben durin geschen werden durf, wer as im Aresta (Yasht X, 145) heisett "Mithra und Aharw die beiden ger—e unvergänglichen heilligen vereieren wir, und die Sterne und den Mand und die Sonne" etc. Achalich Yasan VII, 13.

Ist nicht Varuna neben Indra, der weltbeherrschende Sonveran neben dem starken, durstigen Dreinschläger — wir berührten diesen Gegensatz sehon oben (S. 188) — der Repräsentant einer älteren, böheren Cultur, der Zeuge einer belebenden Berührung des Volks, das damals vor der Schwelle Indiens atand, mit der Cultur westlicherer Nationen!)? Früher, scheint es, als die indomropäischen Völker waren Semiten zum Ernst ethischer Lebensbetrachtung herangereift: ist es ein Zufall, dass es gerade diese, wie wir meinen, von semitischem Einfluss berührte Stelle ist, wo der Glaube an die gewaltig wirkenden Naturmächte die entschiedenste Richtung auf das Ethische nimmt?

Das Rta. Die Darlegung dieser Vermuthungen, welche von der physischen Wesenheit des Varma und der Adityas ausgingen, hat uns zuletzt sehon zu der Rolle hinübergeführt, welche diese Götter als Herren der Weltordnung, als höchste Wächter über Recht und Unrecht spielen. Wir müssen in diesem Zusammenhang vor Allem zu einem Verständniss der Beziehung zu golangen suchen, in welcher Varuna und die Ädityas zu der Idee des Rta ("Ordnung") stehen, und so wird es hier am Platze sein, über die Bedeutung dieser Idee in der vedischen Betruchtungsweise der natürlichen und menschlichen Dinge emige Bemerkungen einzufügen.

Schon in indoiranischer Zeit hatte das Nachdenken über die in der Welt herrschende Ordnung, über das durch eine höhere Macht vorgezeichnete Eintreffen dessen, was eintreffen muss oder soll, zur Schaffung dieses Begriffs des Eta (etwa "Bewegung") geführt, welcher für die priesterliche Weltauffassung bereits jenes Zeitalters im Vordergrund des

<sup>4)</sup> Man less etwa den akkadisel-babyloniseben flymmus en den Mondgutt bei Sayer. Hilbert Lectures 160 tr., und fruge sich, ob derselbe dem Ton der Varmahymmen nicht ganz nah steht.

Dunkens gestanden und eich im Veda wie im Avesta in dieser Stellung behauptet hat?).

Das Geschehen, in welchem die Macht des Rta zur Fascheinung komunt, ist ein höchst mannichfaltiges, durch die ganze Welt reichendes\*). Für uns - begreiflicherweise nicht für die vedischen Dichter selbst - sondert sich zuvörderst das Wirken des Rta in der Natur ab. Die Vorgange, deren steres Sichgleichbleiben oder deren regelmässige Wiederkehr die Vorstellung der Ordnung orweckt, gehorchen dem Rts. oder ihr Geschehen ist Rta. "Rta stromen die Flüsse". "Nach dem Rts hat die himmelsgeborne Morgenrothe aufgeleuchtet". Die welterdnenden Väter "haben nach dem Rta die Sonne am Himmel emporgeführt", die selbst "das helle, sichtbare Antlitz des Rta" ist, während das Dunkel der Sonnenfinsterniss, welches unter Durchbrechung der Naturordnung die Sonne umhüllt, "dem Gebot zuwider" (apacrata) sein Wesen. treibt. Um den Himmel lauft das zwolfspeichige Rad des Rta, das nie alt wird - das Jahr. Besonders wird die Macht des Ria auch da sichtbar, we das Befremdende, scheinhar Widerspruchsvolle zur immer wieder sich bestätigenden und erneuernden Thatsache wird: jenes Wunder, welches dem Menschen Nahrung schafft, dass die dunkle Kah die weisse Milch giebt, die role den garen Trank, wird von

<sup>1)</sup> Man vergleiche namentlich Darmesteters vorzügliche Auseinandersetzung über vod etw zu vert aufa, Ormazd et Abriman S. 7 igg. Cherecterstich dafür wie weit die Uebereinstlimmung zwischen Vedu und Araba in Beug auf die Verstellung des Ria — Asha geld, ist das langst von des genanntes Forscher hervergehobene wertliche Zusammentreffen der behörsetigen Texts in dem Ansdruck "Born des Ria" (khā riasya Rv. II. 28, 5) unhab? khān Yama X. 4). — Ohm Zwelfel würde im Vedu noch viel underven Ru die Reide sein, wenn dasselles zu den Objecten der Anbernung and des Opferendtes gelöfte hätte.

<sup>7)</sup> Duber die Neigung der verlieben Dichter, in längeren Abschnittdie verschiedensten Wendungen zur Verherrlichung des Rie an ernander zu reiben

Das Ros. 197

verlischen Dichter als "das durchs Rta gelenkte Rta der Kuh" gepriesen; Agni, das geheimnissvoll in Wassern und Pflanzen wohnende, aus den Reibhölzern hervorbrechende Feuer, heisst der Sprass des Rta, der im Rta geborene. Im Thun der Menschen wirkt das Rta als das sittliche Gesetz, welches, um die von der vedischen Ausdrucksweise in den Vordergrund gestellten Wendungen zu gebrauchen, Wahrheit und Gehen auf dem geraden Wege gebietet. "Das Ria und das Wahre" ist eine stehende Verbindung; als Gegensatz zu "wahr" wird hanfig gerta "was nicht rea ist" gebraucht. Dem Menschen, der durch Trug oder tückischen Zauber seinem Mitmensehen schadet, sieht der Ehrliche gegenüber, "der nach dem Rta trachtet". Zu seiner Zwillingsschwester Yamt, welche ihn zum incest verleiten will, sagt Yama: "Was wir früher nicht gethan haben, wie sellen wir das jetzt, Rta redend dem Angta nachtrachten?" "Wer dem Rta folgt, des Pfad ist schön zu gehen und dornlos."

Besonders aber tritt in den vedischen Hymnen unter den Gebieten, auf welchen sich das Rta manifestirt, das des Cultus hervor. Man gieht, scheint mir, dem Gedanken eine zu enge Wendung, wenn man das Rta in dieser Beziehung nur als den technisch correcten, rituell geregelten Gang der Cultusvollziehung versteht. Vielmehr ist gemeint, dass im Opfervorgang die grossen Ordnungen des Weltganzen leben und wirken. Wie dem Rta gehorebend die Flüsse stromen, die Morgenröthen zur festgesetzten Zeit wiederkehren, so geschicht es auch "unter des Ria Auschurung", dass Agni zum Opfer entflammt wird, "der Spross des Eta", "der mit dem Rta sein Werk that"; "auf dem Pfade des Rta" bring! er den Göttern die Opferspeise. Und angleich wird das Opfer auch von der moralischen Seite des Rtabegriffs berührt, insofern es im Gegensatz zu den versteckten Ranken der mit bösen Geistern sich verhündenden Zauberei als Verkörperung des Wahren und Rechten dasteht. Die Vater haben die

Satzung des Opfers erfanden "das Ris kündend, das Rechte (r/v) denkend". "Die Götter ruf ich rein von Zanber; mit dem Ris thue ich mein Werk, schaffe ich mein Denken". Wenn das Gewicht, welches in der Ausdrucksweise des Veda auf diese Beziehungen des Ris zum Opfer fallt, unverhältnissmässig bedeutend scheinen kann, so mussen wir eben im Auge behalten, dass hier durchweg Priester von ihrem priesterlichen Werk, welches für sie im Mittelpunkt alles Denkens und Thuns sicht, reden: in der That werden wir dabei zu bleiben haben, dass das Wesentliche in der Idee des Ris die Vorstellung der physischen und moralischen Welterdung ist, die sacrificale Bedentung des Ria aber darauf berüht, dass die Sphäre des Cultus den vedischen Dichtern als von den Strömungen jener Welterdung besonders mächtig durchdrungen erschienen ist und erscheinen musste.

Personificirt worden ist das Rta nicht. Jone weit und breit durch das Weltganze reichenden Erscheinungen, die an der Anschauung des Rie geführt haben, unter einander durch das Band tief innerlicher Gleichartigkeit zussammengehalten, aber nirgends der Phantasie die Gestalt einer in ihnen allen zumal wirkenden Persönlichkeit aufdrangend, konnten sich wohl - wir werden hierauf sogleich zurückzukommen haben mit fertig herzugebrachten Göttergestalten associiren, aus sich selbst aber mussten sie eher die Vorstellung einer unpersonliehen Macht erzeugen. Wohl haftet dem Rta ein gewisser Andlug von Concretheit an'). Es finden sich Ansatze an einer wenn auch noch so vagen Localisirung: die Morgenröthen kommen erwachend von dem Sitz des Rta her; oder der Opferplatz wird als Sitz des Bta vorgestellt. Es giebt Pfade des Rta - dies eine besonders beliebte Vorstellung, begreifficherweise, da ja das Rta eben eine Richtung des Geschehens ausdrückt -; es giebt Wagenlenker des Ru,

<sup>&#</sup>x27;) Borgagna (III, 220) hat dies unt Recht betant.

Schiffe des Rta, Kühe und Milch des Rta. Aber dem Rta Opforgaben gebracht oder zu ihm gebetet hat man nicht!), so wenig wie der homerische Grieche der Moira geopfert oder sie angerafen haben würde.

Nun aber musste, wie die Macht der Moira mit der des Zens, so im vedischen Glauben - oder richtiger im Glauben des indoiranischen Volks\*) - die Verstellung von dem weltordnenden Rta mit derjenigen von der Herrscharmacht der Gotter, "über deren Willen nicht lebt auch wer hundert Seelen hatte "2), ausgeglichen werden. Vor Allem waren es Varuna und die Adityas, deren koniglicher Character e mit sich brachte, dass ihnen ein Wirken gleich dem des Itta beigelegt wurde. In ihrer sonversnen Herrlichkeit musaten sie vor allen andern (löttern') als die Begründer und Lenker der Gesetzmässigkeit in Natur und Menschenleben erscheinen. Die Morgenröthen leuchten nach dem Rta auf, heisst es ninmal: ein andres Mal lässt dar Dichter sie, die heute und margen gleich erscheinen, der grossen Satzung (dhaman) des Varuna folgen. Wir führten schon oben (S. 190) den Vers an; "Jone Baren"), die dort oben hingesetzt sind, die man des Nachts sieht, wohin doch sind sie bei Tage gegangen? Untruglich sind Varunas Gabota (crata). Leuchtend wandelt der Mond des Nachts". Jahreszeiten, Monde, Tage und Nachte haben die Adityas geordnet, das Opfer und den Opferspruch. Den Geboten Varanas, oder den Geboten des Mitea und Varuna folgt der Fromme, aber doch ist es

<sup>1</sup> Mil verackwindenden Ausnahmen.

<sup>3)</sup> Regiohungaweise des Volkes, unter dessen Einflore die Indorenier bier stehen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Rr. X. 33, 9.

<sup>9</sup> Wie dies der verliede Sprachgebrauch z. B. darch die revengweise Verwendung des Beiwegts distracrate in Rezielung und ein wiederspragilt.

<sup>\*)</sup> The Giotiria

Menschenart, Varupas Uebot Tag für Tag zu verletzen, wie Unterthanen ihres Königs Gebot, Yama, der sich auf das Ria beruft, wie er Yamis Liebe zurückweist, spricht zu üler auch von der "grossen Satzung des Mitra und Varuna". So deckt sieh der Inhalt des Rtabegriffs mit den Satzungen (dhaman), den Geboten (erata) des Mitra und Varuna. Und so konnte es nicht ausbleiben, dass neben Aeusserungen, welche das Bta als eine weltumfassende Macht ohne jeden Hinblick auf irgend eine Gottheit, die es gegründet hätte oder regierte, verstehen1), auch solche sich finden, in denen es als Schöpfung des Varuna gefasst wird, und andrerseits wieder solche, die Varma so zu sagen zu einem obersten Diener des Rta machen: eine Mehrheit von Auffassungen, welche - ganz ahnlich wie die Sahwankungen der homerischen Vorstellungen über das Verhältniss von Zens und Moira - das natürliche Ergebniss der Kreuzung verschiedener, unabhängig entstandener Vorstellungsreihen in der von festen dogmatischen Fixirangen wenig berührten, widerspruchsteichen Sphäre des vedischen Glaubens darstellt.

"Die Flüsse", heisst es, "hat der Aditi Sohn, der Ordner strömen lassen; sie gehen ihren Weg nach dem Bta des Varuna". Himmel und Erde "fördern das Bta des Mitra". Hier sprechen die Dichter vom Rta des Varuna oder Mitra in demselben Sinne wie von ihren Satzungen oder Geboten; das Rta erscheint als etwas von diesen Göttern herstammendes oder ihnen gehöriges, wie sie auch selbst einmal geradezu "die beiden Herren des Rta, des Lichts" genannt werden Mehr zu Vollstreckern, Verwaltern, höchsten Anhängern des Rta als zu seinen Herren werden, sie gemacht, wenn sie "Wächter des Rta", "Wagenlenker des Rta", "Führer des Rta" heissen, wenn von ihnen gesagt wird, dass sie "in des Bta Wohnung berangewachsen sind". Man sieht, die Nuancen,

<sup>1)</sup> Man bur beispielsweise Rv. IV, 23, 8-10.

in denen die Vorstellung von dem Verhältniss des Varuna und der ihm verbundenen Götter zum Eta auftritt, sind wechselnd; durchgebend aber ist, dass gerade sie in besonders enge Bezichung zu jener Potenz der Welterdung gesetzt werden.

Neben ihnen, offenbar im Vergleich mit ihnen zurücktretend, ist es vor Allem noch ein Gott, der eine ähnliche Rolle spielt, Agni'): begreiflicherweise, denn in ihm manifestiren sich nutchtigste Ordnungen des natürlichen und vor Allem des cultischen Geschehens; als nächster göttlicher Genosse des menschlichen Lebens durchschaut er, der "Aufseher der Satzungen"), alles sündige Thun, unterseheidet Gutes und Böses, mit Absieht und aus Unbedacht Gethaues; als Feind des Dunkels, als Verscheucher und Verbrenner böser Dämenen verbrennt er auch die menschlichen Unbelthäter, die Verletzer von Varunas und Mitras Geboten"), ist er Vorkämpfer von Recht und Ordnung.

Wie aber diese Seite von Agnis Wesen allein im Zusammenhang der gesammten ethischen Vorstellungen des Veda
in das rechte Licht gesetzt werden kann, so muss auch unsre
Darstellung Varunas und der Ädityas einen wesentlichen, ja
vielleicht den allerwesentlichsten Theil ihres Inhalts an jene
Erörterung, die uns später zu beschäftigen hat, abgeben.
Dort muss die Rede sein von Varunas und seiner Späher

<sup>1)</sup> Dass Agni hier neben Varuns den sweiten Hang einnimmt, zeigt sich sahr demilieh z. B. Rv. X. S. 5. Unter alberiet Identificationen des Agui mit verschiedenen Wesen beiset est. Du wirst Varuna, wenn du dem Rta anstrater. Dur eigentliche Verwalter des Ria also ist Varuna. — Es verstehr alch ubrigans von seitest, dass legendwe und ergendwie anm Rta in Beziehung gesetzt so ziemlich jeder Gott wirdt dass diese Beziehungen verglieben mit denes der Adityas zurücktreten mid auf der Oberziehungen verglieben mit denes der Adityas zurücktreten mid auf der Oberziehungen bei für Inden Bergeigen III. 249 treffend gewengt.

<sup>\*)</sup> adbjukslom dharmondes Rv. VIII, 13, 24.

<sup>5)</sup> Shiding 2, B. Ry, JV, S, 42 VIII, 29, 14.

alldurchschauendem Blick, von seinem Zorn gegen die Besen, von seinen Fesseln und seinen Listen; dort werden wir auch von jenen Gebeten um Vergebung und Erbarmen zu sprechen haben, in denen das geängstete Herz des von Ungemach Verfolgten zur göttlichen Gnade flächtet. —

Varuna als Wassergott, Ueber eine für das vedische Zeitalter nebensächliche Seite am Wesen Varunas, deren richtiges Verständniss längst erreicht ist, werden hier wemge Worte genügen: über sein Verhaltniss zu den Wassern. Varuna, oder häufiger das Paar Mitra-Varuna, lässt es regnen: sie gehören zu den Göttern, die am häufigsten um Regen angerufen werden: eine sehr natürliche Function für diese gressen himmlischen Machthaber, aus deren behem Reich der Regen berahfallt -, vielleicht auch im letzten Grunde eine Consequenz der weitverbreiteten Vorstellung, dass der Mond den Regen sendet<sup>1</sup>). Wenn dieser Zusammenhang von den vedischen Diehtern natürlich nicht mehr verstanden warde, scheint doch ihre Ausdrucksweise gelegentlich die ursprüngliche Vorstellung geradezu auszusprechen; so wenn es von den himmlischen Wassern beisst; "In deren Mitte König Varuna einhergeht, herabblickend auf Wahrheit und Unrecht unter den Menschen, die honigträufelnden, glänzenden, lauternden, die göttlichen Wasser mogen hier mich segnen (Rv. VII, 49, 3). Weiter aber sieht Varuna zu den Wassern in Beziehung, indem er als Herr aller Naturordnungen den Flüssen ihre Balm anweist. Von diesen Ausgangspunkten ans entwickelt sich die Vorstellung dahin, dass Varuna sich in die Flüsse wie in ein Kleid hullt (Rv. IX, 90, 2), dass die sieben Flüsse ihm zujauchzen wie Kühe ihrem Kulb zubrüllen, dass sie gin seinem Schlund hinströmen wie in einer

Aus dam Mundie entsteint der Regent Ait, Rr. VIII, 28, 15. Auch von dam "regenspendenden Strahl der Somm" ist übe Rode, Satap. Br. XIV. 2, 1, 21.

hohlen Röhre" (VIII, 69, 11, 12). Ja die später so hervorprotende Beziehung des Varuna, des indischen Poseidon, zum Meer findet sich schon im Rgveda'): "am Himmel", heisst es (I, 161, 14), "gehen die Maruts einher, auf der Erde Agni: durch die Luft dort geht der Wind. Darch die Wasser, die Meere geht Varuna". Die Stelle steht allein, wie das bei der ganz geringen Bedeutung des Meeres für die gevedische Zeit nicht befremden kann. Und überhaupt wird festzuhalten sein, dass die Verhindung zwischen Varuna und den Wassern im altesten Veda noch marklich von dem stehenden, hervortretenden Character entfernt ist, der ihr in spaterer Zeit zukommt"). Wie sieh dieser Character outwickelt hat - wie auf der einen Seite die contrale, weltbeherrschende Macht des alten Varuna verblasste und auf neue Gottheiten überging, auf der andern die jüngere Zeit das Bodurfniss nach einem Meergott in bestimmterer Ausprägung empfand, für welchen Typus eben diese Seite Varanas die Anknüpfung hot - kann an dieser Stelle nicht naher erörtert werden.

Aditi. Die Mutter der Adityas, nach welcher diese heissen, die Göttin Aditi, ist historisch betrachtet jauger als ihre Kinder. Jene entstammen der indeiranischen Zeit, diese ist wenigstens nach den hauptsächlichsten Seiten ihres Wesens offenbar eine rein indische Göttin, nicht verflochten, soviel

<sup>4)</sup> Bedäufig benarkt scheint mir auch die Verstellung von Verma als dem Wussersacht scalemien Golt mit Becht bis in den Byreda zurückverlegt zu werden; diese Herleitung des im muteschlichen Leibe erzehnisenden Wassers von dem Gott, der des Wasser im Universum beharracht, ist genz im Character der unen Zeit. Vgl. Hillahrandt, Varung und Mitra illä fg.: der Widerspruch von Bergeigen III., 155 überwagt mith nicht.

Fr Schwerlich wurde z. B. ein auf die randle Verwendung des Weisers bezüglicher Lieu wir X. 30 sieh in spatierer Zeit mit der Bachtigen Kenning des Varung, die in V. I ersehung beginngt haben.

sich sehen lässt, in die alten Culiusordnungen: im Egveda wird sie nur in gelegentlichen Anrafungen, fast immer mit füren Söhnen zusammen, und in kosmogonischen Speculationen genannt; eigne Lieder an sie erscheinen dort nicht.

Aditi ist ein personificirter Begriff. Dir Name spricht ihr Wesen klar aus. Er bedeutet "Nichtgebundenheit"; wir dürfen einfacher übersetzen "Freiheit". Dem Menseben drohen die Fesseln von Schuld und Leiden; die Adityas sind es vor Allem, welche diese Fesseln regieren und zu denen man um Befreiung von ihnen betet: so konnte als Mutter der Adityss eine Göttin vorgestellt werden, die das von allen Fesseln geliste Dasein in sich darstellt und dem Menschen verleiht, zu welcher der Gefesselte betet und spricht; "Wer soll uns der grossen Aditi wiedergeben, dass ich Vater und Mutter schauen möge?" (1, 24, 1) So wird Aditi mit andern befreienden schuldtilgenden Gottheiten zusammen angernfen: Agni, durch unsre Verchrung entflammt, sprich du für uns zu Mitra, Varuna, Indra. Die Sünde, die wir begangen haben, darüber erbarme dich: die mögen Aryaman und Aditi van uns ablösen". "Erlöst ihr uns aus der Wolfe Rachen, ihr Adityas, wie einen gefesselten Dieb, o Aditi". "Die oberste Fessel, Varuna, hebe auf von une; lass fallen die unterste, less die mittelste ab, und lass uns. Aditya, in deinem Gobot schuldles vor Aditi sein41). Es lat klar, dass die Göttin an diesen Stellen genau in der Ideenverbindung steht, auf die ihr Name deutet. Besonders häufig ist es die Vorstellung der Schuldlosigkeit\*), der wir im Zusammenhang mit Aditi begegnen: "Schuldlosigkeit möge uns Aditi schaffen" -

<sup>7)</sup> Rv. VII, 93, 7; VIII, 67, 14; I, 24, 16. Gans wortlich heust der Schlime der zweiten Stelle; "schuhlles für Aditi" — schuhlles, duss die befreienle Gatin uns ihre Gate der Freihalt spende. — Vgl. Colines, Étudent le mot Aditi (1893) S. 0.

F. D. h. elsenseget das durch die gestliche Macht bewickte Geldereiten von des Folgen der Schuld wie des Nichtbegangenhaben derselben.

Aillia 205

"Mitra und Aditi, der Gott Savitar möge als schuldlos uns dem Varnna kunden": an einer Stelle lesen wir: "in Schuldlosigkeit, in Aditischaft") oder besser "in Schuldlosigkeit, in Freiheit von Banden" — wo aber in dem Ausdruck für Freiheit die Anspielung auf den Namen der Göttin nicht überhört werden kann. Weiter finden wir Aditi als die Erlöserin aus Bedrängniss (amhas), als Herrin weiter Fluren, weiter Hürden, als die weitumfassende, als waltend über dem Loos der Unverschrtheit (sarvatātī): überall tritt der Gegensatz zur Gebundenheit in Schuld und Leiden, der das eigentliche Wesen der Göttin ausmacht, deutlich hervor.

Ich kann es nicht für richtig halten, diesen Begriff der Nichtgebundenheit, der so eng mit allen greifharsten Wünschen und Sorgen für das eigne Leben verknüpft ist, in den der Unendlichkeit zu verflüchtigen und die Gestalt der Aditi etwa in dem Hinausstreben der Phantasio zu den unendlichen Weiten des Raumes jenseits von Sonne und Morgenröthe wurzeln zu lassen. Ebenso wenig darf man, meine ich, indem man der Freiheit von Banden die Wendung auf die Zeit giebt, Aditi als Unverganglichkeit, oder mit Herbeiziehung cines Natursubstrats, als das Tageslicht in seiner Unvergänglichkeit deuten. Damit schiebt man in den Mittelpunkt, was hochstens an der Peripherie eine berechtigte Stelle hat. Richtig, ja selbstverstandlich ist nur zunächst dies, dass der "Freiheit", indem sie personificirt und mit Varuna und soiner Göttergruppe verwandtschaftlich verbunden wurde, nun anch - vermuthlich von Anfang an - concrete Attribute beigelegt worden sind, die der Liehtnatur wie der ordnenden Herrschernatur jener Gottheiten entsprachen, zumal die Vorstellungen von Licht und Freiheit unter einander eng verknüpft waren. "Wer erbittet beute der Götter Segen? Wer preist die Adityas und Aditi um Licht?" "Der Aditi, der ordnungsstarken Licht, das nicht versehrt, des Gottes Savitar Ruhm kunden wir.

<sup>1)</sup> anagastes addites, Rv. VII, 51, L.

"Ich preise euch, die Wächter der grossen Ordnung (rin), Aditi, Mitra und Varuna die hochgeborenen". Als "der Aditi Antlitz" wird die Morgenröthe angerufen. - Und weiter musste gerade Aditi als Mutter der hochsten Weltherren und nicht zum wenigsten auch als Tragerin eines für alle Speculation und Geheimnisskramerei so einladenden abstracten Namens stark dazu neigen, mit den Mysterien der farnsten Weltanfänge in Verbindung zu treten. In den kosmogonischen Speculationen, die namentlich dem jüngeren Theil des Rgyeds eigen aind, begegnet sie als den Gottervater Daksha ("Tüchtigkeit") gebärend und zugleich aus ihm heraus geboren; es ist die Rede von "Sein and Nichtsein am hochsten Himmel, bei Dakshas Gehurt, in der Aditi Schooss". Wir begnügen ims damit diese Züge am Bilde der Aditi flüchtig zu berühren; besonnene Betrachtung wird sieh durch dieselben in dem Urtheil über die Stelle, an welcher Wurzel aml Mittelpunkt der ganzan Conception liegt, nicht beirren lassen.

Nur auf eine Besonderheit ser hier noch hingewiesen: auf die im Rgveda wie in den jüngeren Texten sich wiederholt findende Bezeichnung der Kuh als Aditi, der Aditi als Kuh1). "Todtet nicht die sündlose Kuh, die Aditi", heiset es in einem Verse, der im Ritual stehend verwandt wird, wo man eine Kuh, die geopfert werden sollte, freigieht 1). Und an einer andern Stelle: "Die Milchkult Aditi strotzt für den Gerechten, für den opferspendenden Menschen, o Mitra und Varnua". Im spatern Ritual ist die Anrede Aditi für eine im Zusammenhang der heiligen Handlungen auftretende Kuh gewöhnlich. Dürsen wir hierin Anzeichen dafür sehen, dass die Göttin Aditi überhaupt nicht anthropomorph, sondern in

<sup>1)</sup> Man vergleiche das aben S. 72 fg. Bemerkte.

<sup>1)</sup> Rv. VIII, 161, 15. In jam anagam "die sundiem Kah" scholal ein Wortspiel zu fiegen; es klingt als soffin en heissen "die Kuh, die beite-Unkale ist. Andreweits ist maybe much wieder ein Stichwort ans dem für Aditi sharacteristischen Ausdruckskreis, der die Schuldlougkeit I-triff-

Knhgestalt gedacht wurde<sup>1</sup>)? Und wenn dies richtig ist, dürfen wir nicht dieser Vormuthung weiter die Formulirung geben, auf welche schon oben (S. 73) hingedeutet worden ist, dass an der Stelle der Göttin Freiheit, deren Wesen wir zu entwickeln versucht haben, einmal als Mutter von Sonne, Mond und Planeten eine offenbar einer sehr tiefen Stufe der mythischen Bildungstypen angehörende Göttin Kuh, wir sollten vielleicht hesser sugen ein Kuhfetisch gestanden hat?

## Die beiden Asvin.

Von dem Wesen der beiden Asvin²) scheint soviel auf den ersten Blick festzustehen, dass diese Zwillingsgötter mit den Lichterscheinungen des anbrechenden Tages verknüpft sind. Die Feier der Somapressung wird in der Morgenfrühe darch den Vortrag der "Frühlitanei" (protoromeraka), eingeleitet. "Den in der Frühe wandelnden Göttern trage die Litanei vor, o Hotar", sagt der Priester, der die Opferfunctionen zu verrichten hat, zu dem, welcher die Recitationen vollzieht, und ein alter Ritualtext¹) fügt die Erklärung hinzu: "Dies aber sind die in der Frühe wandelnden Götter: Agni, Ushas (die Morgenröthe), die beiden Asvin". Bei einer speciellen Form des Somaopfers folgt nach einer durch die Nacht sieh hinziehenden Feier am Morgen dieselbe Litanei, zu

<sup>4)</sup> Man beschte such, dass sich Rv. VI, 20, 11 die Reihn der "binnefischen, kungebernen, ann Wasser gehörenden", VII, 25, 14 die der "binneftschen, infinden, kungebornen, opberatrdiges Gerihalten" (rgi. auch X, 63, 5) findet: sausprochemt aber werden X, 63, 2 die "opferwirtigen, die van der Adivi und aus den Wassern gehörnen. die irdischen" genannt.

F) Wörtlich "Rosscherren". Ich varwels auf die abou S. 70 ausgesprochum Vermuthung über die ursprörgliche Rossportalt dieser Gütter. — Die Agvin werden auch NE savya genannt. Die "Name von unbestimmbarer Bedeutung kehrt.im Avesta im Surguiar als Name einen bösen D. mons wiesler.

J Alberton Brohmana II, 15.

welcher hier an ihrem Eudo Lieder an die Sonno, um Sonnenanfgang vorzutragen, hinzukommen!). Dentlichata Spuren zeigen, dass diese in den Ritualtexten beschriebenen Verträge in die Zeit der altesten Hymnenpoesie zuräckgehen\*). So ist durch das Zeugniss fester ritueller Ordnungen die Stellung der Asvin im Lauf der Naturvorgange klar bezeichnet: ihr Walten wird von der Erscheinung des nachterhellenden Agni und der Morgenröthe") einerseits, der aufgehenden Sonns andrerseits umschlossen. Und mit dem was das Ritual orgiela steht im Einklang was die Hymnen an diese Götter beständig wiederholen: "Den Frühwandelnden opfert zuerst ... denn in der Frühe nehmen die Asvin das Opfer an", "Erweeke sie die in der Frahe Ihre Rosse anschirren; die beiden Asvin mögen herkommen". "Eewecke die Asvin, o Morgenröthe". "Eure Wagen und Rosse auschen sich auf wenn die Morgenrothe auflenchtet. Des Dunkels Hulle enthullen sie und dringen durch den Luftraum wie die helle Some". "Vorder Schwester Morgenröthe enteilt die Nacht. Die Schwarze raumt den Pfad dem hellen Sonnengott. Lasst euch rufen, ihr Spender von Rossen, von Rindern. Bei Tag und Nacht wehrt ab von uns das Geschoss". "Erwacht ist Agni. Ueber der Erde geht die Sonne auf. Die glanzende Morgenrothe ist hell erschienen mit ihrem Strahl. Die beiden Asvin haben den Wagen zur Fahrt angeschirrt. Gott Savitar hat alle Wesen erregt sich za bewegen hier und dort", "Wenn du, o Morgenröthe, mit deinem Licht einhergehst, mit der Sonne lenchtest, kommt dieser Wagen der Asvin auf seiner Bahn herbei zu der Manner Schutz"4).

<sup>1)</sup> Sankhayana Srautzefitra IX, 20; Apastamba XIV, 1 etc.

<sup>7)</sup> Bergsigur. Recherches our l'hist, de la liturgie vedique 9, 58

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Boeh zeigt der Rgvoda sin Schwanken in Bezog auf die Reiheer folge der Ayrin und der Morgogröthe. Bergrigne, Rel. vod. H, 482.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Br. V. 77, 1: L 22, 1: VIII, 9, 17; 1V, 45, 2: VII, 71, 1: L 157, 1: VIII, 9, 18. Mehr bel Bergaugne Rel. ved. II, 431 fg. — Mit der morgen.

Der goldne, lichte, gedankenschnelle Wagen der Asvin, von fliegenden Rossen oder auch von Vögeln gezegen, bewegt sich in seinem Umlanf (vactis) um den Himmel; das hänfige Hervorheben dieses Umlaufs scheint zu zeigen, dass derselbe als ein fest bestimmter betrachtet wurde. "Lasst uns heut euren Wagen rufen, ihr Asvin, dessen Radfelgen unversehrt sind, der um den Himmel fährt". "Euer Wagen geht um Himmel und Erde in einem Tage"). So wird das Wort "erdumwandelnd" (parijman) mit besondrer Vorliebe von ihnen und ihrem Wagen gebraucht. Auch dass sie "in der Ferne die Sonne umwandeln" wird von ihnen gesagt").

Vergleicht man die Sprache der Asvinlieder mit der jenigen, welche sich an die andern Morgengottheiten richtet, so ist ein gewisser Unterschied deutlich fühlbar. Von der lebendigen Anschaulichkeit, in welcher von dem nachtdurchstrahlenden Agni, von der lichten, die Menschengeschlechter zu ihrem Thun erweckenden Morgenröthe die Rede ist, schlt hier etwas. Und wenn man unter den so leicht überschbaren Naturphänomenen, welche der Tagesanbruch darbietet, sucht, so findet sich nichts, was dem Bilde dieser vor der Sonne lenchtend über den Himmel fahrenden Doppelwesen entspricht.

lichen Erscheinung der Assus wurd nuch die Verstellung von übren als honigreicht, als honigspendend, von dem Henigschlauch, der auf ihren Wagen liegt, der Paissche (kaed), mit welcher die Henig en sprikken, zusammenhangen (Materialien bei Bergnigun II. 163 fg.). Offenber handelt es sich weiter um die Gabe de Wolkenmesses noch des Soms ; dabei würde des stehende Hervertreten der Vorstellung zur Hunig geralle bei den Asvin unerklärt bleiben. Mir sement, dass um den Morgentlam zu denken ist.

<sup>9</sup> Rt. 1, 180, 101 III, 55, 8. Warthah was an der leizten Stolle wim I, 115, 3 von den Sommaro- n greugt: Sie gehen im Himmed und Erde in amen Tage. Admitéb von der Morgonnithe IV, 51, 5. Von den Aprin hundt es mech IV, 45, 7, dass de "auf Himme Wages in desm Tagen de Laftreinh gehen".

<sup>5</sup> Dr. 1, 412, IL

Es mass also eine Erstarrung der propringlichen Vorstellung, eine Verschiebung einzelner ihrer Elemente eingetreten sein, und die Dichter wiederholen Unverstandenes, vermöge Jener Verschiebung unverstandlich Gewordenes. Unste Aufgabe aber ist, das Naturphänomen zu ermitteln, auf welches wenigstens ein Theil, der characteristische Theil der von den Liedern gelieferten Daten passt, und welches so gestaltet sein muss, dass sieh auch die Alteration, welche die direct nicht mehr zutreffenden Daten aus ihrer Stelle gerückt hat, verstehen lässt.

Mir scheint nicht zweifelhaft, dass dies Naturphanemen nur der Morgenstern sein kaun'). Er ist neben dem in der Frühe entzündeten Feuer, neben Morgenrothe und Sonne die einzige Lichtmacht, welcher die den Tagesanbruch mit göttlichen Gebilden schmückende Phantasie, der um den Tagesanbruch sich bewegende Cultus die Stelle anweisen kounte. an welcher wir die Asvin finden. Auf den Morgenstern passt die Zeit der Erscheinung, die lichte Wesenheit, die fliegende Bewegung in fester Bahn um den Himmel herum Tag für Tag wiederkehrend wie Sonne und Morgenröthe. Nur die Zweiheit der Asvin passt nicht. Aber bestätigt es nicht die Richtigkeit unsrer Deutung, dass die Annahme nur einer leicht begreiflichen Verschiebung nöthig ist, um den sehlagend zutreffenden Sinn auch dieses Zuges herauszustellen? Die Vorstellung des Morgensterns ist nicht von der des Abenüsterns loszulösen; das ist der zweite Asvin. So bleibt als Discrepanz zwischen Natur und Mythus nur dies übrig, dass Morgenstern und Abendstern ewig getrennt, die beiden Astin abor als zwei morgenliche Wesen vereinigt sind. Eine Ver-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Diese Auffansung beunsprucht nicht nen zu seine der fängst gefandenen Lösung des Problems aber (siehe namentlich Mannehunde Zeite f. Ethnologie VII, 812 fg.) ist es nicht gehnnisen sich alle geh
ührtene Apperkenning zu verselieffen.

schiebung wie diese ist natürlich genug. In einem der Asvinlieder (V. 77, 2) heisst es: "Opfert des Morgens und setzt die Asvin in Bewegung. Nicht vorehrt man abenda die Gotter; es ist ihnen nicht wohlgefallig". Konnte nicht diese Bevorzugung des Morgens vor dem Abend im Cultus dazu führen, dass die Vorstellung von dem morgenlich-abendlichen Gotterpaar, im Uebrigen unverändert, ganz auf den Morgen rückte? Man bedenke, welche Bedentung die Morgenröthe in der vedischen Opferpoesie hat, während die Abendrothe für sie überhaupt nicht existirt. Man vergleiche ferner die genau gleichzetige Verschiebung, welche das Paar des Sonnenand Mondgottes, Mitra und Varuna, in zwei gemeinsam throngende Götter, deren Auge die Sonne ist, verwandelt hat, so dass nur Spuren noch auf den Gegensatz des tagbeherrechenden und des nachtbeherrschenden Gestirns hindenten. Spuren aber theils von dem urspränglich getreunten Dasein der beiden Asvin, theils von der Beziehung auch auf den Abend scheinen sich in der That erhalten zu haben. "Getrenut geboren", "hier und dort geboren" neunt sie der Egyeda (V. 73, 4; I, 181, 4), und ein Versfragment von unbestimmbarer Herkunft erlautert dies: "Nachtkind wird der Eine genaunt, der Andre dein Sohn, o Morgenröthe-1). Man sorgt, was Agni über die Sünden der Menschen "dem ordnmwandelnden Nasatya" berichten wird (IV, 3, 6): hier haben wir einen Asvin in der Einzahl. An mehreren Stellen

<sup>&#</sup>x27;) Yarka XII, 2. Gane jung kann das Fragment sehem aus motrischem Gründen nicht wein. Man vergleiche Taitt Army I, 10, 2, wo die Aguin "Nachtkinder, inschunde" gennunt werden. Ebendasselbst (§ 1) scholm um der sträßbenden (rakra) Gestalt des sehnn, der allbetrem (raputa) des sedern Agrin die Rede zu seint doch ist registem möglicherwrites eine Corruptel für gapitem (Rv. VI, 58, 1). Der aben beruhrte Vers IIv. I. 181, 4 neunt in, somen wedteren Verlant die Vitter der Beident den ammelien ("Held"; des Wart orscheint als Epitheton von Agui, Indira, Rearn, den Marats) und den Himmel. Das führt uns nicht weiter.

endlish wird gesegt, dass man die beiden Götter morgens und abends anruft').

Eine Bestätigung der hier dargelegten Auffassung giebt unter den Aşvinmythen der wohl am häufigsten in den Texten berührte, der Mythus von den Asvin und der Sarya. Eine Jungfrau, die bald Sarya genannt wird - das Wort ist das Femininum zu der gewöhnlichen Bezeichnung der Sonne, dem masculinischen surga - bald die "Tochter der Sonne" (saryasya dubita), besteigt, gewonnen durch die jugendliche Schönheit der Asvin, ihren Wagen, erwählt sie zu ihren Gatten. "Mit Vogeln fahren zwei einher zusammen mit einer", heisst es von den Asvin und der Sonnentochter in einem Liede, das in Form kurzer Rathselfragen alle Hauptgottheiten characterisirt (VIII, 29, 8): man sicht, wie eben diese Verbindung mit Surva als vornehmstes Erlebniss der Asvin angeschen wurde"). "Euer rasches Fahrzeug ist erblickt worden, mit dem the die Gatten der Surya geworden seid. wird zu den Asvin gesagt (IV, 43, 6). "Euren Wagen hat die Tochter der Sonne erwählt, ihr Nasatyas, zusammen aut eurer Herrlichkeit" (I, 117, 13). Hier sehen wir nun die oben ausschliesslich aus indischen Materialien abgeleitete Deutung der Asvin sich durch die Mythenvergleichung bestatigen?). Die mit Surya über den Himmel fahrenden Himmelskinder und Rosseherren des Veda lassen sich doch

<sup>7</sup> Sv. VIII, 22, 14; X, 29, 1; 40, 4 (vgl. Vers 2). Siehe Bergeiger II, 300.

<sup>7</sup> Hangt mit der Dreiheit dieser gemeinsem fahrenden güttlicher Personen die in den Aşvinliedern öfters hervortrotende Vorliebe für die Dreizahl (Bergaigne H. 300 fg.) zunammen? Ich wage über die Budeutner dieser Dreizahl kein Urthuit.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Jeh foss hier durchaus unf den Materialien wie auf den Schlusfolgerungen Maunhardte (Die lettischen Sonnennythen, Zechr. f. Hand VII). Vgl. such der südsdurischen Materialien bei Krauss, Volkeghabe und religiörer Brunch der Südslaven 4 feg.

nicht von den rossberühmten<sup>1</sup>) Alex zeiges der Griechen und ihrer Schwester Helena trennen<sup>3</sup>); vor Allem aber gehören hierher die "Gottessöhme") der lettischen Lieder, die auf ihren Rossen geritten kommen, um die Sonnentochter zu freien<sup>1</sup>). In welcher Natursphäre aber diese Gottessöhne zu suchen sind, sagt eines jener Lieder:

Der Morgenstern war hingelaufen Nach der Sonnentochter zu schauen.

Fragen wir nach dem Wesen dieser indisch-lettischen Sonnentochter, so möchte ich bezweifeln, dass, wie angenommen worden ist, unter ihr die Dämmerung oder die "Wolkenfrau" verstanden werden muss"). Mir sebeint, dass ein Wesen, welches sieh mit dem Morgenstern vermahlt oder mit ihm zusammen über das Himmelsgewölbe fährt, ein ihm gleichartiges himmlisches Wesen sein wird. Ausser mit dem Morgenstern vermahlt sieh die lettische Sonnentochter mit dem Monde; die vedische Sarya ist Gattin nicht nur der Asvin sondern auch Somas des Mondes. Wen anders soll der Mond gefreit haben als die Sonne? Und die Sonne ist doch die

Dieser Zug hat sich hel den Dieskuren in effetterer Ausgrägung erhalten als hel den Ayvin, deren Name doch hewelst, tiese er nuch ihnen eigen son.

<sup>5)</sup> Die Dieckuren weilen (220jaages im Licht und in der Unterwelt: wiet diese Verstellung gegenüber der Thatsache, dass linner nur entweder der Morgenstern oder der Abendelern erschaut, nicht eine Verschlabung ganz shalleb der im Vede zu constatirenden, das Unterliegen der Vorstellung von der Getrempfleit der beiden Binneckwasen gegenüber der jenigen von ihrer Gleisbariigkeit?

Z Anch im Singular, so dass Morgen- und Abondstern als Einheit erscheinen.

Bald f

ar sich anlhet, bald f

ür den Mond. Gunz so erscheinen nuch in dem verliechen Hochspiteliede X, 85, wa sich Sury

ühe Sonnen-jungfran mit Sonne dem Monde verbladet, die beiden Aprin als Warber.

<sup>7)</sup> Johns ist die Formulieung Mannhurdts (a. a. O. 205), dieses die Jonige E. H. Meyers (Indog. Mython U. 673).

nachste dazu, unter dem Namen Sürya verstanden zu werden; wenn aber in Indien neben der Sürya, und wenn ebenso bei den Letten von der Sonnentochter gesprochen wird, erklart sich dies nicht als Auskunftsmittel eines Zeitalters, welches die Sonne männlich vorzustellen gewohnt wur!)? —

Der Veda feiert die Asvin als Retter aus after Noth. Dieser Characterzog des Götterpaares geht, wie die Vergleichung der Dieskuren zeigt, auf die indegermanische Zeit zurück. Der Stern, der nach dem gefahrerfüllten Dankel der Nacht das Herannahen des rettenden Tageslichts verkundet, wurde als die Erscheinung einer hilfebringenden Gottheit begrüsst. Insbesondre waren die Asvin - abenso win die Dioskuren - Retter aus Meeresnoth\*). Der Veda legt ihnen ofter ein Schiff oder Schiffe als Fahrzeuge bei; man ruft sie an Schatze zu bringen "vom Meere oder vom Himmel her" (I, 47, 6); zu ihnen wird gesagt: "Weit um den Himmel geht euer Wagen, wenn er vom Meere berankommt" (IV, 43, 5). So erretten sin aus dem Meere den Bhujyu, welchen, wie einmal gesagt wird, bose Genossen, wie es an einer andern Stelle heisst, sein Vater Tugra "wie ein Sterbender seine Habe verlassen hatte". "De zeigtet ihr eure Kraft in dem Meer, we kein Halt, kein Stand, kein Greifen ist, als ihr den Bhujyu heimführtet, ihr Asvin, der euer Schiff das hundertruderige bestiegen hatte" (I, 116, 5)2).

Und wie aus Meeresnoth, so retten sie aus Bedrangniss

<sup>5)</sup> Die Letter, für wolche Saufe eine weibliche Gottheit war, halber allerdings kein eigenes Bedürfules nach diesem Auskanframitiel, können des selbe abler als Erlitheil überkommun haben.

<sup>7)</sup> Diese griechtsch-indische Uebereinstummung verdient bei der Frage oh die Indegermenen das Meer gekannt haben, berücksichtigt en werden Die griechtschen Materialien legen den Godankon nahe, dass tei den met Meeresgefahr erreitzunden Geschienen des Einnehmen mit im Spiele ist.

b) Im Games kunn man sogen, dass die Asvin es sunt, die filier des Meser, Indra, die filier die Flüsse hintbeeführt: dieser ist der Beschäfter

aller Art. Ala Aerate befreien sie von Krankheit. Sie machen den Blinden sehend, den Lahmen gehend. Sie verjungen den Greis, geben der un Vaterhause alternden Jungfran einen Gatten, verleihen der Gattin des Hammlings ein Kind. Sie schützen den Schwachen, den Verfolgten, die Wittwe: sie retten die Wachtel aus des Wolfes Rachen; sie schaffen dem von Cluthen Gepeinigten Kühlung. Die an die Asvin gerichteten Lieder sind voll von dem Preise solcher Thaten. Immer wird, der Weise der Hymnen entsprechend, nur mit wenigen Worten angedentet, was gewiss in voller Lebendigkeit Jedom bekannt war. Neben Indra sind die Asvin die eigentlichen Helden der von göttlichen Gnadenerweisungen handelnden Geschichten: dem Indra kommen überwiegend diejenigen zu, bei denen es sich um die Bezwingung von Feinden, den Asvin die, bei welchen es sich um kampflose Errettung ans Ungemach aller Art handelt. Man wird es nicht erreichen und man soll es nicht versuchen, salche Erzählungen als den mythischen Bericht von Naturvorgangen, in welchen der Morgenstern eine Rolle spielt, zu danten. Der vom Meere bedrangte Schiffer, die alternde Jungfrau, die Gattin des Hammlings sind Meuschen und nichts als Menschen, in deren wunderbaren Schicksalen erfinderische Erzählerlust die Gnade der Gottheiten, welche vor allen andern Helfer ans Noth und Elead sind, sich beweisen liess.

suf den Kriege und Wanderzügen, welche sich auf dem fines berchströmten Boden des vedlischen Landes bewegen,

## Rudra.

Rudra pflegt für einen Sturmgott gehalten zu werden. Für das Bewusstsein der vedischen Dichter jedenfalls kann er diese Bedeutung nicht gehaht haben. Die Hymnen an die Maruts zeigen, wie im Veda das Einherstürmen der Winde beschrieben wird: die Blitze leuchten und die Regengüsse ergiessen sich durch das Luftreich über die Flachen der Erde, die Berge erbehen und die Wälder neigen sieh vor Furcht, wenn der Heereszug der gewaltigen Götter über sie hinbraust. Nichts von alledem findet sich in den Rudraliedera. The schr gleichbleibender Inhalt ist ein ganz andrer; die Angst vor den Geschossen des furchtbaren Bogenschützen, die Bitte, dass er Mensch und Vieh mit Seuche und Sterben verschonen, dass er seine wunderbaren Heilmittel spenden wolle. Preise den rahmreichen, den jungen auf seinem Throng, dessen Angriff gewaltig ist wie eines furchtbaren Thieres Erharme dich des Sangers, Rudra, der dich preist. Lass deine Heerschaaren Andre als uns niederstrecken. Vorbei fliege an uns Radras Waffe, vorbei gehe des Ungestilmen grosser Zorn. Spanne deine starken Bögen ab für unsre Freunde, die freigebigen; gnadenreich erbarme dieh aber Kinder und Kindeskinder" (II, 33, 11, 14). "Des Himmels rothen Eber, den Ungestümen, des Haar zur Muschel gewunden ist, den rufen wir mit Andacht. Er der die besten Arzeneien in der Hand trägt, möge uns Schutz und Schina und Rettung verleihen ... Schlage uns nicht, Rudra, nicht Gross noch Klein, nicht den Wachsenden noch den Erwachsenen, nicht Vater noch Mutter noch unsern lieben Leib\* (I, 114, 5, 7).

Die geringe Zahl der im Rgveda an Rudra gerichteten Hymnen beraht offenbar darauf, dass dieser um seiner unheimlichen Natur willen nicht in der Reihe der übrigen Götter seine Preislieder beim Somaopfer empfing<sup>4</sup>). Man darf micht schliessen, dass diese düstere und fürchtbare Gestalt für den Glanben der alteren Zeit im Hintergrunde gestanden habe. Ebenso wenig darf man sieh durch die Sprache der nun einmal in den Geleisen hieratisch gemessener Ausdrucksweise sich bewegenden Eglieder über den Character wilder Schrecklichkeit, welcher offenbar von Anfang an den auf Rudra bezüglichen Vorstellungen eigen war, tauschen lassen. Das Bild, das hier aus den Jüngeren verlischen Texten zu gewinnen ist, zu dem wir uns jetzt wenden, zeigt sieher im Wesentlichen uralte Züger in den Besonderheiten der Ueberlieferung allein liegt es, wenn sich diese Züge in der altesten Hymnensammlung weniger deutlich ausprägen.

Ein Brahmanatext\*) erzählt, wie der Weltenschöpfer Prajapati als Antilopenbock mit seiner Tochter als Antilope Incest begangen hatte und die Götter vergeblich nach Jemandem suchten, der ihn für diese Schuld zu strafen im Stande ware. \_Da brachten sie alle furchtbarsten Substanzen, die in ihnen wehnten, auf einen Haufen zusammen: daraus warde dieser Gott". Seine Erscheinung ist schreckenerregend. Schon der Bgveda beschreibt Ihn als roth; die rothe Farbe hangt - wohl als die Farbe des Blutes - mit Tod und allem Schrecklichen zusammen!); roth sind die Kleider des zum Tode Verurtheilten: aus rothen Blumen besteht der Todienkranz: rothe Gerathschaften werden bei tödtlichem Zauber verwandt. In der jangeren vedischen Literatur wird gesagt; "Blauschwarz ist sein Bauch, roth sein Rücken. Mit dem Blauschwarz bedeckt er den Feind und Nebenbuhler; mit dem Roth trifft er den der ihn læsst\*)". Weiter gehört

C Liegt Rv. I, 192, I sine Betheiligung des Rudra am Semaapter vor?

<sup>7)</sup> Alturova Brühmung III, 33.

<sup>5</sup> Val. Piveliol Z. D. M. G. 40, 119.

<sup>4)</sup> Atharynveila XV, I, 7, 8,

zn seiner Erscheinung der blauschwarze Haurbusch, Bogen und Pfeile. Den andern Göttern gegenüber steht er in abgesonderter Stellung, wie sich das aus seiner gefährlichen Natur und aus der Scheu der Menschen, beim Cultus unter der Schaar der freundlichen Götter auch ihn in vertrauliche Nahe zu laden, erklart. Eine Brahmanastelle') unterscheidet neben den Göttern, den Vätern (Manen) und den Menschen als eine eigne vierte Wesenelasse "die Rudras". "Durch Opfer (welches sie darbrachten) gelangten die Götter zum Himmel empor. Der Gott aber, der über das Vieh herrscht (d. h. Rudra) blieb hier zurück\*)\*. Die Vorsichtsmaassregeln, von welchen der ihm dargebrachte Cultus ähnlich wie der Todteneult umgeben ist, werden bei der Darstellung des Cultus eingehender zur Sprache kommen. Hier sei nur das Verham erwähnt, welches für die Zuwendung von Gaben an ihn characteristisch ist (nicaea-da); es kann etwa übersetzt werden "abfinden" d. h. ihm seinen Antheil geben, damit er sich entferne ). Dieser Vorstellung des Abfindens entspricht es, wenn nicht selten mach Darbringungen an andre Gotter zum Schlass, abgesondert von dem Uebrigen, irgend ein Rest oder Abfall dem Radra zugewandt wird, um ihn nicht leer ansgehen zu lassen. Eine Handvoll Gras von der Opferstreu wird in die Opferbutter oder sonstige Opferspeise getaucht und in's Fener geworfen mit dem Spruch: "Der du der Herrscher über das Vieh bist, Rudra, du Stier, an der Leine wandelnd: thu unserm Vieh keinen Schaden. Dies sei dir geopfertas). Nach der eignen Mahlzeit soll man, was au den

<sup>1)</sup> Telttirtya Aragyaka V, 8, 4, 5.

<sup>&</sup>quot; Şatapatlın Brülmaşa I, 7, 3, 1.

P) Siehe den Abschnitt "Cultus. Allgemeiner Geberhlick". Der Geberheite von muscht im Byveile (II; 33, 5) bestätigt deutlich, dass der ganze hier bezeichnete Character des Radracultus in des Alteste Zuitalter zurückreicht.

<sup>4)</sup> Gabblis I, 8, 28.

Kochtöpfen von Speiseresten haften geblieben ist, "in der nordlichen Himmelsgegend an einer reinen Stelle für Rudra ausgiessen: so wird die Statte des Hauses glückbringend"). Diese Stelle zeigt auch, was stehend in der Ueberlieferung wiederkehrt, dass die Wohnung des Rudra - abgesonders von derjenigen der übrigen Götter, denen der Osten gehört im Norden ist. Im Norden des vedischen Landes liegt das Gebirge. So finden sich hänfige Bezeichnungen Rudras wie "Bergbewohner", "Bergwandler", "Bergbeschützer"; bei einem Opfer für die Erhaltung der Hoerden wird anter mannichfaltigen Namen des Rudra auch der Berg angerufen\*). In den Bergen haust er zusammen mit seiner Gattin; von Rudrum ist häufiger die Rede und sie spielt im Cultus eine wesentlich hervorragendere Rolle, als irgend eine der andern ähnlich benannten Götterfrauen wie Indrant n. s. w., welche ganz zurücktretende, gestaltlose Wesenheiten sind. Gelegentlich werden auch seine Söhne erwähnt "die fliegend den Wald durchellen, wie zwei Wölfe, die nach Beute schnappen, Bhava und Sarva"3): vor Allem aber seine Heerschaaren, die auf seinen Befehl Krankbeit und Tod bringend gegen Mensch und Vieh anstürmen, "die Lärmerinnen, die Gegenlärmerinnen, die Mitlarmerinnen, die Sucherinnen, die Zischerinnen, die Fleischfresserinnen\*)\*, welchen man beim Rudropfer den blutbeschmierten Darminhalt des Opferthiers weiht. Es verdient bemerkt zu werden, dass eine von den Beschrolbungen dieses Opfers die betreffende Spende unter Ausdrücken, welche unverkennbar Benennungen der Rudraheerschaaren sind, den Schlangen zuweist, "Er wendet sich nach Norden und bringt den Schlangen die Spende mit den Worten: "Zischerinnen,

<sup>7)</sup> Apartamba Dh. H. 2, 4, 23.

<sup>7)</sup> Kongika Spira 51, 7.

<sup>5)</sup> Sankhayana Sr. IV, 20, 1.

<sup>&#</sup>x27;) Ebendanollar IV, 19, S.

200 Rudne

Larmerinnen. Sucherinnen. Gewinnerinnen: ihr Schlangen nehmt was hier für euch ist". Was da von Blut und von Darminhalt herabgetlossen ist, das nehmen die Schlangen"): eine characteristische aber so viel ich sehen kann vereinzelt dastehende Deutung der dem Rudra dienenden Heerschaaren").

Die Macht des Gottes aussert sieh in Krankheit, die er sendet, aber auch in Heilung. Sein Geschoss ist Fieber und Husten. Ueber den Kranken spricht man den Spruch: "Der Pfeil, den Rudra dir auf Glieder und Herz entsendet hat, den reissen wir dir jetzt nach allen Seiten heraus"). Neben den Mensehen ist — nach dem Rgveda wie den Jüngeren Texten — den Angriffen des Gottes anch das Vieh ausgesetzt, das überhaupt ganz besonders als der Macht des Rudra unterworfen, seinem Sehutz anvertraut gilt. Sehr häufig wird er der "Herr des Viehs" genannt; ihm opfort man, um Krankheit aus den Heerden zu vertreiben oder ihr vorzubengen"), denn wie er die Krankheit sendet, kann er, "der beste Arzt der Aerzte", sie auch entfernen").

Zuletzt sei als eine Eigenthamlichkeit des Jüngeren vedischen Rudratypus — im Rgveda scheinen Spuren der-

<sup>5)</sup> Avvelayana G. IV. S. 28, vgl. Winternitz, der Sarpaliali 41. Die von Winternitz als auffallend bemerkten Pennins in der Anreile an die surpäh (mesc. erstären sich eben als übertragen aus der auf die radrassah) (fem.) bezoglichen Phrasologie.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Winternitz a. a. O. bolegt die Verbindung von Rudra und den Schlangen noch durch den Sprach, mit welchem an Otten wo Schlangen baueen "dem Rudra welcher unter den Schlangen sitzt." Verehrung gebracht wird (Riz. G. I. 5, 16, 10). Der Sprach verhort dadurch an Bedeutung dass er one einer von vialen genau unteprechenden ist, die an itgendach bemerkenswerthen Orgen aller Art, an Rudra als den da und die wehnenden zu richten auch (vgl. 5, 221).

<sup>4)</sup> Athurraveda XI, 2, 22; VI, 60, L

<sup>4)</sup> Asyntayana G. IV, 8, 40 fg.; Kansika Satra 51, 7 etc.

<sup>5)</sup> Dus für ihn characteristische Heilmittel heisst jahrika, auch Bloomfield: Vermuthung (American Journ, of Philology XII, 425 few.) Urin.

selben nicht wahrnehmbar zu sein - eine gewisse Tendenz des Gottes hervorgehoben, in massenhaften Anhaufnugen von Benennungen, in ebenso massenhaften Wohnsitzen, in einer aberall sich kundgebenden Allgegenwart, in endloser Vervielfaltigung seines Wesons sich in unbestimmte Weiten auszudehnen. Man feiert ihn als den grossen Gott, den Herrscher, den Viehherrn, den Gnädigen, den Gewaltigen, den Furchtbaren. Ein Abschnitt der Vajurveden bleibt mit seinem Titel als das "Hundertrudracapitel" weit zurück hinter der thatsächlich dort angehäuften Menge von Benensungen für Rudra. und die Rudras "die tausendfach zu Tausenden auf der Erde sind . . . die Rudras auf der Erde, in der Luft, im Himmel". Sein sind alle Namen, alle Heere, alle Erhabenbeiten"). Ueberall fühlt man seine gefährliche Nähe. Kommt man zu einem Kreuzweg, soll man sprechen: "Vorehrung dem Rudra, der auf den Wegen wohnt, dessen Pfeil der Wind ist! Verehrung dem Rudra, der auf den Wegen wohnt!" Mit entsprechenden Formeln soll man ihn bei einem Dangerhanfen als den Rudra, der unter dem Vieh wohnt, verebren, an einer von Sehlangen heimgesuchten Stelle als den Rudra, der unter den Schlangen wohnt, bei einem Wirbelwind als den Rudra, der in der Luft wohnt, beim Untertauchen in einem wasserreichen Fluss als den Rudra, der in den Wassern wohnt, und überhaupt an schönen Stätten, an Opferplätzen, bei grossen Baumen als den Rudra, der da und da - je nach der jedesmaligen Situation - wohnt?). Betritt ein Brahmane, der die Lehrzeit hinter sieh hat und in allen Bewegungen der strengsten Etiquette unterworfen ist, das Dorf auf einem andern als dem ordentlichen Hauptweg, soll er

b Asyntaysian G. IV, 8, 29:

<sup>7)</sup> Hiranyukepin G. I. 16, 8 fgg.: vgl. Pärsakara III. 45, 7 fgg., wo noch der in den Wäldern, auf dem Berge, unter den Vätern (Manen) wohnende Rudra hanzukennent.

999 Hedra.

sprechen: "Verehrung dem Rudra, dem Herrn der Suätte"), In der Einsamkeit zeigt sich Rudra plötzlich: "die Rinderhirten haben ihn gesehen, ihn haben gesehen die Wassertragerinnen"). Im Walde gehort dem Rudra alles wilde Gethier und die Vögel; seine gottliche Macht weilt in den Wassern und beherrscht die Fische und Delphins. Er ist der Herr der Felder, der Baume; thut er seine Waffe von sich, so legt er sie auf dem höchsten Baume nieder"). Er steht im Luftreich und blickt mit seinen tausend Augen über die ganze Erde hin; vom östlichen Meer trifft er bis zum westlichen").

Sollen wir bei dieser Allgestaltigkeit und Allgegenwart Rudras doch die Frage aufwarfen, wo der Ausgangs- und Kernpunkt der ganzen Conception liegt, so möchte ich die hergebrachte Deutung dieses Gottes als Sturmgott für wenig wahrscheinlich halten. Es ist wahr, dass er der Vater der Maruts heisst und dass diese in Folge davon als Rudras benamnt werden, aber das beweist nicht, dass er eine Personification derselben Naturerscheinung ist wie die Maruts. "Keiner kennt ihre Geburt", wird im Rgveda (VII, 56, 2) von den Maruts gesagt: so mag, wenn man sie Kinder des Rudra nennt, dies aus der Vorstellung fliessen, dass die Winde aus derselben rathselhaften Ferne, aus den Oeden von Wald und Gehirge ebenso plotzlich zu den Wohnungen der Menschen herangesturmt kommen, wie Rudra mit seinen krankheitbringenden Geschossen. Und wenn der Wind des Rudra Pfeil heisst, wenn er selbst in dem "Hundertradra; capitel<sup>25</sup>) als Herr des Regens, der Wolken, der Blitze, der Winde benannt wird, so verlieren solche Acusserungen thre

<sup>1)</sup> Apastamba 1th. I, 11, 31, 23.

<sup>7</sup> Tutt Sauditi IV, & L &

<sup>7)</sup> Taltz Sambits IV, & 10, 4.

<sup>\*</sup> Atlarravola XI, 2, 23 fag.

<sup>1)</sup> Talin Saudi, IV, 5, 7, 2,

Bedentung dadurch, dass sie inmitten zahlleser andrer stehen, welche den Gott ganz ebenso mit den verschiedensten andern Naturphänomenen in Verbindung bringen.

Fester und tiefer als die Beziehung auf Wind und Wetter scheint in Rudras Wesen dicienige auf Berge und Walder sowie seine schädliche, krankheitbringende Macht begründet zu sein. So sehr der Gott als aller Orten weilend gedacht wird, so beben sich doch in den Texten Berge, Wallder, Baume als seine vornehnisten Aufenthaltsorte hervor; dort haust der Bogenbewehrte als wilder Jüger. Elemente verschiedener Herkunft mögen in diesem Kreise von Vorstellungen zusammengerathen sein, welche aus einander lösen zu wollen verwegen ware. Man kann an die Möglichkeit denken'), dass die Vorstellung schadender Seelen sich hier zu Dimensionen gesteigert hat, welche der Grasse der himmlischen Götter gleichkommen. Vor Allem aber wird man glauben dürfen aus dem Bilde Rudras die mit dieser Seelenvorstellung, wie sich von selbst versteht, leicht vermittelbaren Züge eines Berg- und Waldgottes bervortreten zu sehen, der hald als einheitliche Person in göttlicher Grösse dasteht, bald sich in eine grenzenlose Vielheit von Rudras auseinanderlegt\*). Wir haben hier, meine ich, einen Verwandten jener europäischen Typen vor uns. deren Wesen Mannhardt so meisterhaft entwickelt hat: der Faune und Silvane, der Waldmanner. wilden Leute, Fanggen uml dgl. Aus der Einode, aus Berg und Wald, kommen die Krankheitsgeister oder die Pfeile der Krankheit zu den menschlichen Wohnungen<sup>6</sup>): das sind die Heerschaaren oder die Geschosse des bergwandelnden

D Val obou S. 68.

<sup>5)</sup> Die bekannte, von Mennthardt übermagend dargetlane Nogung der Waligötter in Sturmgötter binüberrnapielen wurde dann auch die in dieser Richtung imgemäen, meines Erachtens, wie schon bemerkt, mahr gerade tiefgnienden Züge Radras unsreichund erklären.

<sup>7)</sup> Vgt. Mannhardt, Wald- und Fehikulte I, Id. 22 fg.

Rudra. Und wie seine europäischen Gegenbilder — z. R. Mars Silvanus — für das Gedeihen der Heerden augerufen werden!), so auch Rudra, der Herr des Viehs. Es ist wohl verständlich, dass ein solcher Gott, der durchans der niederen Mythologie entstammt und dem Kreise der erhabenen, himmlischen Mächte fremd ist, ein Gott umgeben von unheimlischen Grauen, den Character roher Wüstheit an sich tragend, leichter als alle andern alten Gottheiten sieh der Vermischung mit den wilden Hervorbringungen des entsrtenden Hinduthums zugänglich erweisen und so im Lauf der geschichtliehen Entwicklung ein Hauptelement für die Genesis des fürchtbarsten aller indischen Götter abgeben konnte, des Siva.

## Andre Gottheiten.

Nach unsrer eingehenden Besprechung der Hauptgestalten des vedischen Pantheon wird die Darstellung der meisten abrigen Gottheiten wesentlich kürzer gehalten werden dürfen.

Mit Wind und Wetter haben es zu thun die Maruts, der in zwei Exemplaren vorliegende Windgott Vayu resp. Vata, sowie der Regen- und Gewittergott Parjanya.

Die Maruts, deren hergebrachte Auffassung als Windgötter unzweifelhaft richtig ist"), sind Söhne des Rudra") und der Kuh Preni, "der Bunten": vermuthlich der bunten Sturmwolke. Sie werden als eine Schaar schön geschmückter

Mannhardt I, 141: II, 103, 114-119, 146. Vgl. für den herrier beschützenden Wahlgutt und für den hösen Wahlgett auch Castron, Pins. Mythologie 97 fg. 108.

<sup>7)</sup> Davon, dass die Marurs in unsterfdiche Winde versandelte Menschemeelen sind (E. H. Mayer Indeg, Mythen I, 218) kann ich in Veda keine haltbare Spar entdecken: womit die Möglichkeit eines seleben historischen Hergaugs nicht gelengnet sein seil.

<sup>9</sup> Vgl. oben S. 222.

Jünglinge beschrieben, die in prunkvollem Aufzug, mit funkelnden Speeren, Goldschunck auf der Brust tragend, auf ihren Wagen, gezogen von gefieckten Stuten oder Antilopen, herangefahren kommen. Stürme, Regengüsse, Blitze umgeben ihren Zug. "Die Winde haben sie als Rosse an die Deichsel gespannt: ihren Schweiss haben zu Regen gemacht die Rudrasöhne" (V. 58, 7). Vom Meere her lassen sie den Regen sieh aufmachen und zur Erde strömen; sie erschüttern die Erde und die Berge; die Walder beugen sieh aus Furcht vor den einherziehenden; sie schaffen Finsterniss am hellen Tage wann sie die Erde mit den Güssen Parjanyas überschwemmen.

Neben diesen schaarenweise auftretenden Windgöttern steht der Wind als Einzelgottheit, welche in zwei Formen, unter den Namen Vayn und Vata, den Contrast zweier Entwicklungsphasen derselben Conception zur deutlichen Erscheinung bringt.

Vayu wie Vata heisst "Wind": das erste Wort ist in dieser appollativischen Bedeutung im Veda bemerkenswerth selten, während das zweite das gewöhnliche, im alltäglichen Gebrauch herrschende ist. Dem entsprechend ist Vayu ein Windgott etwa in dem Sinne wie Indra ein Gewittergett ist. Der Zusammenhang mit dem Naturphänomen ist verblasst; in stereotypen Wendungen wird er eingeladen, mit der langen Reihe seiner Gespanne (niyatah), herbeixukommen und den Somatrank zu geniessen, dessen erster Antheil nach alter Opferordnung ihm, dem sehnellsten aller Götter, zukommt. Ganz anders Vata. Diesem raumt die rituelle Etiquette keinen vornohmen Platz ein. Dafür haftet ihm unverwischt die Anschauung des Windeswehens mit seiner brausenden Frische an. Vatas Wagen will ich preisen in seiner Grösse. Alles zerbrechend, donnernd dringt sein Larm vor. Er berührt den Himmel, rothen Schein verbreitend; er geht einher den Stanb der Erde aufwirbelnd ... Im Luftreich wandelt

or auf seinen Pfaden; nicht raht er auch nur einen Tag. Der Wasser Freund, der erstgeborne, heilige: wo ist er geboren? Von wannen ist er entsprungen? Der Götter Oden, der Welt Fruchtkeim wandelt dieser Gott einher wo er wills sein Brausen hört man; seine Gestalt sieht man nicht. Ihm dem Väta wollen wir Opfer bringen" (X, 168).

Es ist bezeichnend, wie die Verbindung des Windes mit Gewitter und Regen sich in zwei Götterpaaren ausdrückt. Vayu tritt stehend mit Indra zusammen: die beiden im Opferritual hochgefeierten, ihrer Naturbedeutung nach verblassten Götter. Ebenso stehend verbindet sich Vata mit Parjanys. Parjanya') ist der eigentliebe, lebendige Gewitter- und Regengott des vedischen Zeitalters. Wir wiesen schon oben (S. 140) darauf hin, wie der ganze Vorstellungskreis des Gewitters, der sieh in den Indrolliedern erstarrt, von den Dichtern selbst nicht mehr verstanden zeigt, in frischester Naturwahrheit die Hymnen an Parjanya erfullt. "Er schlägt die Baume und die bosen Zauberer schlagt er. Alle Wesen fürehten sich vor dem mächtigen Waffenschwinger. Vor dem Stierkräftigen flicht selbst der Schuldlose, wenn Parjanya donnernd die Missethater trifft, Wie ein Wagenlenker mit der Peitsele die Rosse peitseht, lässt er seine Regenhoten slehtbar werden Aus der Ferne erhebt sich des Lowen Gebrull, wenn Parjanya die Regenwolke schafft. Die Winde wehen hervor, die Blitse fliegen, die Kranter schiessen empor, feucht schwillt die Sonne. Nahrungssaft wird geboren für alle Wesen, wenn Parjanya mit seinem Samen die Erde segnet ... Du hast Regen geregnet: nun höre auf. Die wüsten Flachen hast du gangbar gemacht. Du hast Krünter geschaffen zur Nahrung und den Geschöpfen hast du Weisheit gefunden" (V, 83).

Poer Name stammt bekanntlich um indeg, Zeit, eg), den fitenheibe Perkunas, den nordischen Götz und Göttin Fjörgen. Nach Hirt ble Forschungen I, 481 ware die Badentung "Einbengutt".

Es folgen zunächst einige Gottheiten, welche nicht oder wenigstens nicht für uns erkennbar — bestimmte Naturwesenheiten oder Naturmächte repräsentiren, sondern bestimmten Typen des Handelns oder bestimmten Spharen der Thätigkeit entsprechen.

Vishnu spielt im Veda eine durchaus nebensächliche Rolle. Die That, welche im Mittelpunkt seines Mythus steht und diesen nahezu erschöpft, ist das Darchmessen der Welt mit den drei Schritten'). "Dreinal ist ein Gott ausgeschritten, der Herr weiter Sitze, da wo die Götter Freuden geniessen". "Dreimal ist dieser Gott über diese Erde ausgeschritten ... Ueber diese Erde ist Vishnu ausgeschritten dem Menschen zum Wohnsitz verholfend . . . weites Wohnen hat er geschaffen". Ueber das Irdische ist er mit drei Schritten weit hingeschritten zu weitwohnendem Leben. Zwei Schritte des Sonnengleichen erblickt der rührige Sterbliche; an den dritten wagt sich Keiner, auch nicht der Flug der gefängelten Vögel". "In seinen weiten drei Schritten wohnt Alles was lat". "Er der die dreifache Welt, Himmel und Erde allein halt, Alles was ist45). Der dritte Schritt führt zu der Stätte, un welcher Vishnu "jenseit» dieses Luftraums waltet": "diese höchste Stätte des Vishnu erblicken immerdar die Freigebigen") wie das Auge4), das sich am Himmel ausbreitet45).

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Gaharen die dem Verligmachritte mit den drei Schritten zusummen, welche nach dem varuhmatrischen Glauben die Anshaupands von der Erde nach der Splaten der Sonne gethan haben? Drei Schritte des Priesters bilden im zweitlichen Ritual diese güttlichen Schritte mach, ganz wie im wellschen Ritual der Opferer drei Schritte thut, um die drei Vieltunschritte vom Ritual zur Erde oder von der Erde zum Himmel datzusteilen. Vgl. Darmesteters franzles. Unbersetzung des Avesta 1 S: 401, Hillebrandt Nonund Vollmondsopfer S. 171 fg.

<sup>7)</sup> Rv. VID. 29, 7; VII. Dio, 8, 4; I, 155, 4, 8; 154, 2, 4.

D. h. doch will die Seligen, welche für ihre den Priestern urwessen.
 Preigebigkeit den Himmelsfohn genisseen.

<sup>9</sup> Din Sonne.

F) VII, 100, 5: I, 22, 20.

998 Vishnis

Man pflegt in Vishru einen Sonnengott zu sehen; seine drei Schritte sollen den Aufgang, den höchsten Stand, den Untergang der Sonne bedeuten. Unmöglich mag es meht sein, dass Verdunklungen und Verschiebungen einen ursprünglichen Sonnengott zum vedischen Vishnu gewandelt haben: für wahrscheinlich kann ich es nicht halten. In der That fehlt jede bestimmtere Spur solarischen Wesens. Die Vorstolling des Lichts spielt bei Vishna keine grossere Rolle als ungeführ bei jedem vedischen Gott. Auch Beziehungen von irgendwie gesichertem Alter auf den Tageslauf, auf Morgen, Mittag, Abend lassen sich kaum entdecken. Zu der letztbezeichneten Dreiheit passen die drei Schritte recht wenig. Wie das oben Angeführte zeigt, sind die Vorstellungen darüber, wo diese Schritte vor sich gegangen sind, von Schwankungen nicht frei. Bald ist der Gott dreinml über die Erde hingeschritten; bald hat er die Schritte dort gethau, wo die Götter ihre Frauden geniessen; bald seheinen die drei Schritte mit der dreifachen Welt (Erde, Luftreich, Himmel) in Beziehung gebracht zu werden!); hervortretend zeigt sich doch die Vorstellung, dass der dritte Schritt ein eigenartiger, erhabenster ist, dass er in die geheimnissvolle Welt der höchsten Höhe führt, während der abendliche Schritt der Some vielmehr ins Dunkel hinabgeht.

Mir scheint das herrschende Motiv in der Conception des Vishnut) die Weite des Raumes zu sein: Vishnu ist der Gott, welcher diese Weite durchschreitet, sie dadurch gewissermaassen ordnet und für den Menschen erwirbt. Das Wort "weit" (uru), vor allem aber die Praposition, die das Sichanseinandenlehnen bezeichnet, die Praposition vi. sind die

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Diese Vorstellung herracht in den Jüngeren Verlen vor: vgl. V.S. H. 25; XII, 5 stc.

<sup>2)</sup> Ich spreche van dinser Commetten in floor vadischen Gesall. Dass sie sine weiters Vorgeschichte haben hann, lengne ich mehr; für aus ist elisselbe, wenn sie dagewosen ist, dunkel. Vielleicht würde sie der Lengen.

Vislage. 929

characteristischen Schlagworte, wo immer von Vishnu gesprochen wird'). Nicht darauf füllt der Nachdruck, dass er die Erde dem Menschen zu bewohnen gegeben hat, sondern darauf, dass er die Weiten der Erde durchmessen hat dem Menschen zur Wohnung; nicht darauf, dass er in der Höbe wellt, sondern dass es die hochste Höhe ist, die er mit seinem dritten Schritt erstiegen. Ich möchte glanben - und des schon berührte Schwanken der näheren Auffassung im Rgveda bestärkt mich in dieser Ansicht - dass der Dreizahl der Schritte eine concrete Naturvorstellung von Anfang an nicht correspondirt hat: die Drei verdankt ihre Stellung hier wohl unr der allgemeinen Gunst, deren sich diese Zahl in der mythologischen Phantasie erfrent, und die Wiederspiegelung einer allgemeinen Neigung dieser Phantasie ist es auch nur, wenn dabei das Dritte als das besonders Erhabene and Geheimnissvolle erscheint'). In diesem Zusammenhang wird auch die Bundesgenossenschaft Vishnas mit Indra leicht verständlich. "Da sprach Indra", heisst es, "als er den Vrtra todten wollte: Frennd Vishau, thu deine weiten Schritte!".

klierung für ihre, en viel ich mite, rüttsefäuften Zug geben, dass Weban springe de b. wohl absutkrank" ist.

<sup>3)</sup> Vishmu heisest urugāgu (dar Hour woiter Sires); er schafft dem Manachen urukshiti (waite Wohndatti); er schafft, germanam mai ladra, dem Opler urum alokam (whiten Ranni); in seinen uruska vikramapeska (woiten Schritten) wohnen die Woom. Der stehende Ansdruck für sein Schrötten ist er kram, weische Verbinnung im Rv. hat unsschlässlich in Bekiehung unf Vishmu erseheint. Welches Gowlekt dalsei unf die Praposition er fallt, weigt die Antforderung Indias an V. (IV, 18, 11; VIII, 100, 12) eiterum ei kramanen "schrötte woiter uns". Auch eigeman wird von Vishma Schrötten gebruncht. Bei diesem Hervertreiten von ei in den auf Vishma besäglichen Ausdehnekan wird gefregt werden durfen, oh von derselben Präposition nicht unch der Name des Gottes almiliaten ist welcher dann den "in die Weite Strobenden" bedeuten würde. Der Arxent allendings ist dieser Aufmesung micht genstig.

<sup>7)</sup> Violupus Woom als Durchmosorr der Ramnosweiten erklärt säich

230 Püshan.

"Freund Vishnu, thu deine weiten Schritte! Himmel, gieb Raum dass der Dennerkeil sieh gegen dich stemme. Den Vrtra tödten wollen wir beide und wöllen die Ströme rinnen lassen: wie Indra sie treiht mögen sie frei ihren Weg gehen"). Es ist wohl kein Zweifel, welche Rolle hier Vishun zufällt. Als Tödter des Vrtra, als Befreier der Ströme erscheint er nur in oberflächlicher Anähnlichung an Indra: aber wie die vedischen Dichter es lieben, die Thaten, welche die Ordnung der Welt und das glückliche Dasein der Meuschheit begründen, in Verhindung mit dem Vrtrasiege zu setzen, so muss hier Vishun zugleich mit der Vrtratödung das vollbringen, was die ihm eigne That ist: er muss die drei Schritte thun und durch sie dem Indra das weite Schlachtfeld für seinen Siegeskampf schaffen. —

Pushan ist in den verschiedensten Situationen thätige der immer wiederkuhrende Characterzug aber seines Wirkens liegt darin, dass er die Wege kennt, die Wege zeigt, die Wege führt, vor dem Verirren, dem Verlorengehen bewährt, das Verirrte zurückzuführen, das Verlorene wiederzufinden weiss. Man hat ihn für einen Gott des Ackerbans und der Heerdenzucht gehalten: er beschützt aber den Ackerban und die Heerdenzucht nur insofern als er die Furche, welche der Pflug zieht, in der rechten Richtung leitet, als er, mit dem

die Rolle, welche die Legende der Brühmanes (Satapatha Br. 1, 2, 6, 1 fgg. etc.) ihm im Kampf der Götter mit den Asurus zutheilt. Er ist ein Zwerg, und die Asurus erklären sich bereit den Göttern seviel von der Rede, wis er im Liegen bedecke, an überlassen. Die Götter schaltei schlössüch die gause Erde. Es ist ein unhellegender Einfall, dass der Gewinner der ungehenersten Weiten selbei der Kleinate «sin man-Auch die Verstellung von Vishaus Wohnen auf dem Berge, von ihm als Herzscher der Berge (Berganges II, 117; Teitt, Samb, III, 4, 5, 1) seklirt sich in diesem Zussimmenhang leicht; mine natürliche Stelle ist da, we dem Auge die gewaltigsten Weiten des Kannes entgegentraten.

<sup>1</sup> Rv. IV. 18, 11: VIII, 100, 12. Der zweite Vers gielst offenlier Worte Indras at Vishmu.

Ochsenstachel ausgerüstet, den Kühen auf ihren Wegen nachgeht, damit sie sich nicht verlieren. Treibt man die Kühe auf die Weide, so spricht man den Vers: "Pashan gehe unsern Kühen nach"; laufen sie auf der Weide umher, betet man: Pashan lege hinter ihnen seine rechte Hand um sie bermu; das Verlorene bringe er uns wieder ?). Er führt die Braut auf sieherem Weg vom Elternhaus zum Hause des Gatten; man betet, ehe sie diesen Weg gurücklegt: "Pashan fasse dich an der Hand und führe dich von hier"3). Er führt auch den Todten in's Jenseite; man bittet ihn, der alle Bahnen kennt, dem kein Stuck Vieh verloren geht, den Todten von seiner irdischen Heimath aufbrechen zu lassen, auf dem Wege vor ihm schutzend einherzugehen, ihn den Vatern abzuliefern\*). Wer auf ein Geschäft ausgeht, opfert Pashan mit dem Liede: "Wir spannen dieh an wie einen Wagen, Poshan, Herr des Weges"; wer einen Weg machen will, opfert Pushan dem Wegbereiter; auch wer sich verirrt hat, wendet sich an Pashans). Bei den Spenden an alle Götter und Wesen, die morgans und abends vertheilt werden, empfängt Pashan der Wegbereiter die seinige auf der Schwelle des Hauses"). Er vertreibt die Bösen vom Wege, den Wolf

<sup>1)</sup> Dieser Stachel (ashrā) heiset pasusādhasī Rv. VI. 58, 2, d. h. moht, wie Rarguigue II. 124 will. Heerden verschaffend", sondern — was viel genner dem Wesen Pushum entepricht — "für Heerden auf dem rechten Wege führend". Das Verbrim säulb ist für Püshun horauhnemi (VI. 68, 4, 5; X, 26, 4); dies pusst ganz au dem Gott der Wege; men reinneresiel, dass säulbe utshendes Epitheton von "Weg" ist.

<sup>9)</sup> Bv. IV, 57, 7; VI, 54, 5-7, 10; Sankhayana G. III, 9.

i) Rv. X, 85, 26: Asyallyane G. I. 8, 1. Püchan scheint auch als in dar Brantauchi wirkonder Wegehahner im concreteaten Some augusthen wurden zu sein: Physikara I. 4, 16 etc.

<sup>6</sup> Hv. X. 17, 3 fgg. Ashnlich reigt wahl auch Pheham Ziegenbock dem Opferross den Weg in's Gestarreich, I, 162, 4.

<sup>9</sup> Rv. VI. 53: Asvaldyans G. III, 7, 8, 9: Sankhayans Sc. III. 4, 9.

<sup>9)</sup> Sankhayam G. H. 14. 9.

und den Wegelagerer'). Er der Horr des Weges ist selbst auf dem Wege gehoren "auf dem Pfade des Himmels, dem Pfade der Erde: zwischen den beiden geliebtesten Statten wandert er hin und her, der Kundige 1). Mit geldnen Schiffen im Meer and im Luftreich that er Botendienst für die Sonne'). Der Wegekenner, der vor dem Verlieren behittet, findet auch das Verlorene und Versteckte und lisat es die Menschen finden; er hat den verborgenen Soma gefunden; or findet suchond das Versteck Agnis4). Die Form, in welcher er dem Menschen Schätze giebt, ist die, dass er sie finden lässt: ihm opfert man, wonn man Verlorenes wiederzufinden wünscht<sup>5</sup>). - Auch das Thier Pushans, der Ziegenbock - Böcke ziehen seinen Wagen - wird mit seiner Herrschaft über die Wege zusammenhängen; dem Gott der Wege gehart das Thier, welchem selbst die unwegsamsten Wege gangbar sind 1).

Alles zusammengenommen werden wir schwerlich Anlass finden, in Pashan die Personification irgend eines Naturwescus

n Rv. L 42; Vl. 53, 4.

<sup>7</sup> Rv. X, 17, 6. — Mit Päahana Harrachart über die Wege gehoof auch zuseinnen, wenn er einnes sapit, Herr der Einkehr genannt wird (darüber genis verfehlt Bergeigns H, 123 kg.); Rv. V, 46. I fryf. auch III. 58, 5) zeigt wie die einne nut den Wegen und rechtem Fähren auf der selben zusammenhangt. Da nus aber einer zuch Lesmuchen z. H. rus Sänden bedeuten kann, erhärt es sich, dass Püshan gelegentlich unter Nenaung dieses Schlagwerts auch darum angerufen wird Ax. VI, 112, 5). — Amlers Darms deter, Hanrachat et Amereta; S. 83.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rv. VI, 58, 3. Ucher Püshan als Bonos a noch Gött Gol: And 1889 S. S.

<sup>9</sup> Rv. I, 23, 14; X, 5, 5 (vgl, mone Hymnon des figwoln\* 4, 467)

<sup>3</sup> Rv. VI. 48, 15; VIII, 4, 16; Agralayana O. III, 7, 9,

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>J Hier sa noch eine Eigenschatt des Püshan erwähnt, die ich nicht zu deuten weiss, seine Zahnlosigkeit: woshalb same Opferspanse Grütze bi. Von der Zahnlosigkeit ist erst in der jüngeren vollischen Literatur de Rede (Şat. Br. I. 5, 4, 7 etc.); duss men den beschridenen Gott als Grübesser verspottete, zeigt sahnn der Egwoda (VI, 56, 1). Da die Zahnlosig

su seben. Das Centrale, Entscheidende ist die bestimmte Sphäre der Wirksamkeit, welche seine Specialität bildet: wenn — was an sich möglich ist — die Gestalt des Gottes über diesen Punkt hinaus eine weitere Vorgeschichte hat, werden wir doch kann Aussicht haben in dieselbe einzudringen).

Ueber Savitar, den "Erreger" oder "Antreiber" därfen wir auf oben (S. 64) Gesagtes zurückverweisen; ebenso über Brhaspati oder Brahmanaspati, den Patron des beiligen Wortes, wie es der Priester spricht (S. 66 fg.).

Den Typus eines Gottos, bei welchem eine bestimmte, für ihn eharneteristische Art und Sphäre der Thätigkeit den Rahmen abgiebt — einen Rahmen, in dessen vergleichsweise abstracten Umkreis dann natürlich auch viel ältere mythische Materialien, als jener Rahmen selbst ist, sich einfügen können — möchte ich auch in dem Gott Tvashtar sehen. Sein Name, von derselben grammatischen Bildungsweise wie Savitar, seheint etwa den "tüchtigen Wirker" zu bedeuten. Tvashtar ist der Handwerker oder Künstler unter den Göttern, der Schöpfer der Formen (röpa), welcher selbst allgestaltig

keit eur Keklarung der Opfer-peise arsonnen oder beraht umgekehrt ibese auf Jener Vorstellung?

<sup>&#</sup>x27;) Der Erlasschung der grechischen Mythologie wird as Aberlausen bleiben mässen zu fingen wie weit von Pinhan aus Lieht auf die Natur des Harmes fallt. Die Zugammensetzung so zu agen des Hamtels der Functionen ist bei beiden Göttern bemerkenswerth gleicharug; Schutz der Wege nauf der Reisemien (Hermes älber, ölbendeper, zogwest Hermansahlen als Wegzenchen); Betenthum; Psychopompus (auch wenn Hermes z. E. Persephone auf die Oberweit aufückführt, ist das gant in der Art Phalmus); Schutz der Hoerden; Verfeibung glücklicher Funde (öpnener). Man bemerke noch, suss Hermes nicht sehen mit dam Becke dargestellt mirt, zuf ihm sitzend enter ihn trogend (Rosaber Lex. der Myth. 1 Sp. 2578-2508, 2401 etc.). Hat das perrückenahmisch gehöhlete Haar respe der Rechyles von Hermesdarstellungen etwas mit dem kaparier der Parhau (Ry. VI, für, 25 IX, 67, 13) zu thun?

(visvarūpa) "mit Form alle Wesen geschmückt hat" (X, 110, 9)1). Er schmiedet Kunstwerke wie die Waffe Indras, mit welcher dieser den Vrirasieg erringt; von ihm stammt der Becher der Götter her, den dann die Rhhus seine Kunst überbietend in vier Becher verwandeln. Vor Allem aber ist er auch der Gestalter der lebenden Formen, der thierischen 7 und der menschlichen. So waltet er über der Zengung, Unter den Anrufungen, die in alter festgeordneter Reilienfolge das Thieropfer einleiten, richtet sich eine an ihn, um dem Opferer Kindersegen zu erwirken: "Den gedeihenbringenden Samen, Gott Tvashjar, spende uns und lass ihn fliessen, aus dem ein thatkräftiger Held geboren werde, wehlgeschickt, ein Somapresser und Götterfreund"3). Als Gott der Zeugung halt er enge Freundschaft mit den Götterfranca; wenn beim Opfer die menschliche Fran, die Gattin des Opferers, herangeführt wird zum Zweck eines Fruchtbarkeit verleihenden Zaubers, ist es der speciell zu Tvashtar in Beziehung stehende Priester, der Neshtar, welcher die betreffenden Ceremonien zu leiten hat\*). Als Gott der Fruchtbarkeit aber ist Tvashtar vor Allem selbst der Vater zer εξοχήν: "Tvashtar hat den Helden gezeugt, den Götterfreund; von Tvashtar stammt der Renner, das rasche Ross; Tvashtar

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Diese Beriebung Twashtars auf die "Formen" ist wie in der jüngeren Literatur (z. B. Şatap. Br. XI. 4, 3, 3) an schon im Egrecha für ihn obstracteristisch. In seiner "Allgestaltigheit" hönnte der Grund dafür liegendasse man ihn als den Vater des von Trim überwundenen dießendigen Urgebeners Vistarüpa ("Allgestalt", oben S. 163) ansäh. — Gehört Trashtar mit dem germanischen Schmied Wisland zusammen (sgl. E. H. Meyer, Ang. f. deutschen Alt. XIII, 33; Germ. Mythol. 300 (g.)?

<sup>&</sup>quot;) Br. L. 188, 9.

<sup>7)</sup> Rv. III, 4, 9. Siehe überhanpt die neunten resp. schutze Verder Aprilleder.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Siehe unten in der Durctellung des Cultus die Erüsterung des Neshrar-Priesterthung.

hat diese ganze Welt erzougtet). Er ist der Vorfahr des Monschengeschlechts, insofern seine Tochter die Mutter Yaman, des ersten Menschen war, und Tvashtar selbst, der gestaltbildende Gott, diesem Sprossling in seiner Tochter Schooss die Gestalt gegeben hat), In Tvashtar sieht man aber auch den Vater der mächtigsten Götter. Er ist der Vater Aguis'); er ist der Vater vor Allem Indras'). So gerath er in den Mythus von den Gewaltthaten des eben gebornen Indrakindes hinein, das seinem Vater den Soma stiehlt, ihn selbst aber bei den Füssen packt und ihn tödtet. Man sieht, wie die Verkettungen der Vorstellungen auf den verschiedenen Wegen, welche sie nehmen, zu entgegengesetzten Rollen des Tvashtar in seinen Beziehungen zu Indra führen: dort Tvashtar der Schmied, der als Freund Indras ihm die Waffe schafft; bier Tvashtar der Vater Indras, gemordet von seinem kaum geborenen Kinde. -

Ueberans dunkel sind die Rivalen Tvashtars, die an Kunstfertigkeit mit ihm wetteifern, Ja ihn übertreffen, die drei Ribhus, ihrem Namen nach wahrscheinlich identisch mit den Elben. Wir erwähnten sebon, wie sie aus dem Götterbecher, dem Werk des Tvashtar, vier Becher bereiten; Tvashtar versteckt sich beschämt unter den Götterfranen. Sie haben ihre alten Eltern wieder jung gemacht. Sie haben Indra die Rosse, den Asvin ihren Wagen, Behaspati die allgestaltige Kuh gezimmert: für ihre kunstvollen Werke ist ihnen Unsterblichkeit als Lohn verliehen worden. In des Agohya Hause haben sie zwölf Tage schlafend als Gäste ge-

<sup>1)</sup> Vaj. Sambita 29, 9.

<sup>9)</sup> Rec X, 17, f; V, (2, 18, Val. X, 10, 5,

<sup>7</sup> Hillebrandi Mythol. L 522 fg.

<sup>7</sup> Bergelgue III, 58 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Der Mythus von den Rhhus-Elbon als Meistern hochster Kunstfertigkeit scheint indegermanisch zu sein; siebs E. H. Meyer Ans. L. deutschen AR. XIII, 35; Germ. Mythologie 124.

weilt: da haben sie — es scheint während ihres Schlummers — den Feldern Fruchtbarkeit bereitet, die Flusse auf ihrer Bahn geführt, Kranter auf den Höhen, Wasser in den Tiefen geschaffen. Man hat in den Ribhus Genien der drei Jahreszeiten sehen wollen; die zwölf Tage, die sie schlafen, sollen die Zwölfnächte um das Wintersolstiz sein, in welchen der Jahreslauf gleichsam ruht. Dann läge es nicht fern, bei der Zerlegung des einen Bechers in vier entweder an die vier Monate, in welche jede Jahreszeit zerfällt, zu denken, oder auch — Liebhabern lanarischer Mythen besonders naheliegend — an die vier Monalphasen). Doutungen dieser Art dürfen nur als Vermuthungen ungewissester Art hingenommen werden; die kurzen Andeutungen, in welchen die Lieder von den Erlebnissen der Ribhus sprechen, geben zu einem einigermassen sicheren Urtheil keine binreichende Unterlage.

Göttinnen. Göttliche Franen und Madchen nehmen im vedischen Glauben an der Lenkung der Welt und der Geschicke nur geringen Antheil. Wohl hatten von altersher Erscheinungen, die mit der Vorstellung weiblichen Schonheitsreizes und vor Allem mütterlicher Fruchtbarkeit verknüpft waren?), zu göttlich weiblieben Personificationen geführt wie der Morgenröthe, der Mutter Erde, Flussgöttinnen, Wassernymphen u. s. w., aber für das Ganze des Glaubens und Cultus stehen diese Göttinnen doch im Hintergrunde. Wie es der geschichtlichen Stellung des vedischen religiösen Wesem entspricht, sind ihre Gestalten von dem Character heiliger Prüderie noch völlig unberührt. Die Morgenröthe, welche

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Ludwig III. 335; Hillebrandt Myth. I. 515 ig.; Kargi, Dar Rigerda 54 Anna; Zimmer 366 ig. — Wenn Ludwig IV. 160, V. 510 die Geltung der Dilaus als Götter der Jahre zeiten direct in der Usbarfielerung ansgesprochen zu finden glante, beruht dies und Missverstantnissen.

<sup>4)</sup> In mounten Pallow mag as such allein des grammatische Geschleibt des betreffenden Schliegworts gewesen sein (wie niert "der Untergang"), was for die weibliche Natur der Gottheit entschied.

Ushna 237

ihren resigen Glauz der Welt zeigt, ist ein schönes Madehen, das seine Reize gefällig enthüllend den Mannern entgegengeht. Die Wassernymphen, mit Schönheit wie mit Fruchtbarkeit gleich gesegnet, sind reich an mannichfaltigen Liebesabenteuern. Aber die unbefangene Natürlichkeit solcher Verstellungen hat doch nichts von jener Atmosphäre schwüler und raffinirter Siunlichkeit an sieh, welche etwa die Gestalt einer Astarte umgab: so wie dem vedischen Cultus, der an Momenten zeitiger Derbheit in Wort und That nichts weniger als arm war, doch die semitische Verquiekung von Heiligthum und Bordell fremd geblieben ist.

In der alten Hymnenpoesie ist mit einer Vorliebe, nach welcher ihre Bedeutung im eigentlichen Cultus kanm bemessen werden darf, vor allen andern Göttinnen Ushas die Morgenröthe besungen worden). Man richtete an sie zusammen mit den abrigen Morgengottheiten — dem das Dunkel erhellenden Agni und den Asvin — in der frühesten Frühe des Soma-opfertages, ehe die Vögel ihre Stimmen erhoben, Hymnen, welche mit Darbringungen nicht verbunden waren. Von der Poesie der Morgenfrühe durchweht und frei von Beziehungen auf die mystische Spitzfindigkeit der sacrificalen Technik haben diese Dichtungen einen Beiz, wie er den eigentlichen Opferliedern fehlt, jenen Liedern, die vorgetragen wurden, wahrend man den Soma presste, wahrend die Spenden in die

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Weiter (Omina und Portenta 251) bemarkt über die Morgenrötlat, diese Göttin, walcher so bardicia Hyuman geneilit alut, sei im Hitaal gane verschwinden, "wild weit bei dem Weiterzieben der Inder in shificiere Gegenalen sie wicklich selbst ihre Bedeutung verlor." Mir selwint der lier auppiniere Gegenale eines Altern und eines Ilmgeren Zuttande unhaltbart deutliche Spuren der Hymnon etimmen genau mi den Angaben der Ribaltexte und angen, dass in der alten wie in der neueren Zeit die Stelle der Ushar beim Somnopfer die Frühlichen war, bei welcher sie wohl Lobpreisungen empling über ut hi mit Some geträukt wurde. Nel-Berguigun, Rechreten wer Thinkire de la titurgie erdige 9.

Opferfeuer geschüttet wurden und die Schasren der Priester mit peinlicher Sorgfalt die intricaten Details des Rituals zu beachten bemüht waren. Man pries in den Morgenfiedern die holde Tochter des Himmels, die lichte Schwester der dunkeln Nacht, die dem Pfade der vergangenen Morgenrötten folgt, den Morgenrötten der Zuknnft vorangeht, die wie ein Madehen in Schönheit prangend ihren Busen enthallt. Röthliche Rosse oder Kühe ziehen ihren Wagen; der Sonnengott folgt ihr, seiner Gelichten, wie ein Jüngling dem Weibe folgt. Wir geben hier einige Verse ans einem der Lieder, welche das Priestergeschlecht der Vasishthas an die Morgenröthe richtete (VII, 77):

"Sie ist erglanzt wie ein junges Weib, alles Lebende antreibend zum Wandeln. Agni hat sich erhoben, dass die Menschen ihn entslammten. Sie hat die Finsterniss vertrieben und Licht geschaffen.

"Weit ausgedehnt ist sie erstanden aller Wesenheit zugewandt. Mit lichtem Gewande ist sie strahlend erglanzt. Die Goldfarbige, sehen anzuschauen, die Mutter der Kühe, der Tage Leiterin hat aufgeleuchtet.

"Die Gesegnete, die der Götter Auge heranführt, die das schöne weisse Ross") leitet, die strahlengeschmückte Morgenröthe haben wir erblickt, die mit ihren lichten Gaben sich über das All verbreitet.

"Ushas, edelgeborene Himmelstochter, erhöht durch der Vasishthas Gebete, gieb uns mächtig erhabenen Reichthum Ihr Götter, schützt uns immerdar mit Wohlsein!" —

Von andern Göttinnen ist die kuhförmige Ida, die Repräsentantin der von der Kuh kommenden Nahrungsfülle, und die ebeufalls als Kuh vorgestellte Aditi, die Mutter Varunas und der mit ihm verbundenen Lichtgottheiten, schen früher

<sup>1)</sup> Das Gütterunge und das weisen Ross ist maturisch siin Samus-

besprochen warden!). Wie diesen beiden Göttinnen, so wird um ihrer Fruchtbarkeit willen den Wassern (apuh) und den Flüssen weibliches Geschlocht beigelegt D: wir werden von diesen sowie von den Apaaraa (Wassernymphen) weiter unten (S. 243, 251) näher zu sprochen haben<sup>3</sup>). — Hier seien noch vier Göttinnen genannt, die es mit der Frachtbarkeit der Fortpflangung zu thun haben: Raka, Sintvalt, Kuha und Anumati'). Die jungeren vedischen Texte bringen diese mit den Mondphasen in Verbindung; ob diese Auffassung auch für den Rgveda zutrifft, in welchem das feste System der vier zusammengehörigen Namen noch nicht vorliegt, sondern mir einzelne derselben in verschiedenen Zusammenstellungen begegnen, kann bezweifelt werden!). - Endlich erwähnen wir von Göttinnen hier noch die Gemahlinnen der grossen Gotter wie Indrant, Agnavi, Varunani u. A.: Gottinnen, denen selbstandige Wesenheit nicht zukommt und die eben nur, da Götter wie Indra und Agni doch ihre göttlich-königlichen Hausfrauen gehabt haben müssen, diese Stelle anazufullen berufen sind. Wir hören von ihnen wenig mehr als die Namen, und auch diese sind im Grunde keine Eigennamen, sondern bedeuten nur soviel wie "Frau Indra" n. s. w. ) -

S. ohen S. 72, 203 and über Ida noton die Danstellung des Cultus (Abschnitt über den Speisenntheil des Onferen).

<sup>3)</sup> Doch orimers man sich un den mannhehm Wessergemus Apam napat (oben S. 118). So sicht neben der Fluesgöttin Sarasvati auch ein Gott Sarasvant.

<sup>3)</sup> Ebenso wirit die Mutter Erdo S. 240 wonigstens hars berührt werden.

<sup>9</sup> Der Name der dem ersten ist etymologisch auklar; der vieres Name bedoutet "Zustimmung":

<sup>5)</sup> Siehe die Materialien bei Weber Ind. Studien V. 228 fg.

<sup>7)</sup> Ueber Indrants Auftreten in der Vrehäkapigeschiehte -, aben S. 172 fg.; über Redres Gantin s. S. 219, Zur Geltung dieser Namen ept Geldaer Vod. Studien II, I, wo mir mer die Amendane, dass der eigentliche Name

Himmel and Erde, Sonne and Mond, Berge and Flusse, Gandharvon und Apsaras, Bäume und Kräuter, - Himmel und Erde sind für den vedischen Glauben gottliche Machte von nur schattenhafter Bedeutung; man hal mit Recht bemerkt, dass neben der Gaia hier kein Zeus, sondern ein Granos steht. Wohl wird mit einem aus uralter Zeit ererbten Ausdrack vom Vater Himmel, der Mutter Erde gesprochen; sie geben den Menschen reiche Spenden, triefen von Fett und Sussigkeit; der Himmel insonderheit erhalt mit einer gewissen Regelmässigkeit das Beiwort des "Wundermachtigen" (asura). Aber zu lebendigerer Personification, zu ausgeprägter Geltung im Cultus sind Himmel und Erde nicht gelangt'). Nicht viel anders verhalt es sich mit der Sonne und dem Monde: wir sprechen nicht von dem wahrscheinlich unarischen Sonnengott Mitra und Mondgott Varuna; deren Beziehung zu den grossen Gestirnen in vedischer Zeit nicht oder kaum mehr verstanden wurde und bei welchen der Verdanklung der Naturbedeutung ihre Herausbildung zu göttlichen Personlichkeiten voll tiefsten ethischen Gehalter entsprach, soudern wir haben es mit dem Sonnengott zu thun, welcher "Sonne" (Sarya)"), mit dem Mondgott, welcher "Mond" (Mas, Candramas) hiess. Was insonderheit Surya anlangt, so ist dieser, mit seinem Licht die bösen Geister vertreihend. ein durchaus wohlthatiger Gott: es ist nicht die todtende Macht der Sonnengluth, die hier das entscheidende Motis abgiebt. Aber gegen göttliche Wesen wie Indra, Agni oder Varana tritt Sarya weit zurück. Die Vorstellungen von

ros Indras Gatiin schus im Egysch Sact gewesen asi, zweifellich, de Aufferenter aber, dass die Neurung von Sact im Plural sich "om den Haromielen der verliedem Götter" erkläte, unzweifelhaft verfehlt schust

Ucber den schium Hymans au die Erde Atharraveda XII, 1 ist olien S. 21 geogrochen worden.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Im Avesta Hvare, der sich zu Mithra etwa vorhält wie der vennets Sürya zur Mitra.

semer Gestalt sind voll von Schwankungen: bald ist er das Auge der Götter, hald ein glänzendes Ross, hald ziehen ihm wie einen einherfahrenden Helden die sieben goldfarbenen Stuten auf seinem Wagen, oder wie ein liebender Jungling geht er der Geliebten nach, der Göttin Morgenräthe!). Neben ihm giebt es auch eine weibliche Personification der Sonne, die Göttin Sarva; sie hat sich in Mython erhalten, welche die Sonne als göttliche Braut zeigen. Von der Verbindung dieses Somenweibes - hier auch als Tochter des Sarya" aufgefüsst - mit den Asvin ist sehon die Rede gewesen (S. 212). Als Prototyp der menschlichen Hochzeit aber gilt, besungen in einem Hyumus, dessen Vortrag zu den vornehmsten Ausschmückungen der Hochzeitsfeier gehörte, die Hochzeit der Sürva mit Soma dem Monde: da waren die Asvin die Werber, Agm der Brautführer; die verschiedenen Thelle des Wagens, auf dem die Brantfahrt vor sich ging, und die Ausrüstungsstücke der Braut wurden in mystischphantastischem Spiel den grossen Potenzen des Opfers und des Universums, mit welchen die priesterliche Speculation sich zu beschäftigen liebte, gleichgesetzt\*).

Zusammen mit solchen göttlichen Wesen wie Sonne und Mond nennen häufige Aufzählungen andre, die auf den ersten Blick noch weniger als jene zu lebendigen Gestalten ausgebildet scheinen. "Das mögen uns die Schätze, das die Berge, die Wasser, die schatzspendenden Götter, die Kranter und der Himmel gewähren; mit den Banmen vereint die Erde, beide Welten (Himmel und Erde) mögen uns beschützen." "Zum Heil möge uns aufgehen die welthin schauende Sonne,

Geber Suryas Rolle in Indramython rgl, S. 160, 169, 61-7 den Mond in seinem Verhältniss zu Soma S. 185 und den Excurs em Ende des Works, aber die Götternen der Mondplessen S. 230.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rgwede X, Sö iden jüngeren Pertien des Rv. engehörig). Vgl. dazu Weber, Ind. Stud. V, 178 fg. und meine Bemerkungen Gatz, Gol. Ann. 1889, 7 fg.

zum Heil seien uns die vier Weltgegenden; zum Heil seien uns die festen Berge, zum Heil die Flüsse, zum Heil seien uns die Wasser"). Nähere Betrachtung lässt doch statt dieser farblesen Vorstellungen der göttlich beseelten "Berge", "Wasser", "Flüsse", "Baume" gestaltenreiche, von mannichfachem Leben erfüllte Schaaren niederer, meist localer Göttheiten bald deutlich erkennen, bald wenigstens vermuthen, von welchen man das menschliche Dasein umgeben, den täglichen Lauf der menschlichen Geschicke beeinflusst fühlte.

Verweilen wir zunächst bei den Wassorn und Flassen. Die Wasser werden als Mütter vorgestellt, "die himmlischen and die rinnenden, die ergrabenen und die von selbst entstandenen, die hellen, läuternden, dem Meere zustrebenden (VII, 49, 2). Sie enthalten in sich alle Heilmittel; sie schwemmen das Böse und jede Schuld hinweg. Von Leben erfüllt begegnen sie dem Menschen, der ihnen naht. Sie wachen im Hause über seinem Wohlsem3). Wenn die Priester für das Opfer Wasser helen, sprechen sie zu den Gewässern: Jhm, der euch aus eurem Gefangniss zur Freiheit geführt, der euch erlöst hat von dem grossen Finch, dem Indra sendet eure süsse Woge, den Göttern zum frehen Trank, ihr Wasser. Sendet ihm eure susse Woge, eure Leibesfrucht, ihr Wasser, den Born der Süssigkeit - eure Woge, deren Rueken von Butter glanzt, die man verherrlicht bei den Opfern. Hort meinen Ruf, ihr reichen Wasser!" (X, 30, 7, 8). Wenn man eine Wassertonne aufstellt, giesst man Wasser hinein mit dem Spruch: "Ihr reichen Wasser, ihr waltet der Güter; rechte Weisheit tragt ihr in euch und Unsterblichkeit. Ihr seid Herrinnen des Reichthums und des Nachkommensegens: solche Kraft möge Sa-

<sup>4)</sup> Br., VII. 34, 23; 35, 8,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So schreibt Hirzgrakesin (G. H. 4, 5) vor, an Hüspten der Wochnette ein Wessergeftes hingustellen mit dem Sprecht "Hir Wasser, smidel im Hause. Wie ihr unter den Göttern wecht, so wacht bei dieser Fran. 2schmäckt mit Kindersegen".

rasvati dem Sänger verleiben\*1). Vor allen andern Wassern werden natürlich die Flüsse verherrlicht. Zu den Flüssen Vipas und Sutudri, welche der Stamm der Bharatas auf einem Kriegszuge überschreiten will, spricht Visvamitra, der Sanger des Stammes: "Hort, ihr Schwestern, auf den Sänger. Aus der Ferne bin ich zu euch gekommen mit Streitwagen und Tross. Bongt euch nieder; seid leicht zu überschreiten; reicht nicht bis zu den Achsen, ihr Ströme, mit euren Fluthen" (III. 33. 9). Am höchsten aber unter allen Flüssen sicht in der Verehrung der Frommen die Sarasvatt, an welcher wichtige Cultistatten des aben genannten, für das vedische Sacralwesen offenbar besonders bedeutsamen Bharatastaunues gelegen haben müssen: die Göttin Bhacatt d. h. die personificirte Opferspende der Bharatas\*) und die Flussgöttin Sarasvatt werden zusammen3) an fester Stelle der alten, das Thieropfor einleitenden Aprilitanci angerufen. "Sarasvati", betet man zu ihr, "beste Mutter, bester Fluss, beste Göttin! Wie die Rahmlosen sind wir: Ruhm schaffe uns, Mutter (II, 41, 16). Sie ist Förderin der Gebete; sie hat den Bharatas einst den mächtigen König, dem Fürsten Vadhryasva den ruhmreichen Sohn Divodasa gegeben").

Wahrend sich bei diesen Flussgüttinnen der engste Zusammenhang zwischen Gottheit und Natursubstrat erhalten hat, sind andre weibliche Wassergettheiten, die Apsaras, zu viel freierer Personification, zu vollkommenerer Loslösung von der natürlichen Wesenheit, aus der ihr Dasein hervor-

<sup>1)</sup> Ev. X, 30, 12; Paraskara III. 5.

<sup>7)</sup> Sie heiset vollständiger korrö Bhärati (Opferspoude der Bh.): Man halte daraben auch die Aurufung des Agni als Bhärata (t. h. den Bh. gehörig.

<sup>9</sup> Neben ihnen noch eins dritte Göttin, die bereits erwähnts Ift.

<sup>%</sup> Caber die cultische Verwendung von Saraeratreassor a. z. B. Satapatin Bz. V. B. 4. 1.

gegangen ist, hindurchgedrungen. Der regelmassige Zusammenhang aber, in welchem die Apaaras mit männlichen Genien, den Gandharven erscheinen, wird es rechtfertigen, wenn wir an dieser Stelle annächst die Batrachtung der letzteren einschieben, obwohl sie zu der Welt des Wassers nur secundäre Beziehungen zu haben seheinen.

Die Beurtheilung des alten, unter seinem verlischen Namen bis in das indoiranische Zeitalter\*) zurückverfolgbaren Typus der Gandharven ist überaus schwierig. Die Zeugnisse des Rgyeda über diese bald einzeln, bald in der Mehrbeit erscheinenden Wesen sind so dunkel und vieldeutig, ihre Gestalt ist so stark verblasst und allem Auschein nach durch Uebertragungen des Namens auf so verschiedenartige mythologische Wesen verwischt, dass nur ein unbestimmtes und unsicheres Resultat erreichbar scheint.

Wie ihre Gefährtinnen, die schönen Apsaras, haben die Gandharven im Veda sehr mannichfaltige Stätten und Sphären der Thätigkeit. Aber wie es bei den Apsaras doch deutlich erkennbar bleibt, dass ihr Wesen als Wassernymphen den Ausgangspunkt von Allem bildet, darf vermuthet werden, dass auch die Gandharven ursprünglich bestimmter localisirte,

b) Neben den Aparens werden dem verlischen Glauben vermothlich mit soleln der Spateren Liberatur, z. B. is den bladdhistischen Erzählungen aufentroten jelegen. Dort ist hönig von Bakidaano, die in Teneben n. die keiten Sie slud von schonsslicher Erzeheinung und frassen die in ihren Bernich kommunden Wesen. Sie selection nucht sowohl der Parsonificationen des betroffenden Gawissers zu sein als Exemplare des allgemeinen Typus dämmischer Unbelde, die in dem Gowässer ihre Wohnung unfgreichligen haben. Doch kommen die buddit. Erzählungen selierverständlich auch Gewissergottheiten im andern Sinnt an die Gangesgottheiten der man beine Unbernehreiten des Flurese oplert, dätaten volt II ps. 420 fg.; die Meergotiheit das, role I, 497 fg.; III, 442 n. s. w.

<sup>5)</sup> Die Gleichestung von Gandharra und Kentauros scheint mit mit Reibt von Mannhardt u. A. enräckgowiesen worden zu seine

fester umschriebene Dilmonen gewesen sind. Und zwar allem Anschein nach Dämonen; welche in den hoben Regionen des Himmels und Luftreichs ihr Wesen treiben, wir können sagen Luft- und Liehtelben!). Der Rgveda spricht von "dem himmlischen Gandharva, dem Durchmesser des Luftreichs"; er lässt den Gandharven "in den bodenlosen Luftraumen" erscheinen, "aufgerichtet auf dem Himmelsgewölbe" stehen"). Auch im Atharvaveda wird an einer Stelle, welche den Apsaras das Meer als Heimath zuweist, zu dem "himmlischen Gandharven", "dessen Haut wie die Sonne strahlt", gesagt: "am Himmel ist deine Statte". Der Gandharva, welcher bei der Hochzeit um die Braut herum sein Wesen treibt und aus deren Nähe weggescheucht wird, "hat sieh entfernt, der Gott, zu seiner hochsten Wohnstatt 13). An einer Reihe von Stellen wird ein Gandharva mehr oder weniger deutlich mit irgend einem bestimmten himmlischen Lichtwesen oder einer himmlischen Lichterscheinung identificirt\*): so mit der Sonne, den Fix-

La der opseistlen Aufrassung dieser Luftgrieter als Windgreiter scheint mir die alle Leberlieferung keinen Anhalt zu bietent wem die Griehmal (Rv. III. 38, 6) als arindhaurig" bezeichnet werden, will das weing tagen. Vallemis willkürlich echstul as mir, in der Rolls der Gendharren beim Hochzeiterlund (s. unten) Spuren des Hervorgebens der Windgester und den Seden Verstarbener entdecken zu weden (R. II. Mayer, Indog. Mythen I. 219 fg.). Beim Bruntzug findet sich die Anruftung der Almengeinter (Pitys), die berbeigekommen sind die Brunt zu schen (Av. XIV. 2, 73); sie sollen Nachkömmensechaft verseihen. Kommt der Zug zu grossen Baumen vorüber, u rden "die Gundbarven und göttlichen Apsurus, die in diesen Baumen verweilen" gebeten gnädig zu sein (dassliet V. B) Kaugikasium (Ti, T). Wie man darin sehen kaun, dass "die Gaudharven sich an die Stuffe der Pitys oder neben an gesentet haben", ist uns ausgenabliebe.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Rv. X, 469, 5; VIII, 77, 5; IX, 85, 12.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Av. R. 2, L. 2; XIV, 2, 36. Im Rehad Aranyaka III, 6 ecochaint das Gundharronreich zwischen dem Laftreich und dem Somemnrich; anders albertings die Parallelreconsion der Stelle Satap, Rr. XIV, 6, 6, 1.

<sup>7</sup> Duss binter diesen Identificationen suletzt ein so scharf und mag begronnter Begriff liegen könnte, wie etwa die vom Pet. Wörterbuch von

sternen der Mondbahn, dem Regenbogen; eine Aufzahlung von Gamilharven wird gegeben, in welcher Agni, Sonne, Mond, Wind, Opfer, Geist figuriren: neben offenbaren Phantasiespielen doch deutlich hervortretend Wesen der lichten Luft- und Himmelsregion. Die Fata Morgana wird - freilieh nicht im Veda nachweisbar - als "Gandharvenstadt" benannt1). Mit dem Soma, dessen Heimsth in der Himmelswelt ist, macht sich der Gandharva dort zu schaffen; er abewacht seine Statte": "er steht aufgerichtet auf dem Himmelsgewölbe, alle seine (des Soma) Gestalten betrachtend"; zusammen mit Parjanya dem Regengott und der Tochter der Sonne haben die Gandharven des Soma gewaltet, ihn, wie die Sonnentochter ihn brachte, in Empfang genommen und Saft in ihn hinein gothan3). Aber diese Fürsorge der Gandharven für den Soma hat ihre Kehrseite; sie werden zu eifersüchtigen Hütern des kostbaren Tranks suchen ihn Göttern und Menschen vorzuenthalten; sie übernehmen also für den Soma jene typische Rolle des neidischen und gehassigen Feindes, welche bei den Wassern Vrtra, bei den Kühen die Panis spielen3). Die Brahmana-

unthete Dentung des Gandhurro als omes "Genius des Mondes", ist alekt numöglich, aber doch schon im Highlich auf die Pluralität der Gendharven nicht besonders wahrschrinlich.

<sup>9)</sup> Gaudharen gleich Sonno wahrschausich Rv. VIII., 1, 11. — Dia 27 Gestiene der Mandhahn Vaj. Samb. IX., 7. — Regenbogen verzuthlich Rv. X. 123, wo Bergnaren II. 39 A. 5 und littlebranat Myth. I. 430, welche diese Deutung hestreiten, meines Erachtens den Worum von Var. 1 upder ausgans sürgarga nicht gerecht werden — Aufzahlung Agni etc. 1 Vaj. Samb. XVIII. 38 frg. — Fata Morgana s. Pot. Warnerb, unter gandharenpura, gandharennagara. Dass übrigens die Verknüpfung dieser Verstellung mit den Gandharen und indommische Zuit zurächgeht (Waher Ind. Sind. XIII., 136. E. II. Moyer Indog. Mythan I. 900, jat eine unbegründelte Annahme.

<sup>7</sup> Rv. 1X, 83, 4; 85, 12

<sup>3)</sup> Man hat wold unt Recht indotranticles Herkunft dieres Zinges au-

texte<sup>†</sup>) erzählen wie Soma bei den Gandharven weilte oder wie der Gandharve Visvavasu ihn gestehlen hatte: da begehrten ihn die Götter und priesterlichen Weisen für sich und da die Gandharven nach Weibern lästern sind, kauften sie ihn für den Preis eines göttlichen Weibes, der Göttin Vac (Rede), jenen ab. Es scheint, dass auch der Schutz Krann, welcher dem somaraubenden Adler eine Feder abschiesst (S. 55), als ein Gandharva anzusehen ist<sup>2</sup>).

Neben dem hisher betrachteten, auscheinend den Ausgangspunkt hildenden Walten der Gandharven im Luft- und Lichtreich aber werden sie auch in den verschiedensten andern Naturgebieten ihr Wesen treibend vorgestellt. Namentlich im Wasser. Yama sagt zu Yann, der Urmann zu seiner Schwester, dem Urweibe: "Der Gandharva in den Wassern und die Wasserfrau, das ist unsre höchste Vorwandtschaft und Verschwisterung". Und Soma, der Göttertrank, den man bei seiner opfermassigen Zubereitung ins Wasser schüttet, wird "der Gandharve der Wasser" genannt"), d. h. doch wohl der Damon, welcher im Wasser nach Gandharvenart sein göttliches Wesen treibt. Hungt dieser Debergang des Himmelsgandharven zum Wassergandharven mit der Identität des himmlischen Welkenwassers und der irdischen Gewässer zusammen? Oder ist es des Gandharven so hantig erwahntes Liebesverhältniss zur Wasserfrau, das auch ihn in der Region des Wassers heimisch werden lasst? Oder endlich ist hier der Begriff des Gandharven sehon auf dem Wege, zu dem

genommen, du im Avesta (Yusht 5, 38) der feindliche Gaminrewa, welchen der Held Kerentapa überwindet, im Meer Yourukashe, dem Sitz des weissen Sena, sein Wesen treibt.

<sup>5)</sup> Aitareya Br. I. 27; Taita Samb. VI, I, 6, 6. Schon in den Yajus-sprüchen seihat wird Sonna angervelet: "Lass nicht den Gandhurven Vigenven dieh inseen; werde ein Adler und fliege davon" (T. S. L. 2, 9, I).

<sup>7)</sup> Taitt, Ar. I, 9, 8 wird er ausdrücklich als salcher bezeichnet.

Rv. X, 10, 4, egt. 11, 2, 1X, 86, 36.

eines niederen göttlichen Wesens im Allgemeinen zu verblassen, so dass er im Wasser so gut wie im Luftreich seinen Sitz haben kaun?<sup>1</sup>)

Als schöne, glanzende Götterjünglinge, als die Reprasentanten so zu sagen der himmlischen jeunsuse dore sind die Gandharven die natürlichen Liebhaber der reizgeschmückten Götterjungfrauen, der Apsarasen. Ein Brahmanatext beschreibt. wie ein Gandharve inmitten der Apsarasen sitzt und sieh am Schaukeln vergnügt: auf welche er hinzeigt und sagt "du da", die liebt ihn"). Beim Rossopfer spricht der Priester von den Gandharven: dabei zeigt er auf die schönen Jünglinge, die in der Festversammlung zugegen sind. Und er spricht von den Apsarasen und zeigt auf die schönen Jungfranen hin3). Dies führt zu einer weiteren Sphare, in welcher sich das Treiben der Gandharven bewegt; als Liebhaber der Weiber machen sie sich mit deren exactlem Leben zu schaifen; die weiblichen Geschlechtstheile sind der Mund des Gandbarven Visvavasna). Auch hier abalich wie in ihrem Verhaltniss zum Soma zeigen sie sich hald als gutig und hilfreich, bald als feindlich. Sie und die Apsarasen können Fruchtbarkeit verleihen oder versagen; darum wendet man sich an sie, wenn man Nachkommen begehrt<sup>5</sup>). Die jungere Zeit nennt geradezu das Lebewesen, welches aus einer fritheren Existenz herkommend im Angenblick der Empfängniss in den Mutterleib eingeht und dort zum Embryo wird, den Gandbarven. Buddhistische Texte lassen "durch das Zu-

<sup>7)</sup> Man bomerke uhrigens, doss auch das Averta (Yacht 15, 28) den Gundarewa als den in den Wassetn bebenden Herrn des Abgrandes keunt. Gehr diese Verstellung auf indeirunische Zeit zurück oder ist die bei beiden Volkern unschängig entwickelt?

P. Pañe, Br. XII, 11, 10.

<sup>9</sup> Satap. Mr. XIII, 4, 3, 7, 8.

<sup>7</sup> Sankhayıma G, I, 10; 2.

by Pane, Brahm, XIX, 5, 2,

sammentreffen von drei Dingen" die Empfängniss zu Stande kommen: Vater und Mutter vereinigen sieh mit einander, die Mutter hat die Periode durchgemacht, und der Gandharve atcht bereit"); Aber der Gandburve spielt auch gegenüber dem Gatten die Rolle eines Nebenbuhlers, den zu entfernen man sich angelegen sein lässt. Nach der Hochzeit in den ersten Nachten, die das junge Paar in Konschheit zu verbeingen hat, liegt ein Stab zwischen beiden; ein Symbol des Gandharven Visvayasa, der dem Gatten für jetzt noch den Besitz der Gattin verwehrt (oben S. 92 Anm. 1). Bei der Hochzeit betet man: "Hebe dich hinweg von hier, Visvavasu; mit Andacht preisen wir dieh. Suche dir ein andres appiges Weih; lass die Gattin sieh dem Gatten vereinen" (Rv. X, 85, 22). So findet sich auch unter den Exorcismen, welche von den Weibern und speciell von Wöchnerinnen schildliche Geister forttreiben, an einigen Stellen die Bannung von Apsaras und Gandharven. Das Kraut Bookshorn soll die Rakshas fortscheuchen: die Apsurasen sollen zu ihren

I Des Weson des Gundharen in diesem Zasanmeralizug ist sewohl von Pischel (Vod. Studien J. 78), wie von Hillsbrandt (Mythol J. 127) manyrestandan worrien. Picchel with Gondharra emlach gloich Footis, walround die in Barracht kommonden Stellen deutlich Beides understleridens m den Hedingungen für das Zustandekomunn des Fredur gabble zeleut des Bereitsteben (so, nicht das Insdusentreten) des genedaubes. Hillbrandt mmut den Guadharys als den Gemis der Fruchtbarkelt. Des schuitert an Milindapanha p. 129, serstort alor such die Pointe dev Argacountation im Assalkyamanna ya 20; die Frago, welche Kaale der Graius der Fruchtbacken hat, wurde dort vollkommen in der Laft stehen. Den briden aban angeführten Stellen genugt mir die Aufferenng, dass der G. der Wesenskenn ist, welcher aus einem vergangenen Dasein in ein nomes binatorwanders und den Augenblick sines Zeugungsaches erwahret, um zum o men garaba na worden. So erklärs in der That der Amarako a III, 3, 132 don Candh, als antarabbaranatra; Conna,: mutenajannacon untarab utitale private these thas an stor Redonting Postus" stimust, wie Pleabel meint, Let sommistings ungenan.

Flüssen entweichen und zu den grossen Baumen, wo fhre goldnen und silbernen Schaukeln sind und ihre Cymbeln und Lanten erklingen. "Dem herantanzenden Gandharven, dem Gatten der Apsaras, mit dem grossen Hanrbusch, dem zerreisse ich die Hoden, dem binde ich die Ruthe fest .... Einer wie ein Hund, einer wie ein Affe, ein ganz behaartes Kind, mit dem Aussehen eines Freundes stellt der Gandharve dem Weib nach: den vertreiben wir von hier durch diesen kraftigen Zauberspruch. Eure Weiber sind die Apsarasen. ihr Gandharven, deren Gatten seid ihr; lauft fort, ihr Unsterblichen; stellt den Sterblichen nicht nach"1). Man wird hier schwerlich dem in seinen Grenzen so berechtigten Godanken von der Prioritat des niedrigen volksthumlieben-Glaubens vor der höheren priesterlichen Mythologie die Folge geben dürfen, den Vorstellungskreis solcher Zaubersprüche zum Ausgangspunkt zu machen, von welchem aus man die ganze Gestalt der Gandharven zu construiren versucht. Der Typus von Kobolden, welche den Weibern nachstellen, ist freilich nraft und gewiss alter als die Vorstellung von Gandharven. Aber die letztere hat aller Wahrscheinlichkeit nach einen Ausgangspunkt, der von jenem Koboldgianben völlig unabhangig ist; erst an der Peripherie ihrer Entwicklungssphäre gerath sie in die Nabe der Regionen, in welchen dieser Glaube sich bewegt, und entgeht dann dem Schieksal nicht, dass von dessen rohem und wüstem Wesen ein Anflag an für haften bleibt". -

<sup>7)</sup> An IV, St., vgl. VIII, 6, 12. Wenn nich IV, 27, 8—10 deutlich bisobachten Best. wie der Gandharventypus mit dem der Pistens verschwimmt, so kann dies damit zusammengestellt worden, dass ein althurbilhistischer Vers (Samyutta Nikaya vol. 1 p. 33) einem Wahl von Apsarmendagren und Pietenschaaren erfüllt sein lässt.

<sup>7)</sup> Achalich seiteint en mir ein mit der Naturbedeutung der Gauüberren nicht in Verbindung ab-hember Zug zu sein, wenn auf die - und äbndich auf die Apsarasim - Bessesenheit und Wahnslim aurückgeführt.

Doch wir kehren zu dem im Vorhergebenden schon vielfach berührten weiblichen Gegenbild der Gaudharven, den Apsaras zurück. Ihr Name, "die Wasserwandlerinnen". driekt ihr ursprüngliches Wesen klar aus; sie sind Wassernymphen, die indischen Schwestern der Nereiden, der Schwanenjungfrauen. "Die Apsaras des Meeres sind zum Soma hingeströmt", sagt eine der altesten Stellen, welche der Apsaras Erwähnung thun (Rv. IX, 78, 3), mit Beziehung auf die Wassergüsse, die dem Göttertrank beigemischt werden. "Im Meere, sagt man mir, ist ihr Sitz, von wo sie im Nu hin und hergehen" (Av. II, 2, 3). "Zum Fluss sollen die Apsaras gehen, zum Ufer der Gewässer" (Av. IV, 37, 3); so vertreibt man sie aus der menschlichen Nähe. In einem Lotusteich schwimmt die Apsaras Urvası mit ihren Gefährtinnen ninher, als der verlassene Gatte Pureravas sie wiederendet: zu "Urvași samnii den Flüssen" betet ein Dichter des Rgyeda (V. 41, 19). Und überaus häufig sind in der späteren Literatur die Stellen, welche die Apsaras an Teichen des Waldes, an Finssufern, besonders am Ufer der Gangs, und ähnlichen Statten sich vergnügend schildern'). Aber ganz so wie die Gandharven verbreiten sich auch die Apsaras von ihrer eigentlichen Heimath in die verschiedensten Gebiete der Natur. Die Nymphen des Wassers steigen zur Höhe auf und treiben in den Gewässern des Luftreichs und in der Himmelswelt ihr Wesen; die "Wolkige, Blitzige, Sternige" beissen die Göttinnen, welche den Gandharven Visvavasu begleiten; "am hochsten Himmel lächelt die Apsaras ihren Geliebten an"?). Und auf der Erde gehen die Wassernymphen

und (vgl. die rengeligeren: Mannhardt Wuld- und Feldeulte II. 36 fg.). So wird auch, was die Aparrasen unlangt, litre Eigenschaft als Froundamen des Würfelspiels für die Frage nach ihrem propringlichen Wosen nicht in Betracht kommen.

Sishe Holtzmann Z. D. M. G. 33, 635; 641.

b) Av. II, 2, 1; Rv. X, 123, 5.

in Baumnyuphen und auch in Bergfraulein uber1). Wir erwähnten schoil, wie der Atharvavoda (IV, 37, 4) die Lieblingsstätten der Apsarasen beschreibt, "wo Asvatthabäume und Nyagrodhas sind, die grossen Baume, die laubumlockten. wo ihre Schankeln sind, die goldenen und silbernen, und wu ihre Cymbeln und Lauten ertonen". Die mächtigsten Bäume wie Nyagrodha und Udumbara, Asvattha und Plaksha sind "die Häuser der Gandharven und Apsaras"; kommt ein Hochzeitszug bei solchen Baumen vorbei, betet man: "Die Gandharven and die gattlichen Apsaras, die in diesen Baumen, den Waldesherren wohnen, die mögen diesem jungen Weibe gnadig sein: sie mogen dem Hochzeitszug, der hier gezogen kommt, kein Leid thun"). Jüngere Texte sprechen von Bergen als Lieblingssitzen der Apsaras, wo sie mit den Gandharven zusammen ihre Spielplatze haben\*); sie vergnügen sich dort nach Art der Seligen Franlein, welche der Volksglaube in den höchsten Regionen unserer Hochgebirge spielend und singend vorstellt.

Die Apsaras sind mit höchster, sinnberückender Schönheit geschmückt und Meisterinnen in aller Liebeskunst. Neben ihren göttlichen Liebhabern, den Gandharven, geniessen ihre Gunst auch Menschen. An sie knäpft sich in Indien jene uralte Sago, die in der griechischen Poesie wie im hentigen Volksglanben zu Hause, bei eivilisierten wie bei Naturvölkern<sup>4</sup>) gleich verhreitet ist, die Sage von der Ehe des Götterweibes mit dem menschlichen Gatten, die Sage von Thetis, von Melnsine, von den Baumgöttinnen, den Seligen Fraulein, welche mit Menschen in ohelicher Gemeinschaft leben<sup>3</sup>). Die

Vgl. v. Schrasdurs Bemurkungen über die Nemiden, Griech, Getter und Hersen I, 65; Manufardt Wald- und Feldhuits L 99 fg.

<sup>7)</sup> Talit. Samb. III, 4, 8, 4; Atharravella XIV, 2, 9.

<sup>1)</sup> Holtzmann a. s. O. 640 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Man vergleiche a. B. ille Fassung, wahrles Wilken, Royne coloniais internat. IV, 377 A. J. ana niedorland. Indien mittheilt.

<sup>&</sup>quot; Manubardt Wald- und Fehlkults I, 69: 100 fg., 152 fg.

indische Heldin der Geschichte ist die Apsaras Urvasi, ihr Gatte König Pururavas!). Wie regelmässig bei diesen göttlichmenschlichen Ehen der Bestand derselben an eine Bedingung geknupft, von der Respectirung irgund eines tabuartigen Verbots seitens des Gatten abhängig ist, so unch hier. Pururavas darf sich der Nymphe nie nackt zeigen: wohl, wie die parallelen Erzählungen andrer Volker vermuthen lassen, die Umformung einer ursprünglicheren Fassung, nach welcher es die Göttin war, die nie nackt, in ihrer wahren, übermenschlichen Gestalt erblickt werden durite"). Die Gandharven, welche die Apsaras nicht dem sterblichen Manne überlassen wollen, bewirken durch List, dass die Bedingung gebroehen wird. Sie veranstalten einen nächtlichen Larm; Pururayas springt nackt von der Seite seiner Gattin auf; es blitzt; sie hat ihn erblickt und verschwindet. Klagend wandert er durch das Land, da sieht er auf einem Lotusteich die Apsarasen, unter ihnen die Verlorne, wie Schwäne herumschwimmen und mit einander spielen. Er fleht sie an ihm Rede zu stehen, aber sie weist ihn ab; "Was soll ich thun mit diesem deinem Worte? Ich bin hingegangen wie die erste der Morgenröthem, Pururavas, geho heim! Schwer zu fassen wie der Wind bin ich!" Er verzweifelt; in einen Abgrund will er sich stürzen: die wilden Wölfe sollen ihn zerreissen. Sie1) trostet ihn nicht ohne Hohn: "Pururavas, du sellst nicht sterben, dieh nicht in den Abgrund stürzen; nicht sollen dich die bösen Wölfe fressen. Mit den Weibern giebt es

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Eine under Versinn der elben Sagenthemes at die im Rees (M. Bh. 1, 2888 6gg., vgl. E. H. Meyer Indeg, Mythen H. 578) erzählte Gleschichte von König Säntann, der die Vlus-göttin Gengs freit. Er darf lier die die twiedeliches Wart segen. Da de die Kinder, die sie ihm gebiert, eines nach dem andern in den Strem wird, beieht er die Redingung und sie verlässt Bin.

<sup>7</sup> So guld all Bealt I. v. Schroeder a. s. O. 58 fg.

I) Wenn der betreffunde Vers als von ihr gesprochen zu denkur ich

keine Freundschaft; sie haben Horzen wie Hydnen". Den Sohn, den sie ihm geboren, verheisst sie ihm zu senden; und endlich wird auch seine Schnsucht nach ihr selbst befriedigt, freilich nicht auf dieser Erde: "So sprechen die Götter zu dir, Sohn der Ida: wie es nun einmal ist, bist du ein Sprass des Todes. Deine Nachkommen sollen die Götter mit Opfer verehren, du selbst aber sollst im Himmel Freuden geniessen").

Auf Pururavas und Urvast führte eine Königsdynastie ihre Abkunft zurück; so sah in Indien ähnlich wie in Griechenland mehr als eines unter den königlichen und auch unter den hochgeehrten priesterlichen Geschlechtern<sup>†</sup>) seine Stammmutter in einer dieser schönen Nymphen, den Verkörperungen aller höchsten weiblichen Reize.

Wenn wir so die Wasser oder Flasse sich mit einer Falle mannichfaltiger Gestalten von Wassergöttinnen und Nymphen beleben sehen, wird man erwarten dürfen, dass anch Grund und Boden, Berge, Walder, Baume ähnliche Götter- oder Damonenschaaren beherbergen werden.

In der That wohnt im Erdgrunde der "Herr der Stätte" (Vastoshpati) — offenbar ist für jede Stätte ein eigner solcher göttlicher Herr zu verstehen —: ihn macht man eich geneigt, wenn man ein neues Haus beziehen will!). Man bittet ihn, alle Plagen zu verscheuchen, den Besitz an Rindern

<sup>1</sup> Re. X, 95; Sampatha Brahmana XI. 5, I. Vgl. v. Schroeder a. a. D. 25 (gg.: Geldiner Val. Studion I. 245 (gg.; meine Ausführung a. in den Gött, Gel. Ann. 1890, 190 (gg. Nuch der um Sacrificalwinsenschaft verseitzten Darstellung des Sampatha Brahmana wird Pur. durch Anlegung des Opferfoners in einer hestimmten, con den Gandharven ihm suspendirischung Form millist zum Gandharven und so mit Ervagt versint.

N Gebor Urragt als Stammautter von Priestergeschiechtern (gl. Rv. VII. 83, 11—13. Die nicht minder berühung Apaaras Sakuntala ist Stammautter des Pürstengeschiechts der Biarretas (Satap. Br. XIII. 5, 4, 13; Waiteres ZDMO, 23, 635 lg.)

<sup>&</sup>quot; Hier sel auch au die in der buddhistischen Literatur erschnissend n

und Rossen zu mehren, den Menschen selbst langes Leben zu gewähren. "Herr der Stätte, Plagenvertreiber, der du alle Gestalten annimmst: sei uns ein gütiger Frenndei). -Auf dem Acker herrscht der "Herr des Feldes" (Kshetrasya pati), dem man opfort oder Ehrfurcht bezeugt, wonn das Feld genfligt wird 1). Das Fruchtfeld (Urvarit) adas tennenbekennzten, die Ackerfurche (Sita) und ihre göttlichen Beschützer stehen auf der Grenze zwischen den Gebieten der Erddamonen und der Vegetationsdämenen. - Auch die Berge sind göttlich beseelt, "die männlichen, fostgegründeten, froh in Nahrungsfülle schwelgenden" (Rv. III, 54, 20). Wir hören wenig von ihrer Göttlichkeit, aber vermuthet darf doch werden, dass, wenn der Egyeda (III, 53, 1) von Indra und Parvata spricht, welche auf grossem Wagen zum Opfer fahren Segen bringend, "in Nahrungsfülle schwelgend", Parvata hier ist, was sein Name "Berg" zu besagen scheint: ein Berggott, der ähnlich wie Indra, ähnlich wie die Berggötter der späteren Literatur anthropomorphisch gedacht als der Genosse des machtigsten Gottes auf dessen Wagen einherfahrt: es ist wohl kein Zufall, dass hier von Parvata derselhe Ausdruck gebraucht wird, den wir eben vorher, in unmittelbarer Nähe eben dieser Stelle, auf die Berge angewandt fanden, sin Nahrungsfülle schweigend\*\*).

Vor allem aber gehören zu den göttlich beseelten Wesen die Pflanzen und Baume, insonderheit die grossen Baume,

Endgoutheiten, die bei der Gründung einer Stadt eine Ralle spielen, erimari (Vinnya Pipaka vol. I p. 228 fg.).

<sup>9</sup> Ry. VII. 34; 55, 1; Şuaklayana G. III. 4; Ayvalüyana G. II. 9. P. etc.

Sankhayana G. IV, 13, 5; Asvalnyana G. II, 10, 4. Rv. IV, 57, 13-3 etc.

<sup>2)</sup> In der unklaren Stolle Hirany, G. I. 11, 5 liegt vielleicht die Verstallung vor, dass einer Saller, welche aus bergentahenmenden Substanzen bereitet ist, der Berggeist gleichsam innewolmt.

die "Waldesberren"), "Reich an Süssigkeit sei uns der Waldesherre, betete man. Mit den Waldesherren vereint die Erde mege nus schutzen", heisst es in einem Vers, in welchem auch neben dem Himmel die Pilanzen angerufen worden'). Zu Gebeten an Pflanzen und Baamen gab insonderheit die Verwendung von Pflanzen oder irgend welcher von den Banmen gewonnener Substanzen als Arzeneien, Amulete und dgl. Anlass. Man nennt die Pflanze, die in dieser Art verwandt werden soll, "Göttin, geboren auf der Göttin Erde". "Krauter, so rede ich euch an, Mütter, Göttinnen: möge ich ein Ross, ein Rind, ein Kleid gewinnen und dein Leben, du Mann' - offenbar das Gebet eines priesterlichen Arztes, dem, wenn er das Leben des Kranken rettete, die andern genannten Dinge als Belohnung winkten. Die Kräutera heisst es in demselben Zauberliede, "unterreden sich mit Soms, ihrem König: wen ein Brahmane behandelt, den bringen wir durch, o König "). Im Ganzen tritt doch der Cultus von Baumen und Pflanzen in der vedischen Ueberlieferung sehr in den Hintergrund. Dem Baumeultus möchte ich es zurechnen\*), wenn man beim Thieropfer dem hölzernen Pfahl, an welchen das Opferthier gebunden wurde, Verehrung darbrachte: der Pfahl repräsentirt den in ihm enthaltenen Bann und somit ein göttliches Wesen. Schon beim Fallen des Banms kam - wenn auch nicht mit

<sup>1)</sup> Man vergleiche den folgenden buddiestischen Vors: "Wertberähmt mit gross ist die Runn, au be onderer Stätte stehendt er eicht aus als ob gättliche Wesen ihn bewahnten" n. a. w. Jätnice vol, III p. 24.

<sup>\*</sup> Re. L 90, 81 VII, 34, 23L

Av. VI. 136, I; Rv. X. 97, 4, 22. Das gauze Lind X, 97 ist size Antufung an die beilenden Krütter. — Einen andern Zusammendung ist die Verehrung der Kräuter, wehn man, um Nachkommenschaft an orfanglichen is Thieropher bringt; die Kräuter tind as gewosen, wolche die Gebert von Nachkommen gehemmt haben. Taitt, Samh, II, 1, 5, 3.

<sup>4)</sup> Doch vgl, day abon 3, 90 fg. Conngto.

besindern Gawicht - die Rücksicht auf das geschädigte Leben zum Ansdruck: man legte, wo man hinhanen wollte, einen Grashalm unter mit dem Spruch: "O Kraut, beschütze ihn", and sagte zur Axt: "Axt, verletze der nicht"); auf den gurückbleibenden Baumstumpf goss man Opferbutter mit dem Spruch: "Herr des Waldes, wachse mit hundert Aesten: mögen wir mit tausend Aesten wachsen 27). Der abgehanene Pfahl wurde dann gesalbt und mit einer aus Gras geflochtenen Blode umwunden!): aller Wahrscheinlichkeit meh nichts andres als die Consequenz eines allgemeinen Gebrauchs, Haume d. h. die ihnen unnewohnenden Baumseelen in dieser Form zu verehren; in den zugehärigen Texten (Rv. III, 8) wird der Pfahl denn auch beständig als "Waldesherr" angeredet. Die alte zum Thieropfer gehörige Litanei der Aprihynnen, in welchen die beim Opfer thatigen Genien angerufen werden, enthält an fester Stelle ein Gebet an den "Waldesharrn", dass er das Opfer zu den Göttern entlassen möge: auch hier ist der Waldesherr nichts andres als der Pfosten, der als bescultes Bamawesen Patron des Opters wird. - Hier sei schliesslich an die oben (S. 252) bereits erwahnte Vershrung erinnert, die man den grossen Baumon, an wolchen der Hochzeitszug vorüberkam, erwies. Wenn dabui die "Gandharven und Apsarasen, die in diesen Waldesherren wohnen", angerafen wurden, und wenn, wie wir sahen (8, 252), die mächtigsten Baume als Hauser der Gandharven und

O Ebenso we bein Hearschmulen und beim Aufschneiden des Optor-

So im jüngeren Opleritund (Schwab, das ultind Thiotopier 6 fg.); wie haber when keinen Grund, die hier sich aussprechenden Auschmungen nicht für alt zu halten. Der teine Spruch führigens int dem Revons (III. 8, 11) ausnammen und sermanhlich für die hier in Keile stehende Verwindung verfasst.

<sup>3)</sup> Schwab a, a. O, 68 fee By. III, 8 roigh, class diese Roon all aled.

Apsarasen galten, die dort ihre Spielplätze hatten, so kann die hier offenber vorliegende Vermischung der einander so nah verwandten Elfantypen, der Luftelfen und Wasserelfinnen mit den Baumelfen nicht befremden.

Wie der einzelne "Waldesherr", so ist auch der Wald als Ganzes geisterhaft beseelt. Wir begegnen im Rgyeda der Waldfrau (Aranyani), der Verwandten der Waldfräulein, Waldweiblein, Skogsnufvar, Dames vertes, welche Mannhardt so meisterhaft beschrieben hat. Man hört die Lante der Waldeinsamkeit, die mit ihrer Heimlichkeit und ihrem Granen den verirrten Wanderer oder Jäger umgiebt, die Sprache altesten, über die Erde verbreiteten Volksglaubens in dem Liede des Rgyeda<sup>†</sup>) an die Waldfran:

"Waldfran! Waldfrau! Wo verschwindest du? Was fragst du nicht nach dem Dorf? Fürchtest du dich nicht?

"Wenn der Vögel lantes Geschrei und Zwitschern durch einander klingt"), dann fühlt sieh die Wahlfrau gross wie ein Fürst, der mit Cymbelschall einherfahrt.

"Da meint man, dass dort Kuhe weiden. Da meint man, dass dort eine Hutte zu sehen ist. Da knarrt es Abenda wie ein Karren: das ist die Waldfran.

"Da hat Jemand die Kuh gerafen; da hat Jemand Holz gefällt; da hat Jemand geschrien: so meint, wer bei der Waldfrau die Nacht wohnt.

"Die Waldfrau that Keinem Schaden, wenn der Andre nicht auf sie losgeht. Man isst süsse Früchte und legt sieh nach Lust zur Ruhe.

"Die nach Salben riecht, die duftende, die nicht ackert

<sup>1)</sup> X, 146. Das Lied gebbet unzwufelleit en den jüngsten, wurzes unm heute nicht mehr auf jüngere flerkunft der Versiellungen schliesen wird.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Würtlicht "Wenn dem Ruf des "Stierbrüllers" der Ciemka an Hilfe kontent", Reids Vogel abst anbekannt.

und doch Speise geung hat, des wilden Gethiers Mutter, die Waldfran preise ich\*. --

Dass im Reverla wenig von den Baum- und Waldgottheiten die Rede ist, begreift sich leicht; für die Poesie des prossen Opfers traten diese niederen Wesen vor den machtigen Thaten Indras, vor der weltbeherrschenden Gewalt des Vacuma in dan Hintergrand. Auffallender ist, dass die Baumgottheiten im Atharvaveda und dem Bitual der kleinen bauslichen Onfer!) keine grössere Rollo spielen; es scheint in der That geschlossen werden zu dürfen, dass ihre Geltung im Volksglanben des durch jene Texta reprüsentirten Zeitalters minder erheblich gewesen ist, als sie etwa in der altbuddhistischen Literatur erscheint. Dass aber der Glaube an Gottheiten dieser Art auch dem vedischen Alterthum nicht gefehlt hat, wird durch die von uns gesammelten Materialien klargestellt, wurde übrigens auch ohne sie selbstverständlich sein. So wird es als zweckmässig und nicht unberechtigt erscheinen, wenn wir das unvollständige Bild, welches der Veda von dem altindischen Glauben an die Baum- und Wahlgeister ergieht, durch einige Daten der späteren Literatur - ich wähle hier die buddhistischen Texte - zu vervollständigen suchen: ein Verfahren, das nichts andres sein will als ein Nothbehelf, welches aber bei der ganzen Lage dieser Fragen doch kaum der Gefahr unterliegen dürfte, an die vom Veda leer gelassenen Stellan des Bildes allzu ungehörige Züge zu setzen.

In den Erzählungen der Buddhisten bilden die Baumgottheiten eine besonders beliebte Staffage: unter allen Gottheiten geringeren Ranges scheinen sie als die mit dem mensch-

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> Was das Gobiet der handlichen Opter unlangt, en arnahun uch hier die each der Hochreit zu vollrichende Vernhrung eines Udumbarahaums mit Wehlgerüchen, Blamen, hingestrouter Speiser, Kleidern und Bäußern: Bemilhkyama G. I. 13 bei Winternitz, Altind. Hochreiterituell DI.

Hehen Leben am engsten verknüpften angesehen worden zu sein. Zum Theil handelt es sieh dabei um Goutheiten, die nicht mit dem Baum identisch eind, sondern nur zufüllig und vorübergebend in demselben ihr Quartier aufgeschlagen haben!); In der Regel über ist der Gott auf das festeste mit dem Baum (oder der Schlingpflanze, dem Basch u. s. w.3)), der seine Wohnung hildet - so lange dieser lebt - verknupft: ja er wird im Grunde direct als Bannscole verstanden. Wenn ein Schwan zu der Gottheit eines Palasabaums spricht. braucht ein Vers davon den Ausdruck: "Der Schwan sprach zu dem Palasa "3). Wenn ein neu aufwachsender Baum den Bestand eines alteren Baumes gefährdet, sagt man zu der Gottheit des letzteren: "Jener wird deine Glieder zerbrechen". Die Gettheit furchtet, dass dem Baum Zweige abgehauen werden: zu einem Mönch, der einen Baum umhauen will, sagt sie: "Zerschlage nicht mein Haus, Ehrwürdiger, um dir selbst ein Haus zu banen". Schliesslich wird bei dieser Gelegenheit einem Kinde der Gottheit der Arm abgeschlagen 1. Wir finden hier die begreiffiche Weiterentwicklung, dass, schald der Baum anfängt, statt des Körpers der Gottheit ihr Haus zu sein, nun auch ihre Kinder mit ihr dies Haus theilen. So stellt man eich denn auch vor, dass, wenn der Baum etwa durch ein Unwetter zerstart wird, die Gottheit fire Kinder an der Hand nimmt und fortgeht, heimathles, eine nene Unterkunft suchende). Will die Baumgottheit Menschell erscheinen, so zeigt sie sieh in der Regel in den Zweigen, aber sie kann auch ganz aus dem Baum hervertreten und in irgend einer Gestalt, z. B. als alter Brahmane, frei herum-

<sup>15.</sup> Z. B. Jätaka vol. III p. 325.

<sup>1)</sup> Jaraka vol. 1 p. 328.

by Jazoka vol. III p. 900).

<sup>1)</sup> Rhondarollist.

<sup>5)</sup> Rhondas, p. 34; Vimya Pitaka vol. IV p. 34.

<sup>4)</sup> Jaiska L 399, 149.

wandeln 1. Dem Menschen sind die Baumgottheiten, sofern sie nicht gereizt werden, in der Regel freundlich. Man betet zu ihnen um das, was man sich eben wanseht, und bringt Ihnen Gelübde dare man verehrt sie, indem man den Banin amwandelt die rechte Seite nach ihm hingekehrt, indem man den Boden um den Baum von Unkraut reinigt, sanberen Sand herumstreut, Wohlgertiche, Kranze, Lichter, Opfer-\*penden darbringt\*). - Naben den Gottheiten aber, die den einzelnen Baum bewohnen und beseelen, kennen die buddhistischen Erzählungen auch Waldwesen andrer Art: im Walde hausende Riesen, Wildleute n. dgl.; sie verkörpern meht das freundliche Leben des Baumes, sondern das Grausen und die Gefahren des Waldes, oder sie sind in den Wald hinein verlegte Exemplare der allgemeinen, weitverzweigten Typen schadenstiftender Damonen. Den walddurchwanderuden Menschen stellen diese Unholde nach und fressen sie. Solch ein Wesen erscheint baumlang, missgestaltet, mit schwarzen Handen und Füssen; ein andrer Waldgeist nimmt die Gestalt eines Manschen an, der in den Bammen Honig sucht; er hat vergifiete Honigspeisen hingestellt, um die Wanderer zu tödten; ein andrer menschenfressonder Waldgeist hat sich ein menschliches Weib geraubt and lebt mit ihr in seiner Hohle!). So wanig es auch thunlich ist, für irgend welche dieser Einzelheiten Herkunft aus vedischer Zeit zu behaupten, so darf doch hohe Wahrscheinlichkeit dafür in Ausprüch genommen werden, dass seinem Gesammteharaeter nach dieser Glaube an wilde Waldleute in das vedische Alterthum und über dasselbe hinaus in fernste vorgeschichtliche Zeit zurückresolit.

O Jilaka I, 169; II, 385; III, 404 stc. -- I, 168; III, 23.

Janat I, 250; II, 208; III, 20 and

<sup>\*</sup> Janal I, 273) III, 200, 527.

## Böse Damoneu.

Die kleinen Damonen mannichfacher Art, welche das tagliche Dasein der Menschen umgeben, sind wohl überwiegend, aber keineswegs ausschliesslich, schädlicher Natur. Freundliche Geister walten auf dem Felde, sattigen das Korn mit Nahrungsfälle, helfen bei der Erute: da ist "Milchreich", "Hunderthand", "Tausendhaud", "Anhäufer", "Anfhäufer", "Outliche Weberinnen werden angerufen, wenn die Braut das Brantgewand anlegt: sie sollen sie mit langem Leben bekleiden. Das Mädehen, das vor Liebessehnsucht keine Ruhe findet, wird von dem Gott "Aufscheneber" von seinem Lager aufgescheucht. Auf dem Schlachtfeld walten Schlachtdamenen, an ührer Spitze Arbudi, welche man anruft Schrecken und Tod in die Reihen der Feinde zu tragen").

Es ist kamm möglich und ware zweeklos, die Damonen dieser Art vollständig zu überblicken; das Wesen eines jeden erschöpft sieh in der einem Handlung, die seine Specialität bildet und meist in seinem Namen ausgedrückt ist. Eingehendere Betrachtung aber verlangt die im Wesentlichen gleichartige Masse schadenstiftender Damonen, die vor Allem Leben und Gesundheit des Menschen bedroben, aber auch sonst auf die verschiedensten Weisen ihn erschrecken und plagen. Es sind Geister, welche zu den Naturphänomenen und Naturkräften im Ganzen ausser Beziehung stehen<sup>3</sup>); ihr Wesen liegt eben darin, die Verursacher von Schaden und Verderben unf dem Gehiet der menschlichen Existenz zu sein; dass sich vielfache Verbindungen zwischen ihnen und den Seelen der Verstorbenen zeigen, ist bereits oben (S. 60 fg.) hervor-

Atharvavoda III, 24; 25, 1; XIV, 1, 45; XI, 9, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Doch können Dinemen wie die Gandherren, sierser Canception von Naturerscheinungen ausgeitt, eine jenen gleichartige Wirksamkelt auffalten und nich ihnen so sasimilirent zub oben S. 249 fg.

gehoben worden. Die besen Geister werden meist mit Gatinngsnamen wie Rakshas, Yatu, Pisaca u. s. w.') benannt; Viele aber laben auch Individualnamen, die — soweit sie überhaupt verständlich aind — bald von dem Unheil herge-

<sup>1)</sup> Die zuf die bösen Geister bezägliche Terminologie ist begrechicheswesse keine gunz scharfe und faste. Wir wollen hier, autor Beiseihabssung der minder wichtigen Ausdrücke, des Verhältniss wenigstens det drai horvortratemistics kurs effectorne Rakalius (Parocytomos), Yatu resp. Yarudhann und Pieaen, von der Besprachung der special in der Schure der mornlischen Welt ihr Wesen treibenden bleen Damonen, der Drudas, soll an dissem Orta abgreeken worden. - Der erite der aben genanntee Anothricke ist offenber membels allgemens. Er wird gebraucht, wo von bösen Geistern ohne alle nåbere Speckillstrang gesurrochen wird (so hanfig in den Yajarre-ban). In den zwei hierhergabarigun grassen Hymnun des Reyeda (VII, 101; X, 87) worder ! Rakelias and Yata (Yatadhana). Einige Stellen sprechen für die Identität beider Begriffe. So VII, 104, 16 "wer mich der Ich kein Yatu bin, Yatudhans sennt, oder der Bakskas Osytonon, d. h. der vernättelst eines rukskas Schulende, s. sogleich), der augt: ich bin min - wo es klar ist, dass im sweiten Theil des Satzes Schuld and Unschuld in dersettes Beziehung verstanden ist, wie im ersten. Forner X, 87, 10, we Agul angernies wird, die drei "Gipfel" des Rakshas an vernichten, seine Rippen zu zerstären, die Wurrel des Yatudhana in drei Thelle zu reissen; auch hier hundelt es sich offenter um ein und dasselbe Wesen. Wenn VIII, 60, 20 um Abwamlung des Rakshas, des Yata des Yatureleben gebetet wird, so werden die behlen Begriffe zwar unterschieden, aber diesen Worten stellt sich wiederum VII, 104, 25 an die Seite, wo gant so wie bier von dem Yhin der Yaturoschen, von dem Rakshas der Yaturcichen die Rede ist. Sollte die Erklärung dieser Erscheinungen die win, dass Rakalms der Gattungsbegriff, Yain Arthegriff ist? World the Specialitat der Yatus besteht, acheint sicht dann daraus zu ergeben, dass naben gabs stehnnd und banfig die Begriffe patulbana (Fran gateelbant), gatement, patunatrant erscheinen fs. 4. Ph. ilin oben angeführte Stelle VIII, 60, 20). Schwerlich kann vätus diams etwas andres besleuten, als "Behältnies der Yaru", d. h. den Zauberer, der von dem Yain bewohnt wird, sich desselben bedieut und sich in gewhere Weise als identisch mit ihm ansehm lässt; daller es nicht beirennten kans, days gelegentliche Verwirrung awischen gate und getrelbeim eintritt (Br. VII, 104, 16, wenn dyata beschreibendes Compositum ist, wie

den Ungehenerlichkeiten seiner Gestalt oder sonstigen anbeimlichen Eigenschaften: manche von diesen Namen sind offenbar nichts als sinnlese Buchstabenhaufungen, welche die Grasslichkeit des Namentragers abbilden sollen. Sehr oft troten sie sebaarenweise auf, besonders häufig auch in Paaren,

on den Auschnin hat). So tel mant guttimant, guttimat rent affectes der mit emam Y, in Verbridung alchemic Zanharer. Also a relen of Yata special als disjourge Art boser Gunter in verstales in bon, witche von Zanberern zum Unbeijetiften hemnist werden (rgl. av die h gette - Zamberer). Dersriigo Action kann angle you calledes misgrangt a close is oben Br. VII. 101, 2811 Ger Manach, walteter sich eines reitelige bedieut, hele t entelet. regularcia oder rakshaga ("das R. auschircend"); seis es cino goldulire Bearinghing at dass der and der via yatedidae ad, wird auch derüber geotritian, ah Jamand rem oder din rabida lit By, VII, 164, 23; vgl. L 35, 10; - In der Terminologie der fe'n Wesen Begt von den unter sinuader ang anammungoharenden Begriffen Yam und Rakahas derbeijes der Pigace eines meder ab, Im fix, finhet sich des Wort nur einwall (in der Ferm peder, I, 183, 5, neben mikelers weil offenhar von alle ein unterschieden). In due spitteren Literatur werden die Pigacia handig genount, and in der Regel von den Enkelme und Yalu unterschieden? so wurden Taut. Samh, II, 4, 1, 1 den frei Wessenlassen der Götter, Mensehen and Manon the dest familiahan der Aseres, Raksbus, Piskess gegenülbergo arche. Vgl. mode Av. I, 25, 2; V. 29, 11; Vl. 12, 2; Hic G. I, 11, 5; Bamilhayana bed Ludwig V, 121. Daggrent and expents Identification our Profess mit den Yarn Av. V. 29, 9. Die verhertrichende Specialität des Passens im Schudenstaften ergicht sich darmes, dass sie recht häufig krurpfid heissen (a. c. B. Ar. V. 29, 9; Vill, 2, 12; XII, 3, 43); dies Worl in: geradatu niu Semmemum von Pieles und wird als ilio regulinfistige Renomining der betrefonden Wesen im Rgywill VII, 101, 2; X, 87, 2, 10; 169, 3 sugassiton norden darken - Ven allen diesen Wessenclassen sind din Acurae (vgl. ohen S. 162 (g.) he Ganasa percaent: de sind die Femilie der Gatter in ihren mythischen Klaupfen, nicht die Feinde der Menschun un gegenwärtigen Leben. Characteristisch dalle, sie ein gewinnermannen als die in die verhisterischen Göttersplabnisse urünkverlegten Hakebaunigoland worden, sa Talti. Samb. VI, 2, 1, 5, 6. Hinr and da erachionen ein doch auch als der Gegenwart sugehärige Feinde der Menschen, a. H. Av. VIII, 6, 5; Kang. Shira 87, 16; 88, 1.

die durch den Namen als zusammengehörig characterisist sind, wie Mroka und Anumroka, Sarpa und Anusarpa<sup>†</sup>). Sie sind sterhlich<sup>‡</sup>): bald sind sie mamiliehen bald weitslichen Geschlechta<sup>‡</sup>); die Weiber spielen unter dieser Plebs des Geisterreichs eine viel bedeutendere Rolle als unter den grossen Göttern. Es giebt bei ihnen Familie und Sippschaft; "gemeinsamen Geschlechts gehen sie zu den Dörfern<sup>‡</sup>, heisat es, "voran geht der Vater: die Mutter geht hinten . . . die Schwester, die Nachtwandlerin guckt durch die Ritze in schwester Husten, den Vetter Ausschlag. Auch Könige sind vorhanden; die Schaaren der Rakshas, welche die Wohnungen der Menschen durchziehen, sind "vom Rakshaskönige gesandt<sup>‡</sup>).

Die Gestalt der bösen Damonen ist meist menschennhalich\*) — so ist auch oft von ihrem Haupt und ihren Augen, ihrem Herz, Lunge, Leber und dergl. die Rede —, vielfach aber durch irgend eine ungeheuerliche Eigenschaft oder Missbildung autstellt: es kommon dreiköpfige Damonen vor, ein zweimundiger, vieraugiger, funffüssiger, fingorloser. Unholde mit verkehrten Füssen — die Zehen nach hinten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Av. II, 24 diese Peure gehören zu der von Weber ind Sind. XIII, 183 ff. bespruckenen Dimonomilasse der Krander. An odahe Zassammonstellungen wird bei den ha ligweite VII, 104, 23; X, 87, 24 cf. V. 13; gesammten. Kimidin-Paaren' gedacht sein.

<sup>7</sup> Siohe Av. VI, 32, 2 and viole embre Stellon.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Din nomman Bezeichnung velfatas berechtigt nicht zu dem Schluss, dass die beitreffenden Wesen geschlichtsbis geslicht wien.

Miranyakeria G. H, S, 7: Av. V, 29, 19.

Wenn Bergeigne (B. 217) meint, dass direct Meuschen (dann das ist doch wald mit wortels genomt) Rubskassmith beigelogt werde, so liest can maines Ernahtens in den von (bin nunefisheten Stellen nicht. Unber das Verhaltniss von Menschen zu der finan vorbündeten Dannnen a. 5, 200 fg., 268. Dass übrigens eine gewisse Confunitiring von Mensch und Dinnen duch eintreten kount. —Il violet geltlemet werden (S. 283).

die Ferse nach vorn -, Damonen mit Hörnern an den Händen, Gelbauge, Darmmund, Barenhals, die Kübelhoden!). Manche Damonen haben auch Thiergestalt; so sind es Hundegeister, die das Kind mit einer bestimmten Krankheit (Epilepsie?) überfallen: es giebt den Eulenspuk und den Hundespuk, den Wolfsspuk und den Geierspuk\*). Vielen Dümonen scheint Pflanzengestalt eigen gewesen zu sein?). Oft aber sind es nur angenommene Gestalten, thierische oder menschliche, in welchen die Geister erscheinen"). Sie drängen sieh beim Todtenopfer ein in der Gestalt der Vorfahrenseelen, denen das Opfer gehracht wird. Den Frauen nahen sie in der Gestalt ihres Bruders, ihres Gatten, ihres Liebhabers; oder sie stellen ihnen nach, der Eine wie ein Hund, der Andre wie ein Affe, wie ein ganz mit Haaren bedeckter Knabe; sie werden zu Vögeln und fliegen Nachts umher"). All dem entsprechen natürlich die Stimmen und das sonstige Gehahren dieser Wesen: da sind Geister, die Abends die Häuser umtanzen und wie die Esel schreien, die im Walde Gerausch

Besonders Ath. Veda VIII, 6 and Hirany, G. II, S. 7 (vgl. Pamekars 1, 16, 23) findet sich viel derartiges.

<sup>7)</sup> Hirany, G. H. 7, vgl. Panakara I. 16, 24; Rv. Vfl. 104, 22.

<sup>2)</sup> Dahor Agai und Indra angerufen werden, die bösen Geister "mit der Wurzel" (ankamürz, sakamüla) zu vernichten (Rv. III. 30, 17; X, 57, 19), wie auch von ihrer Spitzo (ogra) oder ihren drei Spitzon und der dreifschem Wurzel die Rede ist (Rv. III, 30, 17; X, 87, 10). Ums die Wurzel hier kalueswege bildlich zu verstehen ist, wird dadurch unhrschaftlich, dass in denselban Umgelangen als feinelliche Wasen auch "die daren Gott die Wurzel ist" (miradern, Rv. VII. 104, 24; X, 87, 2, 14) erscholnen sowie die Fran "welche die schadenbringende Wurzel hat" (Av. I, 28, 3); die Wurzel, in welcher der höse Geist lacarnir; ist.

<sup>\*)</sup> Nathrlich ist es oft zweifellieft, ob die Gestatt eines Damon in diesem seler in dem verigen Sinn zu versteben ist.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> Vgl. Av. XVIII, 2, 28; Rv. X, 162, 5; Av. IV, 37, 11; Rv. VII. 104, 18 (genan genommen handelt er sich an dieser Stelle um die Verwandlung alcht eigentlich der Dämenen, sondern der mit diesen verhändeten Zanherer — siehe S. 263 (g. — in Nachtvögel).

machen, die lant Lachenden, die aus Schädeln Trinkenden 1. Unberall sind sie zu finden, selbst im Meer; der eine Pisaca fliegt durch die Laft, der andre schleicht sich emper bis über den Himmel, noch ein andrer versteckt sieh in der Erde. Das fallende Meteor ist die Verkörperung eines Rakshas?). "Auf beiden Seiten abgelöst") streicht das Rakshas durch die Luft\*. ...Im Wasser die Leuchtehen" (d. h. Irrlichter?) sind Vor Allem aber nisten sich die Geister in den menschlichen Wohnungen ein. "Ans dem Dorf, das ich betrete", sagt ein Teufelsbanner, "verschwinden die Pisaeas". Wie sie in den Dörfern herumziehen und in die Hauser sehen. wurde schon erwähnt. Auch unten im Boden des Hanses sitzen die Unholde; man bittet den "Erdherrn" und Indra, sie von dort zu vertreiben\*). Eine besonders von den Geistern beimgesuchte Stelle endlich sind - in Indien wie bei den verschiedensten Völkern der Erde - die Krenzwege, welche daher der Sitz des mannichfachsten Zaubers sind. Gelegentlich spielen bei demselben Vorstellungen mit wie die, dass man an der Scheide dar Wege sich von irgend einer Unglücksmacht zu befreien wünscht - sie soll den einen, der Mensch den andern Weg einschlagen - oder dass Jemand der vielen Vorübergehenden das dort medergelegte Hebel auf sich ziehen und dem Zaubernden selbst dadurch Ruhe verschaffen soll\*): das Hauptmotiv aber bei der Wahl der Kreuzwege für Zanberhandlungen ist offenbar, dass die Geister dort hausen, welche Vorstellung ihrerseits wieder, wie vermuthet

<sup>9</sup> Av. VIII, 6, 10, 11, 14, Hir. 0, II, 3, 7,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Daher die Exposium desselben mit "rakshastädteralen Hymmen" (Kans. Süren 126, 9).

<sup>4)</sup> D. h. nicht festgewurzelt wie eine Pflanza.

<sup>&#</sup>x27;) Av. IV, 20, B; Sat. Br. III, L B. 13; Av. IV, 37, 10 (vgl. Rothin Festgrass on Böhthingk 97; im Text wird jystrymmänakin zu lessu sein); IV, 36, 7; Hir. G. II, 3, 7; Av. II, 13, L.

<sup>4)</sup> Av. VI, 26, 2. Griers a. Ribit Persont Life 107.

worden ist, auf die Beziehung der Kreuzwege zu Seelen, auf die Geltung Jener als Begräbnissstatten zurückgeben mag!).

Die besen Geister thun ihr schädliches Werk bald ans eignem Antrieb, hald auf das Anstiften von Menschen, denen sie verbündet oder dienstbar sind. Schon im Rgveda ist von dem "Anschirrer des Rukshas", von dem "Rakshas der Yatureichen", dem "Yatu der Yatureichen" die Redet der für den Zauberer gebrauchte Ausdruck Yatudhana "Behalter des Yatn" führt darauf, dass der büse Geist seinem menschlichen Bundesgenossen innewohnend gedacht wird\*). Vorschrift ist characteristisch, der unter femdlichem Zauber Leidende solle dem Agni Yavishthar) opferu, "der vertreiht die Rakshas von ihm": man sieht, wie es als der gewähnliche Sachverhalt bei selchem Zauber gilt, dass der Zauberer Rakshasgeister gegen seinen Feind entsandt hat. So wehrt man den Zauber ab, indem man zu den Dämonen sagt: Wem ihr gehört den fresst; war ouch goschickt hat den fresst: euer eignes Fleisch frest 144).

<sup>\*)</sup> leie gube nur eine kleine Auswahl von den reichen Materialian über die Kruzwegy. Dert statifindende Zauberhandlungen im Baumung ein beson Geistern und Krankhalten Kaus. Sutra 26, 30; 27, 7. Darbringung an Sakosrakalia das. 30, 48. Zauber für Wiederfindung des Verloteinen das. 52, 14 (bier mag es sich im den Krenaweg als den Punkt hündelissen welchung mit sille Richtringen sheeblicht und streicht werden). Aus Krenaweg Wehmung des unbeknichen dentes Radre Satapatin Br. II. 6, 2, 7; Hirmay, G. 1, 16, 8. Nach einem Todesfall wird das untein gewordens Franc und ninnen Kreurweg miedergebegt Aprahayans G. IV, 6, 3. Nach dem Tode des Gläubigers wird has Geschichtet auf dem Kreurweg hingeworken (für seine Seeler) oder als Extferimung einer unbeimtlichen Satstanz?) Kaus, Sührs 46, 33. Weiteres tod Winternitz, Altindasches Hochtzelleitund 68.

<sup>7)</sup> VgL abon S. 254 Aum. L.

<sup>4)</sup> Rigentlich dam "jürgeten Agul", bler offenbur negon des Anklaugs an presputi "er vertreiht". Taitt. Sambitti II, 2, 3, 2.

<sup>\*</sup> Av. II, 24.

Die Zeit der besen Geister ist wie die der Seelen vorpelmlich Abend und Nacht. Agni dem Bakshastedter bereitet Nachts einen Opferkuchen, war von Rakshas verfolgt wird, denn bei Nacht gehen die Rakshas ma"; "die Nacht gehört den Rakshas, so wird gelehrt". An die Nacht richtet man den Segensspruch: "Du Nacht, an bunien Schätzen reich, lass mich wohlbahalten durch dieh hindurchkommen"; dann afinden einen die Unholde und Rakahns der Nacht nicht". Des Nachts vergifteten (?) die Rakshas den Göttern das Blut. Des Nachts suchen die Rakshas den, der die Opferweihe (diksha) vollzegen hat, zu tödten, aber Agni der Rakshastödter wacht über ihm. Im Osten haben die Rakshas koine Macht, "denn die aufgebende Sonne schlägt die Rakshas im Osten surück"). Besonders aber gehört die dunkle Zeit des Noumonds den bösen Geistern, die auch hierin mit den Seden der Versterbenen übereinstimmen. Ein Zauberlied des Atharvaveda richtet sich gegen "die Fresser (?) die in der Neumondenach: sieh in Haufen aufgemacht haben", ein andres gegen die Fleischfresser, "die um Neumond auf die Jagd gehen 42}.

Der Schaden, den diese im Dankeln ihr Wesen treibenden Geister dem Menschen zufügen, ist natürlich den Vorstellungen in Bezug auf dämonisches, diabolisches Wirken wenig anzemessen, welche fortgeschritteneren Glaubensformen eigen sind. Es handelt sieh um sehr concrete Beschädigung namentlich von Leben und Gesundheit; der gierige Geist stillt Hunger und Durst mit Fleisch und Blut des Menschen. Der

J. Taut, Samh, H. g., 2, 2; Mann H. 280; Satapatha Br. H. 5, 4, 25; Taitt, Samh, H. 1, 1, 1 (dann Goldner Vod. Stadies H. 16; A. 1; E. F. Johansson Edg. Parveb, 1H, 287); VI. I. J. 5; H. 6, 6, 5, — Dassdar Rakshasas Nachts besonder Starke juden, sagt das Malmbharata VII; 7832 ad, Calc.

<sup>7</sup> Av. I, 16, 1: IV, 36, 3. Was an der sweiten Stelle mit agare

gewalmliche Weg; wie er zu seinem Ziele gelangt, ist, dasa er in den Menschen hineinfahrt. So heisst es von einem Krankheitsdamen: "Geflägelt fliegt der Jayanya; er geht in den Menschen lanein 1), Und man betet zu Agni: "Lass nicht das Rakshas in uns eingehen, nicht den Yatn der Yatuentsender")". Namentlich der Mund seheint für den Eingung der Geister gegolten zu haben; beim Genuss von Speise and Trank\*) oder auch sonst schlüpfen sie hinein: daber bei einer Zanberhandlung zur Austreibung eines Pisaca dem etwa in das Gemach Tretenden unfgegeben wird, sich die Zunge mit einer Hanfsehnur abzuwischen\*); offenbar war zu befürchten, dass der ausgetriebene Geist dem Ankonunling in den Mund fahren würde. Aber der Mund ist nicht das einzige Thor für die Geister; die Dämonen, welche die Geburten gefährden, schlupfen zu den Schamtbeilen des Weibes himein's). Sind sie dann im Menschen drinnen, so fressen sia sein Fleisch, sangen das Mark aus, trinken sein Blut. erregen Krankheit aller Art. Man betet zu Agni, was die Pisacas dem Kranken abgerissen, zerrissen, fortgesebleppt, was sie von ihm gefressen haben, ihm wieder zu schaffen; "Fleisch und Lebenshauch erwecken wir im Leibe".). Im Geist erregen die Rakshus Wahnsinn; der Rede benehmen sie die Kraft, so dass man im Redekampf unterliegt?). Besonders gefährlich sind sie natürlich bei den wichtigsten Gelegen-

<sup>15</sup> Av. VII. 76, 4,

<sup>\*)</sup> Rv. VIII, 00, 20,

<sup>7)</sup> Av. V. 29, 6:8. — Raban wir hier nicht wanigstons einen der Urspringe des Fastens bei beiligen d. h. durch die Nahe von Geistern gekommeichteten Auflesen? Die Gefahr, dass die Geister in den assembes Menschen hinduschlipten, soll vermieden worden.

<sup>9</sup> Kamalka Satra 25, 28.

<sup>1)</sup> Av. VIII, 6, 3.

<sup>9</sup> Av. V. 23, &

<sup>1</sup> Av. VI, 111, 3; Hir. G. I, 15, 5,

heiten des hanslichen Lebens, bei Hochzeit, Schwangerschaft, Kindbett, Bestatung. Dem Kenner des Hochzeitsrituals sind die zahlreichen Riten geläufig, die auf Verjagung der bösen Geister gerichtet sind; ich begnuge mich hier das Abschiessen von Stübehen in die Luft hervorzuhehen, das von dem Spruch begleitet ist; "Ich durchbohre das Auge der Rakshasas, die um diese Braut herumstreichen, welche zum Foner hintritt"). Wenn dann mach der Hochzeit dem jungen Paar für eine gewisse Zeit - drei Nächte oder auch eine langere Periode geschlechtliche Enthaltsamkeit aufgelegt wird\*), so scheint mir unsweifelhaft, dass der ursprüngliche - freiheh den vediseben Indern offenbar nicht mehr verständliche - Sinn auch dieser uralten Sitte in der Furcht vor Geistern zu suchen ist, die beim Beilager in das Weib miteinsehlüpfen und der Leibesfrucht Gefahr bringen oder auch ihrerseits das Weib befruchten könnten - denn danach sind die Geister selbstverstundlich lüstern\*} -; man führt sie irre, indem man ihnen Unterlassung der Ehevollziehung verspiegelt. Ich übergehe hier die der Schwangerschaft und Entbindung zugehörigen Gebräuche, welche gleichfalls der Furcht autstammen, dass Geister die Frucht verzehren, die mannliche Frucht in eine weibliche verwandeln oder sonstigen Schaden stiften konntent)". Die weiter unten vorzunehmende Betrachtung des Bestattungsrituals wird uns die auch den Todten und seine Hinterbliebenen umlauernden bösen Geister zeigen. Ein andres den Angriffen der Geister besonders stark ausgesetztes Gebiet ist das Opfor. Schon der Rgyeda spricht von den adie Opferspeise an sieh raffenden Yatus", von den

<sup>5</sup> Manaya Grbys I, 10 boi Winternitz, Altinguebes Hochreiterituell 60.

Weber und Hans Ind. Stud. V. 326 fgr; Winterests a. a. O. 87; 125, v. Schrouder, Hochzenishränden der Listen 192 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Vgl. Av. IV, 37, 11; Sarapatha Brâhm. III, 2, 1, 40 etc.

Man vergleiche ausser den beireffenden Absolutten der Gritysliteratur unmantlich Av. VIII, 6.

Zauberern (ruhshasas), "die Trug bereitet haben beim gottlichen Opfer", und der Atharvayeda enthalt den Spruch eines solchen Zaubarers, der das Opfer seines Feindes durch damoulschen Trug zu voreiteln sucht: "die Yatudhanas, Niryti und das Rakshas, die mögen seine Wahrheit durch Trug vernichten"). Dem entsprechend ist denn auch das Opfer von Anfang his zu Ende von Sprüchen und Handlungen begleitet. die sich auf die Abwehr der Damonen beziehen. - Wie dem Menschen selbst, so schaden die Geister und ihre Anstifter natürlich auch dem Vielt: sie trinken den Kühen die Milch weg und zehren vom Fleisch der Rosso\*); auch die menschliche Wohnung wird von geisterhalten Feinden angegrüßen; spaltet sich ein Haupthalken des Hanses, so hat sich ein Bote des Todes auf ihn niedergelassen<sup>2</sup>); Jeder Augenbliek des Lebens, jede Handlung und jeder Besitz ist so von Schaaren unsichtharer Feinde, den Bundesgenossen menschlicher Unheilstifter bedroht.

Wir schliessen unsre Betrachtung der besen Damonen mit der Bemerkung, dass diese sich in unmerklichen Usbergangen, in bestandigem Hin- und Herschwanken der Verstellungsweise mit einem Reich andrer ihnen auf's Engste verwandter feindlicher Machte vermischen, welche im Ganzen wohl als die im Fortsehritt des Denkens erscheinenden geschichtlichen Nachfolger jener Damonen betrachtet werden durfen: mit den mehr unpersönlich gedachten, aber derh fortwährend in das Persönliche hinüberspielenden schadlichen Potenzen oder Substanzen — der Substanz der Krankheit, der Kinderlosigkeit, der Schuld u. s. w. —, die in der Luft horumfliegen, dem Menschen untliegen, deren Anstockung er

Br. VII, 101, 21. 18; Av. VII, 70, 2. Es ist bekannt, win anch den späteren Autoren die das Oping storenden Bakabas geläufig sindt rgl.
 B. Ramsyuna I Cap. 30 (ed. Bembay), Şakımınla Str. 93 Piaciol.

与 Rv. X, 新, 新旗。

<sup>7)</sup> Kans, Sütra 135, 9.

sich durch Berührung zuzieht, welche von sieh abzuheiten, dem Feinde zuzuleiten eine der vornehmsten Aufgaben der Zauberkunst ist. Die weiter unten zu gebeude Darstellung des Zaubereultus muss, wie sie unsre Besprechung der bösen Geister durch die Beschreibung der gegen sie gerichteten Abwehrhandlungen organzen wird, sieh auch mit dem Kampf des Menschen gegen derartige Substanzen oder Fluida beschäftigen und dabei die Wirkungsweise dieser letzteren selbst aufzuhellen sich bemühen.

## Menschen. Priesterliche und kriegerische Heroen.

Ausser Göttern und Damonen begegnen in vedlischen Erzählungen der verschiedensten Art - die uns freilich leider meist nur durch kurze Andeutungen bekannt werden -Menschen als handelnd oder neben jenen höheren Wesen mithandelnd. Bald wird von den Thaten fictiver Vorfahren sei es der Menschbeit sei es einzelner menschlicher Geschlechter erzählt; bald treten - oft natürlich eben an solche Vorfahren geknüpft - atiologische Mythen auf; bald hat man es mit zu Grunde liegenden historischen Erinnerungen, bald offenbar mit freien Schöpfungen der fabulirlustigen Phantusie zu thun. Unberall ist es die wirkliche Menschenwelt, von welcher die Conceptionen dieser sagenhaften Menschen ausgehen. Dass menschlich gedachte Helden oder Patriarehen des Veda als abgeblasste, zur irdischen Sphäre herabgesunkene Götter') oder Damonen oder auch direct als Verkörperung von Naturmachten aufzufassen seien, halte ich für wenig wahrscheinlich. Wohl nehmen die Vater des Menschengeschlechts an den siegreichen Thaten, welche die Naturordnung begründet haben, theil oder vollbringen sie selbst: die Gewinnung der Sonne, der Morgenröthen u. s. w. Aber

<sup>&#</sup>x27;i fo Bezag auf diesen Pankt sei auf die Polemik Gruppes (Griech, Callo und Mythen I, 298 fgg.) gegen Bergnigne verwissen.

Oldenberg, Religion dus Veda-

ibre Rolle ist darum doch nicht die, selbst eine Naturmacht zu repräsentiren; sie sind nicht otwa beispielsweise Lichtgenien, soudern durchaus nur Menschen; die Vorstellung ist oben die, dass im Bündniss mit den Göttern die Zanberkraft der ersten Menschen jene Erfolge errangen habe. Oder wenn als Gatte der schönen Nympho ein menschlicher Heros, Kömg Pururavas erscheint, ist dieser nicht etwa als der Donnerheres, welcher ein Abenteuer mit der Welkenfran hat, oder als die der Morgenröthe folgende Sonne zu denten; es handelt sich keineswegs um ein Gattenpaar von gleichberechtigtem nberirdischem Rango, sondern es ist wesentlich, dass der Gottin ein Mensch gegenübersteht). Pararavas ist ein in die heroische Sphare erhobener Verwandter der Manner, welche im henrigen Volksglauben mit Seligen Fraulem, Fanggen, Skogsnufvar u.s.w. cheliche Vereinigung eingehen?): auf wirkliche Menschen, hinter denen Nichts von über- oder aussermenschlichem Wesen sich verbirgt, bezieht sich solcher Claube.

In den alten Erzahlungen erscheinen neben königlichen und waffengewaltigen Heroen, welche Thaten unbezwinglicher Starke gegen menschliche und dansenische Feinde vollbriugen, auch Heroen von priesterlicher Natur: der Herizent der brahmanischen Dichter war ja erfüllt von den Interessen und Ansprüchen ihrer Familien. von der Macht des Opfers und insbesondre der eignen Opferkunst, die von den priesterlichen Ahnheren ererbt war. Da die aus der alten Zeit erhaltenen Texte fast aussehliesslich Hymnen an die Götter, nicht opische Geslichte sind, so tritt natürlich überall das Eingreißen der Götter besonders in den Vordergrund: die menschlichen Thaten treten lanter den Thaten zurück, welche die Götter an den Menschen oder höchstens mit den Menschen vollbracht haben.

Wie school Roth (Erlänterungen zum Nirukia 165) imerorgalistum bat

<sup>7</sup> S. abov. S. 232 Avan. 5.

An der Spitze des menschlichen Geschlechts steht die Gestalt des ersten Menschen.

Die Verstellungsmassen and hier noch ganz im Fliessen; so kann es nicht aberraschen, dass verschiedene Exemplare dieses Typus neben einander liegun. Schon in früherem Zusummenhang (S. 122) begegnete uns Vivasvant, der erste Opferer; es ist characteristisch, dass bei der Vorstellung des ersten Menschen ein besonderes Gewicht auf die des ersten Opferers fallt. Wie im Avesta Vivanhvant "der erste Sterbliche ist, der den Haoma für die körperliche Welt bereitete", ist es im Veda Vivasvant, dem sein Bote vom Himmel das Fauer, die beherrschende Macht des Opfers, herabbringt. Agni selbst wird zum Boten des Vivasvant; des Vivasvant Gebote treiben den Sema an zu iliessen; den Platz; an welchem das Opferwerk verrichtet wird, neunt der Priester, den gegenwartigen Vorgang an sein neweltliches Prototyp ankumpfend, die Statte des Vivasvant. - Mit Vivasvant im engsten Zusammenhang!) steht auf der einen Seite Manu "der Mensch", auf der andern Vivastante Sohn Yama "der Zwilling\*3), der mit seiner Zwillingeschwester Yamt das Menschengeschlecht erzeugt. Der "Vater Mann" ist gerudezu eine Doublette des Vivasvagt: er ist die in der vedischen Zeit lebendige Gestalt des ersten Menschen, während hier Vivasvant, der für den Glauben des indoiranischen Zeitalters im Vordergrand gestanden hatte, im Abblassen begriffen ist. Ganz wie bei Vivasvant tritt auch bei Manu die sacrificale Seite des Urmenschen besonders herver. Wie die Statte dos Vivasvant" ist es die "Wohnung des Manu", in welcher der vedische Priester das Opfer, bei dem er selbst fungirt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>/<sub>2</sub> Suche Bergangne I, 88. Le ist micht unwahrscheinlich, dere wie die jungere verliche Zeit an erhon die rgvellache Maur als Sohn des Viverrant burgenhiere.

<sup>7</sup> Im Avesta Tima Soim des Vivouhvant.

als vor sich gehend denkt'). Das Opfor des Mann ist das Prototyp des gegenwartigen Opfers. Indra trinkt Manus Soma, drei Teiche voll, sich zum Vrtrakampfe zu starken (V, 29, 7). Agni ist der von Manu eingesetzte, von Manu entflammte; man bittet diesen Gott beim gegenwärtigen Opfer seines Amtes zu walten wie er es für Manu gethan hat, als dieser die Götter "mit der ersten Opferspunde verehrt hat, entstammten Feners, aufmerksamen Geistes, mit den siehen Priestern<sup>4 \*</sup>) (X, 63, 7)<sup>3</sup>). — In der Gestalt des Yams auf der andern Seite scheint ursprünglich nicht sowohl die Vorstellung eines ersten Opforers als die eines ersten Herrscherhervorgetreten zu sein. Das Avesta spricht von Yima als dem König eines goldnen Zeitalters, und König nennt den Yama auch der Veda. Hier ist freilich von seinem Königthum nur eine Seite übrig geblieben. Der erste Mensch war auch der erste Gestorbene, der zu göttlichen Dimensionen erwachsene König des Todtenreichs: so werden wir bei der Besprechung der Vorstellungen von dem Leben nach dem Tode anf Yama zurückzukommen haben.

Jenseits der ersten Menschen und Stammgründer verlaufen die letzten Wurzeln der Menschheit in die Götterwelt. Es scheint freilich nicht, dass der Idee von der Verwandtschaft zwischen Menschen und Göttern — in den Hymnen beruft sich der Beter dem Gott gegenüber zuweilen auf diese!)

<sup>1)</sup> Sinhe the Materialien hel Bergaigne I, 66.

r) Auf iliese haben wir angleich zurückzukommen.

<sup>&</sup>quot;) Sur kurs sei hier berührt, dass an Mann auch — indem gewissermanssen der Adam des Veda die Rolle des Noah mit abserahm — die Sage von der Flath geknüpft ist, aus welcher sich Mann, gewarnt ein ninem mit abernatürlichem Wissen ausgerhateten Fisch, in einem Schif rettet (s. mannstilleb Satapatha Brühmann I. S. L. Luge). Mit den insisten Fenschern halte ich diese erst in der jüngeren vollischen Ueberliebenung begognende Erzähhung für semitisches Lebugut; die Ausmhrungen Lindner's (Festgrass au Roth 213 fag.) überzeugen mach nicht vom Gegenthoil.

<sup>1)</sup> Sieler Bergulgne L St.

- erheblicheres religiõses Gewicht zugekommen wäre, und in feater Form fixirs war die betreffende Vorstellung so wenig wie überhaupt die kosmogonischen oder theogonischen Vorstellungen des Veda. Bald wird auf Himmel und Erde, das grosse Elternpaar alles Daseienden, als Vater und Mutter auch der Menschen gedeutet; gelegentlich ist von Agni-als dem Vater der menschlichen Geschöpfe die Rede (S. 125 fg.): an einer andern Stelle sagt das Zwillingspaar der Urmenschen, Yama und Yami, zu einander: "Der Gandharva in den Wassern und die Wasserfrau, das ist unsre höchste Verwandtschaft und Geschwisterschaft" (X, 10, 4)1). Völlig unabhängig stehen dann neben diesen Vorstellungen ganz andre wie die in priesterlicher Weise sehnörkelhaft ausgesponnene, an sich aber möglicherweise uralte von der Entstehung der Menschbeit aus dem Leibe des grossen tausendköpfigen und tausendfussigen Urmenschen (Purusha). Die Götter brachten ein Opfer mit ihm als dem Opferthier dar. Aus diesem Opfer entstand alles Gethier, Rosse and Rinder, Ziegen und Schafe. Ans dem geopferten Purusha entstand Himmel und Erde, Sonne und Mond. Aus seinem Gesicht wurd der Brahmane, aus den Armen der Fürst, aus den Schenkeln der Bauer, ans den Füssen der Südra (X. 90).

Auch einzelne menschliche Geschlechter haben ihren eignen, unabhängigen Ursprung von den Göttern. Bald ist von göttlichen Vätern, bald von göttlichen Müttern oder von Beidem die Rede. Vasishtha wird auf wunderhare Weise von Mitra und Varuna erzeugt; Urvasi die Apsaras ist seine Mutter (VII, 33, 11 fg.). Und wie von Manu, dem Vater des ganzen Meuschengeschlechts, so sagt der Dichter auch von den Stammvätern brahmanischer Familien wie Kanva und Atri: "Die sind an die Götter geknüpft; von ihnen kommt unser Geschlecht" (I, 139, 9).

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Unber des Zurheltgehen dieser Verwandtschaftskette auf den Gott Trashter s. oben S. 235.

Diese Stammväter der grossen brahmanischen Gentes sind die "sieben Priester", die uns bereits oben (S. 276) als mit Manu zusammen opfernd begregnet sind. Hier haben wir in einem neuen Exemplar wieder den Typus der menschlichen Begründer irdischer Ordnungen, so zu sagen der Eroffner des menschlichen Lebens. Schärfer als innerhalb des Fürstenstandes ist unter den Brahmanen ein gentilicisches System ausgeprägt, welches in bestimmter Zahl von Geschlechtern Alle mufasst. So konnte sieh für die priesterlichen Ahnen leichter als für die fürstlichen die Vorstellung eines festen Kreises zusammengehöriger Personen entwickeln; und diese ältesten Brahmanen und Meister der Opferkunst mussten in der Phantasie flurer priesterlichen Nachkommen um so mehr in den Vordergrund des mythischen Urgeschichtsbildes treten, als es nicht die Begrändung weltlich-staatlichen Wesens war, auf welche das Interesse sich richtete, sondern die Begrundung der Opferordnungen und dazu die Erwerbung solcher Grundbesitzthümer der Menschheit wie des Lichts und der Heerden: wobei priesterlicher Opfer- und Zauberkunst, nicht aber füretlich kriegerischer Macht die leitende Rolle zufällen musate. Die "sieben Rshis" oder "unsere Vater" oder "die Angiras") haben "im sonnenlesen und im sonnenheschienenen Luftraum sitzend diese Wesen geordnet"; sie haben adas verborgene Licht gefunden; mit kraftigem Spruck haben sie die Morgenröthe erzeugt"; "wie ein dunkles Rosmit Perlen, so haben die Vater den Himmel mit Sternen goschmückt; in die Nacht haben sie das Dunkel, in den Tag

<sup>13</sup> Vgl., über diesen Namen das oben S. 127 Benneckte. Wie wir shon den sieben Priestern als Opfergehilfen des Mann begegnet sind, lählen auch im Janusits die Angiras des Gufolge des Yama. Baim Testemoples sweches men "Yama den von den Angiras begleiteten und letet; "Setze diele nieden, Yama, auf dieser Strou, receint mit den Angiras, des Vetern" Rv. X. 14. C.

das Licht gelegt"), Vor Allem über haben sie mit ihrem Geber und mit entflammtem Fener den Felsen gesprengt, welcher die von den missgünstigen Panis versteckten Küho nmschloss; so haben sie Nuhrungssegen sieh und der Menschheit erworhen<sup>†</sup>):

Was in alter Ueberlieferung von den einzelnen der priesterlichen Heroen erzählt wird, liegt zum grös eren Theil ansserhalb des mythologischen Gebiets. Es sind überwiegend Reweise priesterlicher Kunst und Macht, bethätigt in goschichtlichen Ereignissen oder in idealen Vorgungen, zu denen das Bild des thatsächlichen Geschehens erhoben und in denen es verdichtet wurde, Selbstverstandlich fehlt es meht an übernatürlicher Staffage. Da wurde erzühlt, wie die sielen Rshis - hier tritt die ganze Schaar gemeinsam auf - dem Weibe - vielleicht der van Noth bedrängten Wittwo - des Konigs Purakutsa einen Heldensehn "den Trasndasyn durch Opfer gewonnen haben; den indrugleichen Feindebozwinger, den Halbgott": es scheint dieser Erzählung (IV, 42) ein Kampigesprach zwischen Indra und Varuna vorangegangen zu sein, den beiden mit einander rivalisirenden höchsten Göttern, an welche sich die Königin mit ihren Priestern wandte und die dann versöhnt und vereint ihr jene Gnade zu Theil werden liessen (vgl. S. 96). Oder das Prinstergeschlecht der Visyamitriden erzählte von seinem Ahnherrn, wie er durch sein Gebet für die Streitwagen und den Tross der Bharatas die Flüsse überschreithar gemacht, wie er durch Somaopfer dem Sudas die Hilfe des Indra erlangt und dann nach gewonnenn Siege das Rossopfer für ihn ausgerichtet hat: vielloicht spielte in diese Erzählung auch schon die tödtliche Feindschaft binein, welche die rivalisirenden Priestergeschlechter der Visyamitras und der Vasiehthas trennte und

Ra, X. 82, 4 (ich less abbatta); vg), mains "Hymnen des Rgweda"
 1 313); VII, 76, 4; X, 68, 41.

<sup>2</sup> Vgl. fiber diesen Mythus oben S. 143 fg.

von diesen — mit Becht oder mit Unrecht — auf die beiden Stammväter zurückgeführt wurde!). Daneben dann kleine der täglichen Wirklichkeit entnommene oder wenigstens nach deren Motiven erfundene Bilder aus dem geistlichen Leben, zuweilen nicht ohne vergnügliche Besheit gezeichnot: der sieh kasteiende Agastya, welchem die Jugendlichen Wünsche der Gemahlin einen Strich durch die geistlichen Uebungen machen, oder das priesterliche Ehepsar von Herra und Frau Mudgala, die mit wenig sportsmassigem Gefährt sich beim Wettfahren zwar etwas auffallend ausnehmen, aber schliesslich doch mit Indras Hilfe glorreich bestehen?).

Unter den königlichen und kriegerischen Heroen finden sich wie unter den priesterlichen zahlreiche Stammgründer. Von Puraravas, dem Gatten der schönen Wassernymphe, haben wir schon gesprochen (S. 253), ebenso (S. 155, 158) von den Kampigenossen und Schützlingen Indras, die an seinen Thaten der Dasynbezwingung theilnehmen, wie Kutsa und Atithig va: wir laben aus mit der Stellung dieser Personen und ihrer Thaten zur geschichtlichen Wirklichkeit schon oben beschäftigt3). Weiter ist hier an die den verschiedensten Kategorien zugehörigen passiven Helden der von den Asvin erzählten Rettingsgeschichten zu erinnern; auch in Bezug auf diese dürfen wir auf oben (S. 215) Bemerktes verweisen. Der Zukunft muss es vorbehalten bleiben, von den grossen opischen Dichtungen der späteren Zeit aus das tiefere Eindringen in die alteren Phasen der indischen Heldensage zu versneben; der Urwald des Mahabharata harrt noch der wegebahnenden Axt.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Rv. HL 33 (abon S. 2(3); HL 53 (vgl. Hillsbrandt, Festgrass and Booktlingh 13; Galdner Vod. Studion II, 158 fg.).

<sup>7)</sup> I. 179; X. 102 (daza Galdner Ved. Studien II. 1 fgg., v. Bradke Z. D. M. G. 46, 445 fgg.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Hier set nuch des Russes Dadhikraean geinicht, das zu göttlichen Ehren gelaugt ist, S. 71.

## Anhang.

finte und böse Götter. Die göttliche und die sittliche Welt.

Die Darstellung der einzelnen vedischen Götter verlangt eine Ergänzung: wir müssen die Frage nach dem Verhältniss dieser Götter zu Gut und Bose aufwerfen. Diese aber gestaltet sich zuvörderst zu der Frage nach ihrem nützlichen oder schädlichen Character für den Menschen.

Bei einem siegreich vordringunden, in gesieherter Ordnung und reicher Fülle lebenden Volk musste eine optimistische Auffassung des Weltlaufs herrseben, ein Glaube, der in den voruchusten Machten des Universums segenbringende Frounde sinht. Dieser freundliche Churacter waltet unter den Göttern des vedischen Pantheou in der That darchaus vor. Zwar kommt vielerlei Ungemach auch von überirdischen Mächten. aber es ist im Ganzen nur das Heer der kleineren Damonen, der Kobolde, Krankbeitsgeister u. del., auf welche solcher Schaden zurückgeführt wird, dem entsprechend, dass Krankheiten und Plagen dem Augenschein nicht als von den grossen, regelmässig waltenden Naturwesenheiten, sondern von der unberechanharen Tueka vereinzelt wirkender Urbeber abhangig erschienen, so dass sich hier der uralte Typns kleiner schadenbringender Damonen im Ganzen unverändert erhalten konnte. Die vormehmsten, Alles überragenden Mächte der Natur aber, wie Sonne, Fener, Gewitter gaben die sichtbaren Grundlagen glücklichen menschlichen Daseins ab; so ist es unter den grossen Göttern des Veda nur ein einziger, bei dem die schädliche Natur in den Vordergrund tritt, Rudra. Andre feindliche Wesen wie Vrtra, der missgunstige Hemmer der Wasserströme, gross genug, um Indra als ebenbürtiger Gegner gegenüber zu stehen und die Götter mit seinem Schnauben fliehen zu machen, werden als überwauden, als vernichtet vorgestellt und tragen so dazu bei, die Vorstellung

von der heifbringenden Macht der Götter, welche selches Uebel ausgerottet haben, noch zu steigern

Die wohlwollende Natur eines Gottes wie Indra ist solbetverständlich durchaus gedacht im Sinn und in den Grenzen menschlichen Wohlwollons, das Gegenseitigkeit verlangt und auch von Wechsel und Willkurlichkeit nicht unberührt ist? Indra ist ein Freund des Opfernden, des Somapressers, aber den der nicht apfort, den Geizigen todtet er mid vernichtet sein Hab und Gut. Er ist so wenig wie die homerischen Götter darnber erhaben, den Sterblichen etwa wenn seine Sinnlichkeit ihn reizt - naturlich ist er dieser so gut unterworfen wie er an starkem Durst und gelegentlich an den Folgon zu kraftigen Zechens leidet - mit Lug und Trag abel mitzuspielen . Er ist auch leicht erzurnt; der Gedanke. dass er unbeständig in seiner Freundschaft schwankt, ist dem Egyeda nicht fremd. "Wer mag ihn also preisen, wer mag ihm also spenden und opforn, dass der Gnädige ihn immerdar segue und ihn gewaltig mache? Wie man die Fusse vorwarts setzt, den einen nach dem andern, macht er mit seiner Kunst den Letzten zum Ersten. Ein Held heisst er, die Gewaltigen bändigend einen nach dem andern. voranführend einen nach dem andern. Dem es wohl geht, den hasst er, beider Welten König; die Gauen der Menschen rafft Indra an sich. Der Einen Freundschaft wirft er weg: mit den Andern geht er in wechselndem Drang. Abschüttelnd was ihm nicht folgt dringt Indra vorwarts darch viole Herbste's (VI, 47, 15-17). Auf das Wort von Indras "Hass gegen den dem es wohl geht" wird man übrigens besonderes Gewicht schwerlich zu legen haben. Sonst pflegt

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Die Relege des Rgreds som Folgenden findet men gro-stanthells bei Bergalgus III, 203 fg.

<sup>\*)</sup> Man douke un die Geschichte van der Abaixa, mit welcher er leter Gestalt flyge siegten buildt.

geaagt zu werden, dass Indra den Uebermüthigen, den Gettlosen, den reichen Geizigen niederwirft; hier versteigt sich
der Dichter, welchen die Unsicherheit alles menschlichen
Glücks gegenüber der mit den Geschicken spielenden göttlichen Macht beschäftigt, zu jenem Ausdruck vom Hass des
Gottes gegen den Glücklichen; ein Wort das man, vereinzelt
wie es in der Poesie des Egyeda dasteht, kann für hinreichand halten wird, um dem Gedanken vom "Neide der
Götter" eine Stelle in der Reconstruction des vedischen Weltbildes zu verschaffen.

Gegenüber der Vorstellung von den Gefahren, die Indra-Zorn bringt, herrscht aber weitaus das Vertrauen auf seine unerschöpfliche Gnade vor, zu welchem der Fromme, der von altersher mit Indra Befreundete sich berechtigt fühlt. Dem Beter amindert or nichts ab von seinen Wunsehen", "Keiner kann sagen: er giebt nicht". "Wie der Gewitterhimmel Regengusse, so giesst Indra Schatze von Rossen und Rindern aus": man wurde kein Ende finden, wollte man alles Achnliche ans dem Rgveda sammeln. Dasselhe aber gilt - vielleicht in verkleinertem Maassstabe - anch von fast allen ubrigen Göttern, hier und da mit individuellen Zugen, die dem Wesen des einzelnen Gottes eutsprochen - so bei Agni mit der hervortretenden Nuance der Intimitat des göttlichen Hausgenossen -: der Grundton ist überall das sichere Vertrauen auf die oft erprobte reiche Gnade der Götter.

Eine Ausnahme hildet das Verhältniss zu Rudra<sup>1</sup>), der mit seinem Bogen die Pfeile verheerender Seuchen über Menschen und Vieh ausschuttet; bei ihm ragt die Welt der schadenden Mächte, sonst auf die Region der niederen Dämonen beschränkt, in diejenige der grossen Götter hinein. Der

Year to geringerom Manage nuch an den Marate, die je als findras Sătan augosalum werden. Bergaigus III, 154.

Cultus des Budra steht, was die Vorsichtsmaassregeln des Opfernden gegenüber dem gefährlichen Gott anlangt, mit demjenigen der bösen Damonen und der Todten auf einer Linie!). Der Ton der an ihn gerichteten Lieder unterseheidet sieh nicht ganz dem entsprechend von den Anrufungen an wohlthutige Gottheiten. Es ist ja natürlich, dass die Furcht vor einem unheimlichen Gott sich nicht so deutlich in dem was man an ihm sagt wie in dem was man ihm gegenüber thut ausdrückt, und es fehlen Rudra, dem Heiler derselben Krankheiten, welche er sendet, auch nicht wohlthätige Eigenschaften, die zu preisen dem Dichter naholiegen musste Immerhin tritt auch in den Hymnen die gefährliche Natur des Gottes and Schritt und Tritt hervor. Man bittet ihn, nicht Greas noch Klein, nicht Vater noch Mutter, nicht das eigne Leben, nicht Rinder noch Rosse zu treffen; seine Heerschaaren megen Andre niederwerfen; er ist furchtbar wie ein wildes Thier. Es kann ein Versehen sein, das seinen Zorn reizt, ungeschickte oder zur unrechten Zeit ihm dargebenehte Anrufung, wenn er durch andere Opferer in Beschlag genommen ist\*): abor im Ganzen klingen die an ihn gerichteten Bitten um Schonung so als ob man sich auch ohne jede Veranlassung, geschweige denn ein ernstliches Verschulden, seiner Angriffe gewartig gefühlt hatte.

Sehen wir so, wie aus dem Character, dem Temperament der Götter ihr segensreiches oder schädliches Thun dem Menschen gegenüber folgt, so müssen wir nun noch insbesondere in's Auge fassen, welche Rolle die Begriffe von Recht und Unrecht oder Sünde in dem Verhältniss zwischen Menschen und Göttern spielen.

Es kann nicht bezweifelt werden, dass die Ideen von Recht und Unrecht, dem socialen Leben entspressen, ur-

<sup>4)</sup> Siche anten die Durstellung des Cultus.

<sup>3)</sup> Rv. II, 35,4.

sprunglich von dem Götterglauben oder dessen Vorstufen durchaus unabhängig sind. An sich ist nicht abzaschen, warum die Geister und insonderheit jene überragend machtigen Geister, welche Götter heissen, mehr als die Menschen oder warum sie überhaupt Freunde des Rechts, Feinde des Unrechts sein sollen. Die geschichtliche Kntwicklung aber führt bald über diese Getreuntheit der beiden Sphären hinaus und zu einer zwar in der Regel nicht absoluten aber doch vorherrschanden Verbundung der Götter mit dem Recht: sie werden als dessen Freunde gedacht, und wie jedem Gott seine eigne Thätigkeitssphäre im Weltganzen zukommt, können Einzelne von ihnen eben dies als ihre Aufgabe übernehmen, mit ihrem starken Arm dem Recht Geltung gegenüber dem Unrecht zu verschaffen.

Unsre Aufgabe ist es nicht, die älteren Phasen der eben angedeuteten Entwicklung hier zu verfolgen; wir versuchen das Stadium, bei dem sie in verlischer Zeit angelangt ist, zu beschreiben.

Das Bild der Götter im Allgemeinen trägt ethische Züge doch nur oberflächlich an sich. Für das religiöse Bewusstsein ist es das Wesentliche, dass der Gott ein starker Freund ist; in den Lobsprüchen, die man ihm widmet, erscheint seine Macht in's Ungemessene gesteigert. Nicht ebenso seine sittliche Erhabenheit. Wohl werden Eigenschaften wie "wahr", "nicht trügend" und dgl. allen Göttern zugeschrieben"), aber solche Epitheta treten doch weit hinter "gross", "gewaltig" und derartigem zurück; sie zeigen kaum mehr als dass eine gewisse Gutheit und Geradheit wie zum rechten Menschen so auch zum Gott gehört; was oben (S. 282) über Indra bemerkt wurde, veranschaulicht die Begrenzung, in welcher solche Eigenschaften verstanden werden müssen. Die beste Bestätigung dafür, dass die vedischen Götter wenig

<sup>4)</sup> Man sahe die Zusammenstellung bei Bergeigne III, 199.

darauf angelegt waren, von sittlichem Inhalt mehr als eine oberilächliche Färbung anzunehmen, giebt der weitere Verlauf der indischen Religiousgeschichte. Für ein Zeitalter, das so tief von sittlichen Problemen berührt war wie das des alten Buddhismus, lagen doch die Gipfelpunkte ethischer Vollkommenheit durchaus anderswo als in den Regionen der Götterwelt; das Dasein des buddhistischen Gottes hat seinen Inhalt eigentlich nur darin, dass er durch unermessliche Zeitraume eim Himmel sich freut".

Ein andres Verhaltniss aber gum Sittlichen als jenes, welches der Gott als Gott hat, kann das sein, welches thur kraft seines individuellen Characters zukommt. Wir haben bereits oben (S. 195 fg.) dargelegt, dass schon von indoiranischer Zeit her die Adityas und besonders der grösste unter thuen, Varuna, vor den andern Göttern als Begründer und Beschützer des Rta, des in der physischen wie in der moralischen Welt geltenden Gesetzes gedacht wurden. Als Götter der grossen Himmelslichter - ihrem ursprünglichen Wesen nach - verkörpern sie die am Firmament sichth rst manifestirte Ordnung alles Grschehens; als allschauend sud sie Kanner auch der geheinmten menschlichen Sunden. "Sie durchschauen was krumm und gerade ist; Afles, auch da-Höchste, ist den Königen nahe". "Wer steht und wer geht, wer umherwankt, wer beimheh schleicht und wer hervorstürzt, was zwei zusammensitzend berathen, das weiss Konig Varana als Dritter"). Verkarpert ist die allesechanendo Macht dieser Gütter in ihren "Spähern", die nie das Auge schliesen?). Solite nicht, mag hier beilaufig gefragt werden,

<sup>9</sup> Jay, 11, 27, 3; Av. IV, 16, 2,

<sup>2)</sup> Dass dies Späher ursprünglich die Sterne diel, ist möglich aber durch die von Bergeigne III. 167 gesammelten Stellen nicht erwieser Für die pyvedischen Dielter konnte jene Verstellung keunt wech febendig gewenn sein, da jede Beziehung der Späher auf die Nacht im Belieu schaut. Upbrigens sei es auch ohne die Annahme eines sellehen lieter-

in dieser zur ursprunglichen Naturbedenung der Adityas hinzugetretenen Rolle derselben als Erschauer aller Sünden die Erklarung dafür liegen, dass entgegen der natürlichen Veraustellung des Mitra (Sonne) vor Varuna (Mond) — welche Reibenfolge auch durch die Sprache (S. 193 Anm. 1) als anfanglich verhanden erwiesen wird — doch für die religiöse Entwicklung im Veda wie im Avesta das Hauptgewicht auf Varuna (Ahnes) fallt? Von den beidem grossen Adityas ist Varuna der nachtbeherrschende Gott; den Schutz der Nacht suchen die Sünden auf, und so ist er es, welchem vor seinem den Tag regierenden Genossen der Kampf gegen die Sünde, der Schutz des Ria zufällen muss<sup>1</sup>);

Ueberall aber macht sich, wenn wir den Ausehaunigen von Sande und Sähnung nachgeben, das Nebeneinanderstehen und theilweise Sichvermischen derselben beiden grossen Vorstellungsreihen bemerkbar, welche uns gemau entsprechend sehon oben bei der Betrachtung des Verhältnisses von Varnun zum Rta (8. 199 fg.) entgegentraten: die Auffassung der Sünde einerseits als einer Wesenheit, die vermöge ihrer eignen Natur, undrerseits als einer solchen, die durch Eingreifen der Gottheit dem Schuldigen Verderben bringt.

Es ist nöthig, bei diesem Pankt etwas länger zu verweilen, die Vorstellungen von der Wirkungsweise der Sünde eingebander zu betrachten.

Zunächst hat die Sünde ihr eignes, unabhängiges Dasein.

Brhon Substrate begreiffich going, dass man Gatter, die alles Verborgens wesen seilen, mit Spienen ausgestattet hat.

Mitra übrigens, der im Veda im Cremen ple eine en raufter Stelle tehende Dauldette des Varings erselbeur, beit — ron ündermischen Zeit ber die Specialität, Hüter der Verträge, der Fraund ehaftsbündnissen seine Daher des hosseichen Gewieht, welche de un von ihn die Rede it den Ausdrücken seine (wahrhaft, it. la um Werte festballend) und proposit (verninigen, in Kraklang bringen) enkommt. Vgl. oben S. 180 Ann. I.

Wie Krankheiten und ahnliehe schadenbringende Potenzen als bald featers, bald laftig fluchtige Stoffe gedacht werden, die man mit Wasser abwaschen, durch Fener verbrennen, durch zauberkräftige Amulete wegbannen, auf mancherlei andre Art entfernen kann, so wird auch die Sonde (enas, daneben agas) vorgestellt; wie sollte man diese dem Thater schudenbringende Macht anders als nach dem Vorbild andrer schadenbringender Machte und als in der jenen übrigen zukommenden Concretheit auffassen1)? Besonders häufig ist die Vorstellung der Fessel oder Schlinge, in welche der Sunder sich verwiekelt. Auch diese Ansfassung kommt der Sunde gemeinsam mit andern verderblichen Machten zu: so wird von den Fesseln des Todes, den Fesseln der Krankheit gesprochen oder die Krankheit ihrerseits die Fessel des Verderbens (Nirrii) genannt. Der Sunder, scheinbar vielleicht noch frei und gläcklich, wird doch von einer Fessel gehalten, von der er sich nicht losmachen kann. Hier liegt natürlich die Vorstellung des sündenstrafenden Gottes nahe als dessen, der die Fessel anlegt, die Schlinge ausspannt u. dgl., aber dies Moment ist keineswegs unentbehrlich; die Fessel ist eben die Sünde selbst, die mit ihrer verderbenbringenden Macht dem Schuldigen anhaftet. So betet man zu Soma und Rudra um Befreiung von der "an unserm Leibe festgebundenen Sande, die wir begangen haben", und man betet zu Varuns: "Lõse von uns die Sunde, die wir begangen haben"?). Diese Sündenfessel scheint gedacht als in Form einer Schlinge ausgespannt, in welcher der Uebelthater sich fangt: so betet

<sup>5)</sup> So steht des coos auf einer Linte unt Behantheit (Av. V. 30, 2-4), mit Schmitz, mit hösen Träumen (Av. X. 5, 24), mit papasas (VI, 118, L. 2) etc. Die Schuld des Brahmmaenmordes nimmt der Thäter Indra in die Hand und trögt sie ein ganzen Jahr ratt sich harum bie as ihm gelingt ein nhaulegen (Tritt. Samb. II, 5, 1, 2).

<sup>7)</sup> Rv. VI, 71, 5; I, 24, 0, vgl. Borgaigne III, 161 fg.

man über die geöffnet daliegenden Fesseln "binwegzugelangen wie mit einem Wagen und Rossen"),

Es versteht sich von selbst, dass die ausserliche, so zu sagen sinuliche Auffassung der Sande, welcher wir hier begegnen, sich auch darin zeigen muss, dass das subjective Moment des sündigen Willens noch weit davon entfernt ist zu entscheidender Geltung gelangt zu sein: das Wesentliche ist das objective Factum der sundigen That. Auch die unwissentliche, auch die im Schlaf begangene Sünde") ist Sünde-Und weiter führt die ganze hier berrschende Auffassungsweise, insonderheit die Vorstellung der Sünde nach Art einer krankheiterzengenden Substanz zu der Consequenz, die für alle niederen Stufen ethischer Betrachtung characteristisch scheint: zu der Auffassung, dass die Schuld keineswegs allein dem Schuldigen anhaftet, sondern auf den versebiedensten Wegen auf andre Personen übergehen kann'). Besonders geht sie über auf dem Wege, welcher der nächste ist, vom Vater') auf den Sohn, Wenn der Dichter um Befreiung betet "von affer Sünde des Trugs, die wir von den Vatern crerbt und die wir selbst gethan haben mit unserm Leibe" (Rv. VII, 86, 5), darf darans entnommen werden, dass man hierin die beiden hauptsächlichen Möglichkeiten sah, wie man zu einer Sündenlast kommen kounte; eigne That und väterliches Erbtheil. Aber auch auf andern Wegen konnte man in Schuld gerathen. Der schwarze Vogel, der die verhängniss-

By H. 27, 16. And the Verticiling der deliegenden Schlinge führt st auch, wenn die Götter geboten worden, der Monschen nicht zu fangen sie einen Vogel, Rv. II, 29, 5. Vgl. noch Ar. IV, 16, 6; VIII, 8, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>l Sielie Vaj. S. VIII, 13; Rv. X, 164, 3; Vaj. S. XX, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Divse Verstellung hat die Kolomite, dass such die Gutthat des Eines dem Ambern au gute kommen kunn; sgl. Rx. VII., Sb. 4 und den Abschnitt über des Leben mach dem Tode.

<sup>9</sup> Ebense von der Matter oder anders Verwamblen: Av. V. 50, 4; VI, 116, 3; X, 3, 8

volle Substanz von der Vernichtungsgöttin (Nirrti) her an sich trügt, kann sie durch den Unrath, den er fallen lässt, auf den Menschen übertragen; wenn das Opferthier brüllt oder mit dem Fuss ausschlägt, geht hieraus eine Schuld auf den Opferer über; das Wemen der Klageweiher bringt Sundenschuld ins Haus; Trita, dem die Götter Sunde "augewischt" haben, wischt sie selbst den Menschen an"). Durchweg begegnen wir in den Texten, die sich auf Sande und Befreining von der Sünde beziehen, der Sorge davor, für die "von andern gethane Sünde") — aneh die "von Göttern gethane" gehört dazu") — blissen zu müssen, und amgekehrt zeigt sich beständig das Bemühen, die selbstgethane Stinde dem Feinde aufzübürden").

An wem aber die Sünde haftet, bei dem ruft sie Krankheit<sup>1</sup>) oder Tod hervor; auch Wahnsinn kann aus der "von Göttern kommenden Sünde" hervorgehen<sup>6</sup>); der Sonne anhaftend bringt die Sündsubstanz Verfinsterung<sup>5</sup>).

Das Bild von den auf dies Fluidum der Sünde bezüglichen Vorstellungen wird weiter unten durch die Erörterung

<sup>9</sup> Av. VII. 64: Thir. Samb. III. 1, 4, 3; Av. XIV, 2, 50 fg. (Bloom-field Am. Journ. Phil. XI, 841); VI, 118, 1.

F. Rv. R. 28, 9; VI, 51, 7; VII, 52, 2. So uneacht ann seinerseits das signs sure auf den Fernd oder Goullessen binüber 1 vgl. Ann. 4.

<sup>45</sup> V. S. III. 48; VIII, 13.

<sup>4)</sup> Sieho Z. B. X. 2d, 9; 37, 19

<sup>7)</sup> Sinho z. B. Av. V. 30, 4; VIII, 7, 3.

<sup>\*</sup> Az. VL [1], 3.

<sup>5</sup> Av. II. 10, 8. — Verhach begegnet man dem Gahet, dass wer dem Andern ründhaften Schuden mindigen trachtet, sich dahel salbet beschädigen dass die Verwünschung sich gegen dem Verwünschenden hebren moge, oder auch, wie seben erwähnt (Ann. 1), dass des Baters uiges Sandwich dem, der ihm zu schaden trachtet, anbehm möge (Bergaigne III. 190 fgz.): gewins ist daher die mehr oder weniger deutliche Vorstellung im Spiel, dass die Sände durch ihm eigen Kraft dem Monschon, welcher ich läre Infoction zugleht, versterhitch mind.

des Suhneultus vervollstandigt werden; dort wird zu zeigen sein, wie sich mannichfacher Zauber auf die Beseitigung Jener Substanz richtete, wie man sie wegwusch, abwischte, verjagte, verbrannte, sie gleich einer Krankheit durch Heilkräuter überwand. Hier sei nur noch hervorgehoben, wie diese Anschanungen von Schuld und Sahne der Verinnerlichung. und Verriefung des sittlichen Bewusstseins ernete Hindernisse bereiten musaten. Wo sich die Schuld, wie sie ausserlich anfliegen konnte, so auch durch ansserliche Mittel entformen liess, wo die Wasser wegwuschen, "was für Trug man begangen, was für Unrecht man geschworen" (1, 23, 22), war es schwer, dass sich ernstere und tiefere Gefühle als die einer oberflächlich vorsichtigen Scheu vor der Berührung mit der gefährlichen Schuldsubstanz entwickeln konnten; man blieb fern von der Forderung einer in der Tiefe des Innern sieh vollziehenden Unberwindung der Schuld. Mit abnlichen Sprüchen, wie man sie anwandte um Fieber zu vertreiben oder Gedeihen der Heerden zu bewirken, sieherte man sich auch die Hilfe des Agni, um von ihm, wenn man "versprochen hatte, was man nicht erfüllen wollte", "wieder in die Welt des Guten" eingesetzt zu werden (Av. VI, 119). In einem Ton ruhiger Goschäftsmässigkeit, dem jede Spur innerer Bewegung fern lag, betete man zu ihm: "Was wir durch Besprechung, durch Wegsprechung, durch Zusprechung gefahlt haben, schlafend oder wachend: alle bösen Thaten, die verhassten, soll Agm weit von uns hinwegschaffen)" (Rv. X. 164, 31,

Man wurde freilich die Vielfaltigkeit der im Veda neben

Wenn nach die Hefmung von der Sünde hier an die Action eines Gebtes gehabgit wird, ist es dech unter eine beiden von uns an sondernden Anflicenagsarten — die Schuld schodend durch ihr eignes Wesen und durch Erweckung des göttlichen Zeres — offenbar die erstere, die hier untlegt. Der Gott wirkt als Einterner der schüdlichen Potens. Vgl. naten S. 1921.

einander hergehenden Stromangen verkennen, wollte man glauben, dass in den Formen so ausserlichen Sühnzaubers und Sühnopferwesens sich die Stellung des altindischen religiösen Denkens zur läse der Schuld vollständig und erschopfend ausgedrückt habe. Es fehlt doch nicht an Aeusserungen der geistlichen Dichter, in welchen die Sprache der von dem Bewusstsein ihrer Sünden verfolgten Seele ernst und aus der Tiefe dringend sich vernehmen lässt. Solche Aeusserungen pflegen es nicht mit der durch Zauber oder durch die Action eines hilfreichen Gottes bewirkten Entfernung der unpersinlichen Sündsubstanz, sondern mit der Versähnung des sundenstrafenden göttlichen Zorns zu than zu haben: und so werden wir darauf gefahrt, von einer zweiten Seite der Sandvorstellung zu sprechen, die Schuld, welche wir bisher als eine durch ihre eigene Kraft wirkende Wesenheit vorgestellt fanden, nun in ihrer Verbindung mit dem göttlichen Zorn, dem göttlichen Eintreten für die Aufrechterhaltung der sittlichen Ordnung zu betrachten!).

Wie sieh das unpersonliche physische und sittliche Weltgesetz (Rta) mit den "Geboten des Varuna" deckt (S. 199 fg.), so ist die Sünde eine Verletzung von Varunas Geboten oder Ordnungen. Man betet zu Varuna: "Wenn wir aus Unbedacht deine Ordnungen verletzt haben, thu uns kein Leid, a Gott, für diese Sünde (snas)"). Die Fesseln oder Schlingen,

<sup>4)</sup> Man kum engen, dass die erate Auftassung der Sünde über wird mits sich hiten mitssen, von dem Alter der Texte auf des relative Alter der Vorstellungen zu endlissen. In der That erklärt eich die betraffende Dissergenz zwischen für und Ar. vollkommen aus dem recschleibenen hilbalt der beiden grossen Sammlungen. In Zauberfiedern, die es natürlich meh mit mannichfischens die Schuld oder ihre Folgen entfernendess Zauber in thun haben, unses selbstvarständlich die Vorstellung von der Sünde und ersecheinen, als in den Hymnen an die grossen Götter, in welchen deren Wirken durchweg im Vordergrund steht.

I Rgvoda VII. 80, h.

in welchen der Sunder sich fängt, von denen wir sahen, dass sie die Sunde selbst darstellen, sind zugleich auch Fesseln des Varmes; er hat sie ausgespannt; er halt mit ihnen den Schuldigen fest. Derselbe Dichter, welcher an einer oben (S. 288) angeführten Stelle die Götter Soma und Rudra um Befreiung von der "an unserm Leibe festgebandenen Sande, die wir begangen haben" anruft, fahrt fort: "Löset uns von der Fessel des Varana". Neben dieser besonders häufig begegnenden Vorstellung von Varanas Fessel finden sich andre almliehe Wendungen. Namentheh ist von seinem Zorn die Rede, der auf das Engste mit der Vorstellung der Sande verknüpft ist: "Jeh suche nach meiner Sande . . . Einmilthig sagen mir die Weisen: Varuna ist's der dir zürnt"). In seinem Zorn sendet er Krankheit!), giebt den Schlägen der Feinde prois, verkurzt das Lebensalter, sturzt die Gottlosen in die Tiefe; die Ihm und Mitra dienenden düstern 'Fruggeister (deuhas) verfolgen die Sinden der Menschen').

Es kann schemen, dass in dieser Ueberlegenheit Varunas, dem Truggeister dienen, dem auch der Listige nicht entgeht, selbst ein Element niederer Listigkeit enthalten ist. Die Adityns werden "untruglich, selbst trügend" genaunt"); man spricht von ihrer "Wundermacht, mit der sie tauschen, ihren Schlingen, die für den Betrüger geöffhet sind"; man hoffi auf Agnis Schutz wider den Trug (dharti) des Varuna"). Das an einer dieser Stellen erscheinende Wort moya (Wunder-

b) Rv. VII. 56, 3, vgl. union S. 295. Admitch finder wir Sände und Zern der Marus verbunden: "Wenn die im Verbargman oder wann die offen in Zern gerathen sind, bitten war diese Sände den Schnellen als (VII. 58, 5).

<sup>7</sup> Insomischen Wassermeld: vgl. oben 8, 203 Ann. 1.

<sup>5</sup> Rv. 1, 25, 2; 11, 28, 7; 1, 24, 11 (cf. VIII, 67, 20); 1X, 73, 8; VII, 61, 5 occ.

b Rv. H, 97, Sr. obenno Agni V, 18, 4. Siehe Bergnigns III, 199.

<sup>5</sup> Rv. II, 27, 16: 1, 128, L

macht) wird hanfig, wie von der überirdischen Weisheit und Kunst Varunas, so auch von den verschlagenen Kunsten böser Damonen gebraucht!). Haben wir danach anzunehmen, dass Varuna diesen Damonen in ihrer tuckischen und hinterhaltigen Weise ähnlich vorgestellt wurde?

Mir scheint diese Auffassung, die in der That ihren Vertreter gefunden hat"), doch darauf zu beruhen, dass die Tragweite einseitig ausgewählter Sentenzen, unvollständig erwogener Ausdrücke falsch geschätzt worden ist. Vor allem ist daran zu erinnern3), dass dem Wort maye an sich ebenso wenig sine niedrige wie eine erhabene Farbung zukommt; es bedentet einfach alles geheime Können, welches über den allgemeinen Horizont hinausreichende Thaten ausführt. Die maya des Varuna ist es, dass or die Morgenrothen sender, dass er in der Luft stehend die Erde mit der Sonne wie mit einem Maass ausmisst, dass die Soune über den Himmel wandelt und daan Gewolk sie verbirgt und der Honig des Rogens zur Erde herabtraufelt'). Es ist klar, dass es sich hei alledem nicht um List und Tücke, sondern allein um geheimes, unbegreiffiches Konnen bandelt. Dass dies Konnen im einzelnen Fall auch die Form der List annimmt, braucht nicht ausgeschlossen zu sein; wenn jenes aber im Veda aleine hauptsächliche Eigenschaft des Varuna erscheint, ist man darum noch schlechterdings nicht zu der Anffassung berechtigt, dass List und Tücke den Grundcharacter dieses Gottes bildet. Seine Macht ist Freundin des Rechts (Rta): sie beschützt das Recht und straft die Sünden auch des Starken und Listigen. "The warft alles Unrecht nieder; mit dem Recht seid ihr verbandet", wird zu Mitra und Varuna

<sup>1)</sup> Vgl. die Anseinamiersstrung bioraber aben S, 163 fg.

<sup>7</sup> Geldner, Ved. Studien 1, 142

<sup>5</sup> Siehn oben S. 163.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ry. III, 61, 7; V, 63, 4; 85, 5; VIII, 41, 3. Vgl. überhaupt über öne möya Varunas die Sammlangen Bergalgnes III, 81.

gesagt (Rv. I, 152, 1). Und zu den Ädityas: "Bei den Einfaltigen seid ihr, ihr Götter" (Rv. VIII, 18, 15). Sie heissen "im Recht stark": "sie sind erstarkt in der Wehnung des Rechts"). Was von allen Göttern gesagt wird, bezieht sich anch auf sie: "Herrlich ist die Gnade der Götter, welche in Geradheit wandeln" (I, 89, 2). Wo immer der Gegensatz von Gerade und Krumm, von Ehrlichkeit und Doppelzungigkeit den vedischen Dichter beschäftigt, erscheinen durchweg die Götter — und unter ihnen an erster Stelle Varnna und die Ädityas — als die Freunde und Beschützer des Guten.

Nue darf man freilich diesen Bund zwischen Varuna und dem Recht nicht nach modern-christlieben Manssataben bemessen. Den Feind betrügen galt dem vodischen Inder für gut und recht3), und es hatte ihm bedenklich geschienen, auf eine Ueberwindung des Listigen zu hoffen ausser darch überlegene List. Damit ergiebt sich von selbst, in welchem Sinn die oben angeführten Aensserungen über Varanas und der Adityas Trugkunste zu verstehen sind. Die Dichter sagen es ja anch selbet: die Truggeister Mitras und Varunas verfolgen die Sünden der Monschen; für den Betrüger sind ihre Schlingen geoffnet. Gegen die Guten und Frommen aber ist Varuna wahr and treu: we or zient oder durch seine Trugkimste schadet, weiss der von ihm Verfolgte - anders als bei dem Zorn Radras - dass es Sündenschuld ist, um deren willen Varuna ihn straft3). Und indem er selbst dem Gott nicht übermuthigen Trotz entgegenstellt, sondern seine Schuld zu erkennen und Varuna zu verschnen sucht, vertraut er darauf, dass sich Jener ihm nicht als tückischer und schadenfroher Feind, sondern als gütiger Erbarmer zeigen

<sup>9</sup> Und viel Achairches. Siehs die Samulungen Bergnignes III, 258 fg.

Dies ist ein allgameiner Characterrug aller alteren Moral; es warrerfehtt, blerin eine Specialität des "Grientalen" sohme zu wollen.

b Kv. VII, 86, 1 Bergaigne III, 156); a miten S. 296.

wird. Wenn wir an früherer Stelle von der Errettung des Sanders durch die zauberhafte Beseitigung der unpersonlichen Sündsabstanz zu sprechen hatten, so sehen wir hier dieselbe Wirkung aus der Gnade Varanas flieseen, welche menselefieber Güte ähnlich durch Bitten, Demuth und auch durch Gaben erregbar, an Stelle des Zorns zu treten, die Fesseln des Sünders zu lösen bereit ist. Man opfert dem Gott<sup>13</sup>; man bekennt sich ihm als schuldig; man stellt ihm vor, dass man unwissentlich, in Unbedacht und Leidenschaft gesändigt habe; man beruft sich auf die alte Freundschaft mit ihm; man preist sein Erbarmen. "Zum Erbarmen wollen wir die Seele lösen mit ansern Gebaten, wie der Wagenlenker das angespannte Ross löst" (I, 25, 3).

Es sei gestattet, eins der Lieder, in welchen Varuna um Vergebung der Sünden angerufen wird (VII, 86), in seinem vollen Umfang hierherzusetzen.

"Weise und gross ist wahrlich sein Wesen, der die beiden Welten, die weiten, auseinandergestutzt hat, der das erhabene, machtige Firmament emportrieb und beides ausbreitete, die Sterne und die Erde.

"Und mit mir selbst rede ich also: Wann werde ich Varuna wieder nahe sein? Welches Opfer wird er ohne Zorn annehmen? Wann werde ich guten Muthes sein Erbarmen schauen?

"Ich suche nach meiner Stude, Varuna; ich begehre ste zu schauen. Zu den Verständigen gebe ich nach ihr zu fragen. Einmüthig sagen mir die Weisen: Varuna ist's der dir zurnt.

"Was war die grosse Sünde, Varana, dass du deinen Sanger tödten willst, deinen Freund? Das sage mir, Untrüglicher, Freier! Durch meine Andacht will ich dieb eilends versöhnen.

"Mache uns los von aller Sunde des Trugs, die wir von

<sup>()</sup> Ish verwies auf den Abschultt über das Sähnopler.

den Vatera ererbt, die wir selbst gethan haben mit unserm Leibe. Mache den Vasishiha les, o König, wie einen Dieb der Vieh stiehlt, wie ein Kalb vom Bande.

"Es war nicht mein eigner Wille, Varuus; Bethörung war es, Trunk und Spiel, Leidenschaft und Unbedacht. In des Junglings Fehl geräth der Acitere. Selbst der Schlaf macht nicht frei von Unrecht.

"Wie ein Knecht will ich dem Gnädigen genug thun, dem eifrigen Gott, dass ich schuhtlos sei. Den Unbedachten hat Bedacht gegeben der Gott der Arier; den Klugen fördert der Weisere zum Beichthum

"Dies Preislied soll, Varuna, du Freier, dir zum Herzen dringen. Heil sei uns wenn wir ruhen, Heil wenn wir uns regen. Schützt nus stets, ihr Götter, und gebt uns Wohlsein". —

Wie der Gott, der die Listen der Bosen mit seiner haberen List überwindet, so wird in diesem Liede der Mensch, welchen nicht das Bewusstsein der Schuld an sich, sondern die Furcht vor der göttlichen Strafe zur Busse treibt, gewogen mit den Gewichten moderner Tugendlichkeit anzweifelhaft zu leicht befunden werden. Kann es den Historiker überraschen, wenn die altersgrauen Geliete des Veda nicht in vollem Einklang mit dem heute herrschenden ethischen Geschmack stehen? In gemesoener, wurdiger Fassung tritt der Bussende vor den Gott; da ist keln leidenschaftlicher Ansbruch von Schmerz und Angst; die Sprache, die er spricht, ist ruhig, fast kuhl. Aber der Ernst des Bewusstseins, dass der göttliche Wachter des Rechts die Sünde verfolgt, und zugleich das Vertrauen auf die verzeihande Guade gegenüber dem Bussfertigen hat sich doch hier einen Ausdruck geschaffen, dessen einfache und tiefe Beredsamkeit, selten in der Poesie des Veda, auch heute noch empfunden werden wird und dies Lied wohl als einen der Höhepunkte in dem Reich jener religiösen Dichtung erscheinen lassen mag. -

Varuna und die Adityaa sind die vornehmsten aber natürlich nicht die einzigen Schutzer des Rechts und Bestrafer der Sunde. Dem Bedürfniss des Glaubens, die Welt des Rechts mit der Götterwelt verknupft zu sehen, hot sieh neben ihnen besonders die Gestalt Agnis dar!). Wir haben die Thatsache bereits an anderm Orte (S. 201) berührt und ihre naheliegenden Ursachen bezeichnet. An Agni werden Anrufungen gerichtet, welche denen an Varuna ganz gleichartig sind: man bittet ihn die Schuld gut zu machan, nicht fremde Schuld den Beter büssen zu lassen, die Fesseln der Sünde abzulösen, damit man vor Aditi schuldlos dastebe. Der Unterschied zwischen diesen Gebeten an Agni und denen an Varana ist zunächst, dass jene in den Agnihymnen zwischen andern Anrufungen aller Art weniger hervortreten, während sie den Hauptinhalt der Varuna gewidmeten Lieder bilden. Aber auch davon abgesehen drückt sieh die besondere Natur Aguis in einigen speciellen Nuancen aus. Varuna ist der höchste, Agni der den Menschen nachste Durchschauer von Recht und Unrecht. Der die menschlichen Wehnungen mitbewohnende Gott, der Vermittler zwischen Erde und Himmelist der natürliche Vermittler auch zwischen menschlicher Gerechtigkeit, menschlicher Schuld und ihren göttlichen Richtern: ein Vermittler zunächst indem er den oberen Göttern Bericht über die Menschen erstattet, sodann indem er, der Mensehen treuer, durch täglichen Verkehr mit ihnen verwachsener Freund, sich bei den Göttern für sie verwendet . Wie wirst du, Agni, uns vor Varana, wie vor dem Himnel schelten? Welche unseer Sunden? Wie wirst du zum gnädigen Mitra, zur Erde sprechen? Was wirst du dem Aryaman, was dem Bhaga sagen?\*1). "Du, o Agui, wende kundig

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Tahar diese Seite am Wesen Aguis ist der grasste Thell der Materialien hei Reggelene III, 169 fgg. zu fimben.

<sup>7)</sup> Re. IV, R & Die Rellin der Götter, zu welchen Agut spraches

den Zorn des Gottes Varuna von uns ab . . . Sei uns, Agni, der nachste mit deiner Hilfe, ganz nahe beim Anflanchten dieser Morgenrüthe. Beich an Gnaden opfere uns den Varuna hinweg. Komm berbei zum Erbarmen. Lass dich von uns rufen." "Er behüte uns vor des Varuna Trug, vor des grossen Gottes Trug".

Wir gehen hier nicht die ganze Reihe der Gottheiten durch um für jede einzelne die bald hänfigeren, babl selteneren – überwiegend doch ziemlich seltenen – Zeugnisse über ihre Rechtsfreundschaft, ihren Hass gegen die Sünder zu sammeln. Nur die Stellung des gefeiertesten aller vedischen Götter möge hier in ihrem Contrast zu derjemgen Varunas noch kurz betrachtet werden?).

Auch Indra erscheint hier und da als Verfolger der Sünde. Wie sollte der mächtigste Gott von dieser Sphäre der Thätigkeit ganz ausgeschlossen bleiben, wie der starke Schläger, der reiche Gnadenspender nicht auch als Schläger der Bösen, als Gnadenspender für die Gerechten gedacht werden? "Er hat sie alle, die grosse Sände begangen batten, mit seinem Geschoss getodtet ehr sie es ahnten". Von sieh selhat sogt er: "Ich bin der Tödter dessen, der keine Opformilch spendet, des Menschen der die Wahrheit zum Trug macht, der krumme Wege geht, des Leeren": — bezeichnend übrigens wie hier die Vorstellung des Bösen sich mit der des nicht Opfornden vermischt. Auch in einem Indrahymmus (IV, 23) findet sich Preis des Rta mit seinen starken Festen, des Rta, dessen Ton anch durch das tanbe Ohr sich hindurchbohrt. Und wie Varung wird Indra augerufen: "Schläge

wird, goht in den folgenden Versen noch wenter: schon Bergangee (III. 206) hat homerkt, dass Judys (s. über diesen seglecen) nicht unter ihnen wentenn.

<sup>9</sup> W. L. 4, 5; L. 128, L.

<sup>9</sup> Borgaigne ist uns hier in dem ausgezeinhusten Capital III, 200-200 vorangegangen.

un- nicht für eine Sande, nicht für zwei und drei, nicht, o Held, für viele"1). Aber schon die Spärlichkeit, mit welcher diese und ahnliche Aeusserungen in der ungeheuren Masse der Indrahymnen erscheinen, deutet darauf hin, dass es sich hier nicht um das eigentliche Wasen Indras, sondern um eine zufüllige und nebensächliche Ausschmückung, um eine Unbertragung von den Adityas her handelt. Indra der Bestrafer der Sünde ist doch nicht ganz der wahre Indra; der wahre ist der Beschützer des Opferers, der Feind des Geizigen. desson der keinen Soma presst\*). Heisst es von ihm, dass er den übermathigen Prahler vernichtet, so spielt er dabei nicht die Rolle eines Dieners der ewigen Gerechtigkeit, sondern er ist der machtige Horr, der es übel vermerkt, wenn sich ein Andrer noben ihm zu brüsten wagt. Uebrigens zeigt eine Raihe vedischer Aeusserungen, welche ihn zu Varnna in Contrast stellen, ganz ausdrücklich, dass es nicht Indra war, den man als den eigentlichen Herrn über Recht und Unrecht kannte. Hierher kann man es schon rechnen, wenn ludra einmal als der Bekämpfer und Vernichter derer gofeiert wird, welche die Satzung des Mitra und Varuna brechen (X, 89, 8, 9); die Sünde ist oben eine Verletzung nicht des Indra, sondern jener Götter, und nach diesen als den ausschlaggebenden Ordnere des Rechts kommt erst Indrader seinen starken Arm ihren Satzungen zur Verfügung stellt. Besonders bezeichnend aber sind hier Acusserungen wie die folgenden'): "Aditi, Mitra und Varuna! Erbarmt euch unaer, was für Sünde wir auch gegen euch begangen haben. Möge ich weites Licht gewinnen, o Indra, sonder Furcht. Mögen

<sup>[4]</sup> H. 12; 10; X. 27, 1; IV. 23, 8 fag.; VIII, 45, 34.

vi V. 34, I beisel es gans ausdrücklich von Indra: "Er nebitt nicht wir Sänderschuld (des Monachen) zurück" – n. h. ar laust eich durch – nicht bliedern mit Dun Francischaft zu bahon. Frailieb wird auch andere gesprochen, a. Bergeigne III. 2011.

<sup>8</sup> Rv. H, 27, 14; VII, 81, 2; Berguign III, 201.

die grossen Finsternisse uns nicht bezwingen." "Varunas Zorn verschone uns, Indra schaffe uns weiten Raum." Immer steht neben den Ädityas, den zürnenden und sich erbarmenden Hutern des Rechts, Indra in einer undern Rolle, als der um Sünds und Gerechtigkeit wenig bekümmerte gnadenspendende Freund seiner Verehrer, der Angehörige einer Götterwelt, welche zunüchst dem menschlichen Begehren nach Macht und Reichthum zu dienen bestimmt der Welt der sittlichen Ideen gleichgiltig gegenüberstand und nur langsam und oberffächlich mit ihr in Berührung getreten ist.

## DRITTER ABSCHNITT.

## Der Cultus.

## Allgemeiner Leberblick.

Das Handeln des Menschen gegenüber den Göttern und Geistern sucht ihr Wohlwollen zu gewinnen, ihr Uebelwollen fernzuhalten. Die Doppelseitigkeit dieses Strebens und die doppelte Natur des Caltus als Pfiege und als Abwehr der überirdischen Mächte steben in enger Berührung mit einander ohne sich doch vollkommen zu decken. Denn die Bemühung sich vor dem übelwollenden Gott oder Geist zu schützen kann die Gestalt der Abwehr doch nur da annehmen, wo nicht die Uebermacht des Feindes alle Roffnung auf Erfolg der menschlichen Kraft und Kunst ausschliesst: im andern Fall bleiben auch dem feindlichen Gott gegenüber nur die Mittel der enlüschen Pflege übrig, durch die man ihn bewegt sich gutwillig zu entfernen oder verweilend seinen Grimm in Güte zu verkehren.

Der Cult der grossen vedischen Götter stallt sich daher unter allen Umständen als Pflege dar: als eine Pflege, welche, da die grossen Götter ganz überwiegend als wohlwollende Mächte angesehen wurden, nur verhältnissmässig selten den Zug aufweist, dass der Verehrer den Gott, indem er ihn aubetet und speist, zu entfernen sucht: dies die characteristische Eigenthamlichkeit namentlich des Rudracultus). Unter den kleinen damonischen Mächten dagegen überwiegen die feindlichen. Ihnen glaubt sich der Mensch gewachsen durch Macht und List, vor Allem auch durch den Beistund seiner Freunde, der segenbringenden grossen Götter; hier nimmt daher der Cultus ganz verherrschend die Form der Abwehr, des offenen – gelegentlich unch des versteckten – Krieges an<sup>3</sup>). Ein doppeltes Gesicht endlich zeigt der Todtencult. Die Seelen der hingegangenen Väter sind ihren Kindern zugleich freundliche und unheimliche Mächte; sie verlangen Pilege, aber schald sie diese erhalten haben, tritt Abwehr dagegen ein, dass sie ihre gefährliche Nähe nicht über die Zeit hinaus den Lebenden aufdrängen<sup>3</sup>).

Die Pflege des Gottes, von den bescheidenen Spanden an die kleinen Wesen im Geisterreich bis hinauf zu Jenen grossen Darbringungen, mit welchen der wohlhabende Opferer die hohen und höchsten Herren dieses Reichs verehrte, besteht vornehmlich in der Gabe von Speise und erfrischendem oder berauschendem Trank, also im Opfer: wobei sich von selbst versteht, dass diese gastliche Aufnahme des Gottes gewisse nebensächliche Aufmerksamkeiten wir das Darbieten eines bequemen Sitzes, von Wohlgertichen n. dgl. mit umfasst

<sup>1)</sup> Dur abstende Verjoune, das in Beung auf Rudin und abnliche Wesen gebruncht wird in dem Sinne vow dem schen Thiel geben und ihr dedurch abfinden und zur Ruhe bringen", ist mus-dö, nivere-da, vgl. its. II, 53, 5 und die in dieser Stelle in den Saerad Books XXXII, 190 gesommatten Materialien; dasn noch Taitt. Sand. II, 6, 6, 6; Taitt. Ar. V, 9, 0 atc.; rgl. nuch Pake, Br. EX. 8, ik.

Wohol night angreechlessen ist, dramman zuwellen auch gegen has Genter güthehe Mittel wie Spanden und Verderungsbereit ungen zursachte. Wir kommen im Abschmitt über des Zaubernessen hierauf musek

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Den Teriteppult schileren wir von der folgonden Duratellung des Calus an and betrachten den in sinem eignes Houpindschallt zurammen mit den Vorstellungen über die Leben nach dem Tede.

oder doch umfassen kann. Gaben von Kleidung scheinen dies ist nicht inanffällig — mir im Todtenenlt, nicht für die
Götter vorzukommen, welche doch auch als bekleidet gedacht
wurden: ebensowenig begegnen, soviel ich sehe, Gaben von
solchen zur Ausrüstung des Gottes gehörigen Gegenständen
wie Waffen, Streitwagen und dergleichen. Vermögensobjecte
vollends, die über das zum persönlichen Gebrauch Gehörige
hinausgehen, scheinen im vedischen Cultus dem Gott nicht
dedient worden zu sein. Dies beruht wohl einerseits darunf,
dass die auftische Sitte ihren Grundzügen nach in ein Zeitalter zurückgeht, dem ein ausgebildetes Privateigenthum, also
auch die Idee eines göttlichen Privateigenthums noch fremd
war, andrerseits wird es mit dem Fehlen von Gotteshäusern,
in welchen solches Eigenthum hätte auf bewahrt werden können,
zusammenhäugen

Zu den Gaben treten selbstverständlich einladende und lobpreisende Reden, vielfach in metrischer Form, dazu Gesang und hier und da Instrumentalumsik; auch durch Tanzaufführungen suchte man den Gott zu ergötzen. Die nicht selten im Ritual begegnenden Dialoge – theologische Räthadfragen mit ihren Anflösungen sowie Gespräche von obseönen Inhalt – sind vielleicht auch wemigstens theilweise ab zur Unterhaltung des Gottes bestimmt anzusehen, einige andre dem Cultus angehörige Acte dagegen, bei welchen man an eine ähnliche Erklärung denken könnte – z. B. Wagenrennen, Pfeilschiessen, Würfelspiel, sexuelle Handlungen – sind allem Auschein nach nicht dem Ergötzen des Gottes gewidmet, sondern vielmehr Zauberhandlungen, durch welche der Opfernde sich Stärke, Glück, Fruchtbarkeit seiner Weiber u. s. w. zu siehern suchte<sup>1</sup>).

Das Opfer soll dem Menschen die Gnade des Gottes,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Des cuitische Wegenrenuen u. dgl. wird duber in dem Abscholl
über das Zauberwesen behandelt werden.

sei es im Allgemeinen, sel es bestimmte Erweisungen derselben, gewinnen; man kann es also als Bittopfer bezeichnen. In gewisser Weise ein specieller Fall des Bittopfere ist das Suhnopfer: hier ist es das Vergeben, das Nichtstrafen einer Schuld, auf das sich die Bitte richtet'). Wir behalten die nahere Erörterung des Sühnopfers einem eignen Abschnitt vor. Eigentliche Dankopfer sind dem vedischen Cult völlig oder doch nahezu fremd, wie der vedischen Sprache das Wort \_danken\* fremd ist. Riten, die für Dankopfer gehalten werden konnten, scheinen sich bei genauerer Betrachtung doch durchgehend oder fast durchgehend als Bittopfer zu erweisen. So das Erstlingsopfer von den Feldfrüchten!), welches ganz offenbar nicht auf den bereits empfangenen, sondern auf neuen, für die Zukunft erbetenen Segen der Götter hinblickt - beilantig bemerkt übrigens, wie es scheint, nicht so sehr auf die Hoffnungen der nächsten Ernte, wie auf den gedeihlichen Genuss der vorhandenen\*). Auch das angebliebe

<sup>&#</sup>x27;) Jac. Wackernagel, Ueber den Ursprung des Redeminismus S. 17 segt? "Das indegerinsuische Opfer kann vor Allem nicht Sähimpfer seint denn die kann Derbringung der ebenen Nahrung sühnen?" Sie kann se, besofern de dies Wahlwallen des Gettes, in de ein Hand Strafen und Verzeiben sieht, wachrift. Dass es danden andre Verfahren des Sühnens giebt — vielnehr Zauberhandlungen als nigentifelte Opfer — wird unten durgeligt werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>J. Sinhe über dissealbe It Limitmer by Fortgress in O. v. Boldlingk, S. 79 fg.

Dasselbe wurde im Tee primitiveren Cultwessen songeefruckt beisent man fürelnete den Zorn der Geister, weur nan sie nicht gleich im Anlang des Gemoses der neuen Ernts durch Geben befriedigte. — Die, die feb glänbe, in sieh allein nathrliche Beriehung des Erntsverallungsphers mit Winsche, welche dieze, nicht folgende Erntse betreffen, werd durch die nigehorigen Sprüche bestatigt. Er sprücht über die zu kostende Sprücet "Ich fasse dieh, dem Projäpati eine Sprüche mir um Glack, nor min Ruhm, mir zum Sprücesegen". Mit dem Sprüch: "Ans dem Guten habt für uns zum Bessen gufährt. Götter! Durch dieh, die Nahrung, mögen wir dieh erlangen. So gehe im Labung spendend, Soft! in nus zum

Dankopfer nach der Geburt eines Solmes') ist in der That durchaus ein Bittopfer; es handelt sich, wie ausdrucklich ausgesprochen wird, darum, den Neugebornen "mit dem Glanz der Heiligkeit zu lautern, ihm Schärfe zu verleihen, ihm Speisesegen zu verleihen, ihm Kraft der Sinne zu verleihen, ihm Vich zu verleihen". Anch dann lag selbstverständlich kein Dankopfer vor, wenn - was nachweislich vorkam schon in vedischer Zeit die später beliebte Sitte des Gelübdes geüht wurde"); die für den Fall einer bestimmten Gnadenerweisung dem Gott versprochene, nach deren Eintritt ihm geleistete Gabe ist naturlich nichts Andres als ein Bittopfer. mit verschobenem Zeitpunkt. Gegen einige weitere Fälle von Opfern, die man versucht sein konnte als Dankopfer aufzufassen, stellt die genauere Betrachtung gleichfalls Bedenken heraus. Eine Anfzählung von Konigen, welche mit der adem Indra heiligen grossen Salbung" geweiht sind, sagt von Jedem, dass er "über die ganze Erde siegreich herumgezogen ist und das Opferross geopfert hat"3). Soll danach das Rossopfer als Dankopfer für grosse Siege aufgefasst

sei Heil ans für Mousch und Thise: kostet er, mit Wasser es haspremend. dreimal. Sünkhäyane G. III. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Taitt, Samb. II, 2, 5, 3; Schwab Altind, Thieropfer S, XIX A, 6.—Admilieb wie das Opfer des Vaters, dem ein Sohn geboren ist, wied das Opfer dessen, der tuisend Stück Vieh besitzt (Tant. Samb. II, 1, 5, 2, in bearthellen seinz egl über besondere Erfolge als Vorbedingung eines Opfers mich S, 307 Ann. 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So versprach man im Namon eines Wahnsinnigen Agal sie Darbeitungung, wenn der Kranke genosen werne (Av. VI, 111, I), — Talt. Sanh. VI, 4, 5, 6 beiset sei: "Er soll (zum Gott) sagvat: "Tödte den und den, dann seit ich die opfern". Dunn tödtet ihn (der Gott) mach dem Opfer verhaugend". — Ein Beispiel eines Gelühdes aus der verlischen Läteratur giebt die Sunahpspa-Geschichte. Der kindurfoss König "wundte sich an den König Varina: leter mix einen Sohn geboren wurden, den will ich die opfern". Alt. Br. VII, 14.

ti Allareya Hr. VIII, 21 fg.

werden? Es mag zu einem solchen geworden sein. Aber die nahere Betrachtung des betreffenden Ritnals erweist, wie ich meine, mit voller Klarheit, dass ursprünglich wenigstens anch hier ein Bittopfer vorlag: es wurde Unwiderstehlichkeit, Sieg, eine mit Glauz und Reichthum gesegnete Regierung vom Rossopfer erhofft!). Und wenn dies Bittopfer sehon errungene Erfolge zur Voraussetzung hat, so liegt darin wohl weniger das Moment des Dankes als die Vorstellung. dass die betreffenden Wünsche bei dem Schwachen und Geringen keinen Sinn haben, ein solches Opfer vielmehr dem, der unbefagt damit spielt, gefährlich wird: "fortgespalt wird wer ohne die Krafte dazu zu haben das Rossopfer darbringt"). - Das Todtenopfer ferner, welches aus Anlass freudiger Ereignisse in der Familie wie einer Geburt oder Heirath gefeiert wurde"), weist in seinem Ritual keine Spur davon auf, dass es den Dank an die Vorfahren als Geber jenes Glücks darstellt. Es scheint sich einfach darum zu handeln, dass auch den verstorbenen Angehörigen des Hauses Auspruch auf einen Antheil an der Freudenfeier der Lebenden zuerkannt wurde; vielleicht spielt auch der Glaube mit, dass gerade der, dem ein besondres Glack zu Theil geworden ist, die meiste Ursache hat, die unheimlichen Machte zu versöhnen. - Am nächsten dem Ausschen eines Dankopfers kommt vielleicht das in den folgenden Satzen eines Satzatextes\*) vorgeschriebene Opfer: "Wenn einen der die Opfer-

<sup>&#</sup>x27;) Vgi, Rillebrandt in dom Festgruss an Rochtlingk S. 40 fg.

<sup>7)</sup> Taint Brahme bed Hillsbroudt a. a. O. H. Die Verstellung, dass an hestimmte Opfer oder eine testimmte besomlers ansprachevelle Form than Opfers one der Kräftige und Glückliche sich wagen darf, lindet eich sach sonet; es auf an das Opfer orinnert, das dem agrossen hubra statt dem fadra dargebracht wird und mar dem auf der Spitze des Glücks Stehunden (gemest) zukommt Weber, Ind. Stat. X. 150).

<sup>&</sup>lt;sup>35</sup> Siehe Calumi, Ueber Tedharverehrung, S. 36 Ig., Althui, Almootuit S. 37 fz.

Agvalayana G. IV. 1, 1 fg.

Die Feuer lieben das Dorf, so wird gesagt. Nach diesem verlangend, Rückkehr zum Dorf begehrend möchten sie ihn wohl gesand machen, so wird gelehrt. Ist er gesund geworden, soll er ein Somaopfer oder ein Thieropfer oder ein gewohnliches Opfer darbringen und wieder an der alten Stelle wohnen. Oder ohne ein solches Opfer," Vielleicht liegt hier, wie man nach der Analogie einiger der früher besprochenen Fälle glauben möchte, ein Bittopfer vor, welches der künftigen Gesundheit gilt; man wird aber kann leugnen können, dass ein solches Bittopfer einem Dankopfer zum mindesten sehr ühnlich sieht, und wird vermuthen dürfen, dass eben Bittopfer dieser Art im Lauf der Entwicklung leicht den Ausgangspunkt für Dankopfer haben abgeben können.

Es muss nun gefragt werden: wie wirkt das Opfer? Anf welchem Wege verschafft es dem Menschen die erstrobten

Segnungen ?:

Ohne Zweifel ist die ursprungliche Vorstellung die folgende. Das Opfer geht zum Gott als eine ihm gebrachte Gabe; der Opferer hofft, dass es auf die Gesinnung des Gottes wirken wird, nicht in der Form von Zwang, sondern durch Erweckung seines mächtigen Wohlwollens, das sich dann dem Menschen gegenüber bethätigt!).

Darf diese Vorstellung unverändert der vedischen Zeit

angeschrieben werden?

Wer unbefangen beobachtet, welche Sprache die Opferdichter des Rgveds den Göttern gegenüber führen, wird diese Frage im Wesentlichen bejahen. Die ursprüngliche Vorstellung ist die herrschende geblieben; wenn sich einige

<sup>4)</sup> Auf muen in nonester Zeit gemachten Versuch, die Grundliche des Opiere unders zu berumliten, werden mir unten (im Abschnitt über den Speiseantheil des Opferers) zurückkemmen.

Elemento anderweitiger Herknuft an sie augesetzt haben, so konnen diese doch den Character des Ganzon night ernstlich in Frage stellen. Durch den gesammten Ryveda finden wir in zahillesen Wiederholungen immer denselben Gedanken: diese Opferspeise, and namentlich dieser Trank - deun vorzüglich handelt es sieh nm den Soma - soll den Gott sättigen, erfreuen, starken). Drastisch dräckt dies eine allerdings in einem jüngeren vedischen Text\*) enthaltene Geschichte aus: Indra geht zu Susravas und augt: "Opfere mir, ich habe Hunger". Jener opfert, und nun geht Indra mit dem Opferkuchen in der Hand umher. - Der Gott liebt, wis sich von selbst versteht, den Opferer: wohl hat er Nachsicht mit dem Armen, der nur Geringes geben kann3), aber den Geizigen basst er. Dem Freigebigen wird er befriedigt seine Gaben spenden, wie er sie ihm fruher gespendet hat. Trinke, erstarke!" sagt der Rgveds, "dein sind Ja die Somatranke, die gepressten, Indra, jetzt wie sonst. Wie du den alten Soma getrunken hast, Indra, so trinke du Gepriesener heute den neuen . . . Auf, bringe berbei! Keiner sell dieh hindern! Wir kennen dich ja, den Schatzherrn der Schätze, Indra, was deine grosse Gabe ist, die schenke uns. Herr der falben Rosse<sup>2</sup> (III, 36, 3, 9). "Gemiesse den Soma, stille dein Varlangen un ihm: dann wende deinen Sinn dazu Schatze zu spenden" (I, 54, 9). "Der Held waltet unentwegter Kraft durch Indra, durch seine Mannen, der dir tiefe Somaglisse presst, o Vetratodter, und mit Wasser sie bereitet (VII, 32, "leh ward" — Indra spricht — "des Opfernden Förderer: in jedem Kampf habe ich überwumden, die da nicht opfern"

i) Um in ein dem Veile nücksthamschhartes literarisches Gebiet kinüberzugreifen, sei durauf hingen one, dass im Arpsta die Idea von dem Ersturken des Gottes durch Opfer a. B. im Tu Yacht 24 auchdeücklich ausgesproehen wird.

<sup>9)</sup> Pane. Brahmana XIV. 6, 8.

<sup>1)</sup> Siefer die Stellen bei Berguigns U. 227.

(X, 49, 1). In einer Formel von etwas jüngerer Herkunft redet der Opferer den Gott un: "Gieb mir: ich gebe dir. Lege hin für mich: ich lege hin für dich. Darbietung biete du mir; Darhietung biete ich dir" (Ts. I, 8, 4, 1). Und endlich in besonders pragnauter Sprache die a. g. Saktavakaformel'). Nach vollzogenen Darbringungen sagt der Priester: "Gott N. N. nahm dies Opfer an; er ist erstarkt; er hat sieh höhere Macht geschaffen." Darauf der Opferveranstalter: "Möge dem Siege des Gottes N. N. folgend auch ich siegen." Immer ist es der Gott, auf den das Opfer zunachst wirkt; der Lohn, den sich der Mensch verspricht, kommt aus der Hand des Gottes; sein Wohlsein folgt dem durch das Opfer bewirkten Wohlsein des Gottes. Dem Machtigeren sich gegenüberwissend und doch ohne das Gefühl eines unendlichen Abstandes oder eigner Unwurdigkeit, auf die altbewährte Freundschaft sich verlassend und - in einem Ton, dessen Unbefangenheit gelogentlich an Zudringlichkeit streift - sieh auf sie berufend bringt der Mensch dem Gott seine Gabe, indem er adessen rechte Hand ergreift", wie einer der alten Dichter sagt. Die Erwartung der Gegengabe steigert sieh kann bis zu der Vorstellung, dass der Gott der Schuldner des Menschen geworden ist\*), dass eine über ihm stehende Rechtsordnung die Bezahlung dieser Schuld von ihm fordert;

<sup>5</sup> Billsbrundt New und Vallmondsopfer Ltt.

is Es ist ein Irribum Bergui, nes (Ret. vedagne III, 164) wom er ten VIII, 32, 16 reklari "la reviner que les prétres et les servinents out en les dians jurge" à ce que leur servitées soit récompense". Auch die van ihm II, 220 fg. ananmange tellten Materiallen bewaien nichts für jene Vorstellung. Wenn en vom Gott beiest "Niemand kann von ihm angen des er nicht geben wird", "nie wird der Some ohne Entgelt getranken", eins wenn der Mennels den Gott häufig mehnt: "wäre ich wie du und wäred der sie ich; würde ich die reichlich geben" — en ist jeuer wohl die Sprache den besten Vertrauste, überes die Sprache der dringenuten Matenung, aber eine Auffnasung, wolche geradeze den Gott zum Schuldner des Meusel er muchte, kunn ich in all dam nicht erkennen.

aber man hat doch immerhin das Bewnsstsein, dass bei den Beziehungen, in welchen man sich zu dem Gott befindet, dieser nicht wohl anders können wird als die empfangenen Erenndlichkeiten reichlich erwidern.

Dies ist die durch die ganze Breite der rgvedischen Opferpoesie hindurchgehende Vorstellung und Stimmung, wie zie an Hunderten, ja Tausenden von Stellen sieh ausspricht: eine Auffassung, deren immer wiederkehrendes Auftreben bei Völkern der verschiedensten Herkunft uns berechtigt, sie als die für lange Perioden der menschlichen Cultur normale und characteristische anzusehen.

Nam aber heben sich von dieser Grundlage Weiterentwicklangen ab. Zunächst an einigen Stellen des Rgveda die Auffassung, dass das Opfer nicht sowohl die Gunst des Gottes weckt, als vielmehr den Gott durch eine Art magischen Zwanges gefangen nimmt, ihn dem Willen des Opferers unterwirft. So heisst ea<sup>1</sup>): "Wenn ihn (Indra) auch Andre als wir mit Kühen<sup>1</sup>) wie Schaaren (von Jägern) das Wild jagen, mit Milchkuhen ihm auflauern<sup>2</sup> (VIII, 2, 6). Zu Indra sagt ein Priester, der ihn zu seinem Opfer einlädt: "Mögen nicht Andre dieh bei sieh festhalten wie Vogelsteller den Vogel<sup>2</sup>

bereichnenden uns der massibitüchen Sammiung von Barg eigen M. 231 fg. An den mel den andern scheint mir doch atte die läufige Welte der pastischen Bildersprache verkonnende Steitheit der Exagese dass en gehleren, um aus lieme die Vorstellung betranschlosen que le sacrisientese dispuss a mit grei da diese. So wonn der Priester indra som Opter raft wie die Kult aum Molkene oder wenn er herset dass er den Gott, wie eine Quelle ron Reichtham Biessen unneht, n. ogl. mehr. — Unber die von Goldiner in seinem Aufentz über erjane (Veid. Studien I. 129 fgg.) entwickelte Thorie vom veillseben Opfer als einem Fanggarn, mit dem der Priester die Götter füngt, verweise ich auf mehren Bemerkungen in den Gött, ged. Am. 1890 S. 410 fg.

<sup>2)</sup> D. h. mach gewöhnlichen vouschem Sprzehgebrauch S. 5) mit Milch, die hier als Loukspoise geducht som wird (Geldres 2, 4, 0, 145).

(HI. 45, 1). In Bezug auf Agni, dessen sichtbarer Körper ja in der That der Gewalt des Menschen unterworfen ist, heisst es einmal: "Ueber einen selchen Agni, den Gnadigen mit scharfem Gebiss, möge der Storbliche herrschen" (IV. 15, 5). Endlich eine Stelle, die zwar nicht das Opfer, wehl aber die Verehrung (manns) als eine selbst über die Götter hinausreichende Macht hinstellt. Ein Diehter, der den Äditynsseine Verehrung darbringt, um von Schuld frei zu werden, verherrlicht die Macht der Verehrung: "Gewaltig ist die Verehrung. Die Verehrung mache ich mir geneigt. Die Verehrung trägt Himmel und Erde. Verehrung den Göttern! Die Verehrung herrscht über sie. Auch die begangene Schuld mache ich gut durch Verehrung" (VI, 51, 8).

Schon die Seltenheit derartiger Acasserungen von der Macht des Menschen über den Gott<sup>1</sup>) zeigt, dass auf sie der vorher dargestellten Auffassung des Opfers gegenüber die Unterscheidung anzuwenden ist, welche der Erklärer des Bgweda stets im Auge behalten muss: die Unterscheidung des vereinzelt auftauchenden Einfalls, des irgendwo einmal gebrauchten kuhnen Bildes von dem was zu dem regelmässigen Inventur des vedischen Denkens gehört. Wie manches Malim Veda redet sich der Dichter so zu sagen hinein in die hyperbolische Verherrlichung des Gottes oder der sonstigen Wesenheit, von welcher er oben spricht: so ist eine Aenseerung wie die in jenem Hymnus über die Verehrung, dass die Verehrung auch über die Götter herrseht, nicht allzu ernst zu nehmen. Was aber die beiden ersten der angeführten Stellen anlangt, so ist es wohl kein Zufall, dass beidemale die den

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> In die ser Him icht nehr der Revede in hemerkeneverthem Common zu den jungeren Veden. Diese aufhalten hänfig geong An apröchs wie den dass in dem Willen eines Brahmanen, welcher die mid die Komutais kalen, die Getter nichten (Väl. S. XXXI, 21), oder Beschreibungen nines Rina wie des Tuitt S. B. J. I. 5 besprochenen, durch den man die Adityna himler, bis an das Verlänge gewährt haben.

Indra Jagenden, ihm Anflauernden, ihn wie Vogelsteller Festhaltenden die Rivalen des Redenden sind: ihre Bemühungen um den Gott werden geslissentlich in gehässiges Licht gestellt, und die Frage an Indra scheint durchzublicken: wirst du dieh wirklich von ihnen festhalten lassen wie wenn du ein Vogel warst und sie die Vogelsteller?<sup>3</sup>)

Mit alledem soll night bestritten worden, dass Spuren der später so weit getriebenen Anschauung von der Macht des Priesters über den Gott bis in den ältesten Veda hineinreichen; wir wunschen nur die Bedeutung dieser Spuren auf ile richtiges Maass zurückzuführen. Der vornehmste Ursprung aber Jener Anschauung scheint mir in einem Vorgang zu liegen, welchem überhaupt in der Geschichte des Opfers die bedeutendsten Wirkungen zugeschrieben werden müssen: in der Vermischung zweier ursprünglich verschiedener Vorstellungs- und Handlungsgebiete, des Opfers und der Zauberei. Offenbar ist das Verfahren dessen, der einen Gott durch Gaben für sich zu gewinnen sucht, etwa um dessen Hülfe zur Vernichtung eines Feindes zu erlangen, und das Verfahren dessen, der ein Bild, abgesehnittene Haare oder dgl. jones Feindes verbrennt und dadurch ihn selbst zu verbronnen meint, principiell verschieden. Der Erste erreicht sein Ziel indirect, indem er sich den Willen eines mächtigen Bundesgenossen geneigt mucht; der Andre erreicht es direct durch die unpersönliche Verkettung von Ursachen und Wirkungen. Dieses zweite ist die Wirkungsart der Zanberei; kein Zweifel, dass die Wirkungsart des Opfers ursprünglich in der ersten Weise gedacht wars). Aber kein Zweifel auch dass im that-

<sup>&#</sup>x27;) And den Realemian selbet herzeit sich eine dem oben zug-fahrten Vers VIII, 2, 6 abnübehe Steller: "Ruch (die Ayrin) beiden wir mit Opderspiele abende und morgene herben was Jäger die Elefantentbleck" (X. 40, 4). Des sieht doch nicht zus als eine Vergewaltigung der Gister gemeint stelle.

<sup>1)</sup> Natartich kann die Greatime im der her Fall wellethaft sein.

sachlichen Leben die nahe Bernhrung beider Verfahren sehon auf sehr alten Culturstufen za manuichfachen Vermischungen geführt haben muss. Zanberhamllungen waren den Opferhandlungen violfach abalich und abalichten sich ihnen, wo der Ideenkreis des Opfers überragende Geltung in der Verstellungswelt besass, immer mehr an oder verhanden sich mit Opfern'): wo dann die dem Zauber zukommende Wirkungsweise sich mit auf das Opfer übertrug. Andrerseits bot die mit den Vorstellungen der göttlichen Nähe, des geheimnisvollen Gelingens gesättigte Umgebung des Opfers ein Terrain dar, das wie kein andres dazu einlad, Zauberei zu treiben. Einzelne dem Opfer als seine Bestandtheile zugehörige Nebenverrichtungen konnten von Hause aus in das Gebiet der Zamberei fallen oder der zanberische Character in sie bineingetragen werden. Das Bestreben ferner, Riten des Opfers in allen ihren oft ganz zufälligen Besonderheiten zu arklaren, konnte kaum anders als dahin führen, dass man Wirkungen von der Art der Zauberwirkungen in ihnen entdeckte. Nicht zum wenigsten müssen die Opferpriester, nur dem Volk die Unentbehrlichkeit ihrer eignen Kunst zu zeigen, die Vorstellung von einer dem Opfer zukommenden Zauberkraft gepflegt und gesteigert haben. Schliesslich wird die Vermischung von Opferhandlung und Zanberhandlung durch einen benachbarten genan parallel gehenden Vorgang wesentlich be-

Der Zunterer, der einen von ihm beharrschten Geist gegen seinen Knink aussender, wirkt nicht dieset sondere durch einen personhaben Rundgenosion tratadem steht, wie nie schehtt, deres Verfahren dem synbolischen Verbreumen des Ferndes näher, als erwe der Anrufung Indesgegen ihn.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man denke an das Margenopfer und den damit verbandenes Zunber in Bezug auf die Sonner e. S. 109: Lieber die Vermischung von Sonnespler und Regenzunber wird auten bei der Erürturung jenes Opfers gesprochen werden. Im Abschnitt über die Zauberei wird an einer Reibe von Pallon zu seigen min, wie Zenbermanipulationen verschiedener Art sich in die Umbullung von Opferbeneilungen Kleiden.

färdert worden sein: durch die Vermischung von Gebetspruch and Zauberspruch — des Worts, das den Willen des Gottes wie den eines Menschen überredet, und des Worts, das vermöge seiner Correspondenz mit dem durch dasselbe bezeichneten Gegenstand oder Vorgang, ähnlich wie etwa das Bild mit dem abgebildeten Gegenstand, der abgelöste Körpertheil mit dem ganzen Körper in zunberhafter Correspondenz steht, Wirkungen in der Welt der Objecte hervorruft. Zum Opfer gehört Gebet: nimmt das Gebet etwas von den Wirkungen des Zauberspruchs au, so müssen diese Wirkungen dem Opfer zu Gute kommen.

Auf die hier uns beschaftigende Umdentung der Opferidee im Sinn des Zanberwesens werden sich nan, neben den bereits besprochenen Anfängen der Versteilung von einer selbst die Götter beheitschenden Macht des Opfers, noch mancherlei andre innerhalb der gyvedischen Opferpoesie begegnende Auschauungen zurückführen lassen. Das Opfer kann, wie es mit seiner Zaubermacht den Willen der Götter gefungen nimmt, so auch an diesem Willen vorüber, ohne Mithülfe der Götter, die Dinge und Eruignisse direct zauberhalt beeinflussen!). So vor Allem das in seiner Macht zu mythischer Ungemessenheit gesteigerte Opfer der ersten Vorfahren. Sie, die Vollbringer der grossen Thatan, welche der Welt ihre Gestalt gegeben haben, waren die ersten Opferer und ersten Beter (S. 278 fg.): so muss das Opfer und des Gebet oder Zauberlied das Werkzeug ihrer Macht gewesen sein.

Eine reichhaltige Materialiansammlung über die directe, nicht durch die Action des Gottes vermittelte Wirkung des Opfere gield Bergalgue I, 121 fag. Doch ist manches nicht Hingsbürkes answebeident vor Allem die S. 123 beigehrechten Zautsmitzen (grösstanthalls zuz Rr. X). Es ist sin famlamentaler Fehler Bergalgues, diese mit dam Opfer in dieselbe Kategorie im stellun, schrend es sich vialander darum kandelu musste, die tom Jenem als einen eignen Typna abzusandern, dann aber die gegenseitigen Bueinflussungen der heiden Typna au verfolgen.

"Durch Opfer hat Atharvan zuerst die Pfade gebreitet: darunf wurde die Sonne geboren, der Satzungen Schützerin ..." (Bv. 1, 83, 5). "Mit entilammtem Feuer" - doch gewiss dem Opforfoner - shabon die Angiras alle Nahrung des Paul gefinden", augt der Dichter von der Vergangenheit und sieht darin eine Bestatigung dessen was von der Gegenwart gilt: "Herrliche Macht gehört dem Opferer, dem Somapressor" (I, 83, 4-3). Und das menschliche Uropfer hat sein Vorspiel am Opfer der Götter selbst, durch welches sie die Welt und ihre Ordnungen hervorgebracht haben: "Durch das Opfer das Opfer geopfert haben die Götter: diese Ordnungen waren die ersten" (I, 164, 50). "Als mit dem Purusha<sup>1</sup>) als Opferspeise die Götter das Opfer ausspannten, da war der Frühling die Opferbatter, der Sommer das Breumholz, der Herbst die Opferspeise ... Aus diesem Allepfer wurden Opferlieder und Opferweisen geboren; die Versmasse wurden daraus geboren; geboren wurde der Opferspruch" (X, 90, 6, 9). Dem Opfer der Gegenwart aber ist die Zaubermacht des vorweltlichen Opfers nicht vorloran gegangen; ist ihre Wirkung auch haufig, wie in der Natur der Sache liegt, von der durch die göttliche Gnade vermittelten Wirkung nicht scharf zu sondern, so ist doch der Glaube an eine solche anabhungige Zaubermacht schon für die rgyedische Zeit2) nicht in Zweifel zu ziehen. Sehr dentlich veranschaulicht das Lied von der Regengewinnung des Devapi (X, 98), wie dem opfernden Priester neben der Erlangung der göttlichen Hilfe auch eine directe Zauberwirkung auf die Natur beigelegt wurde. "Setze dich nieder", wird der Priester aufgefordert, "thu der Ordnung nach des Hotats Opferdienst; die Götter, Devspi, verehre mit Opferspende". Und der Priester "sich verstehend auf die Göttergunde" setzt

<sup>6</sup> Dem kosmischen Urmensben.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Und, derf vermubungeweise himmgefügt werden, für viel alter-Zeitalter.

sich zum Opferwerk nieder: "da ergoss er vom Meere droben zum Meere drunten die himmlischen Wasser des Regens. In jenem Meere dort oben weilten die Wasser, von den Göttern festgehalten: die strömten, ergossen von des Eshtisbena Sahn, entsandt von Devapi in Sturzhächen)". Man sieht, wie hier die Vorstellung ans der anfänglichen Richtung berausgleitet: zuerst sollten die Götter in ihrer Gnade den Regen geben; jetzt ergiesst ihn der Priester selbst durch die Zanbermacht seiner Opferkunst.

Bei dem gegenwärtigen Stande der Forschung darf nur für Theile des rituellen Gebiets der Versuch gewagt werden — wir werden uns im Folgenden violfach mit ihm beschäftigen müssen — im Einzelnen festzustellen, wo bei der alten Gestalt des Opfors die Speculation auf directe, zanberhafte Beherrschung der Objecte mitspielte. Wie in der jüngeren veilischen Zeit das ganze Opferwesen durch diesen Glauben überwachert war, zeigt jede Seite der Brähmanatexte.

## Sühnopfer and Sühnzanber.

Der Sühnenlt, auf den wir nach den oben (S. 305) gegebenen Andeutungen hier noch etwas eingehender zurückkommen müssen, bewegt sich in zwei Richtungen, entsprechend der Verschiedenheit der Gedankenlinien, welche sich in der Auffassung des Wesens der Schuld kreuzen (s. oben S. 287): Richtungen, deren deutliche principielle Sonderung dadurch nicht aufgehoben wird, dass sie begreiflicherweise im einzelnen Sühnact in vielen Fällen zusammentreffen und sich in manaichfacher Weise verschlingen. Sofern die Schuld einerseits eine Verletzung des göttlichen Willens und dadurch eine Herausforderung des göttlichen Zorus ist, wendet sich die Sühnung an den Gott; ihn sucht man durch Gaben und Zeichen der Unterwürfigkeit zu erfreuen und zu besäuftigen.

<sup>1)</sup> Das letzte West ist zweifelleaft.

Sofern aber auf der andern Seite die Schuld als ein dem Schuldigen nach Art etwa von Krankheitsstoffen anhaftendes Fluidma gedacht wird, stellt sich der Sulmeult in zanberartigen Manipulationen dar, welche diese Substanz, dies Fluidum loszulösen, zu vernichten, in unschädliche Fernen abzüleiten bestimmt sind, damit der Schuldige frei und rein werde, "wie der Schweissbedeckte von seiner Unreinheit, wenn er sich gehadet hat", "wie der gefügelte Vogel von dem Eint). Auch diese Auffassungsweise lässt eine Wendung zu, bei welcher dem Gott die Rolle des Befreiers zufällt: da namlich, we die Entfernung der Schuldsubstanz nicht durch directe Wirksamkeit des Zaubers erreicht, sondern dazu die Macht und Kunst des Gottes zu Hilfe genommen wirde man sieht, dass hier die Stellung des Gottes zum Vorgang der Entsühnung eine wesentlich andre, ausserlichere und zufälligere ist, als da wo die Befreiung von der Schuld in die Seele des Gottes hineinverlegt, als ein Act seiner verzeihenden Gnade verstanden wird.

Sühnopfer, welche die Gewinnung dieser göttlichen Gnade zur Hauptsache machen, liegen offenbar durchans innerhalb der Sphäre des gewöhnlichen Opfereultus. Ihre Veranlassung ist eine besondere, aber sie selbst sind Opfer wie jedes andre, dargebracht in der Kegel dem Varuna, um ihn, den gottlichen Wächter der sittlichen Welterdnung und Bestrafer der Sünden, zur Milde zu stimmen. So das Opfer — denn um ein solches handelt es sich aller Wahrscheinlichkeit nach — zu welchem jenes oben (S. 296) mitgetheilte schöne und tiefe Gebet eines Vasishliden gehört, "Wann werde ich Varuna wieder nahe sein?" — er sucht nach seiner Schuld sie zu schanen und geht die Weisen zu fragen; sie aber sagen ihm Alle eines Sinnes: Varuna ist es, der dir zurnt"). Genau in den

Atharravela VI, 115, 3; XIV, 2, 44.

<sup>2)</sup> In daysethe Gebet spielt frollich auch die Verstellung von der

Formen eines gewöhnlichen Opfers bewegt sieh z. B. auch das Suhmopfer für den Bruch eines Trenoides (To. II, 2, 6, 2), ein Opferkuchen an Agui Vaisvanara: vermuthlich war es ehen diese Gestalt des Agni gewesen, die der Schwörende angerufen hatte und in welcher der Gott nun gebeten wird. durch die Opfergabe besänfligt dem Uebertreter zu verzeihen").

Von ganz anderm Weson aber als solehe Opfer sind eine Reihe andrer Sühnhandlungen. Der hervortretendste Sühnact des regularen Festkalenders bildet einen Theil des zweiten der drei grossen viermonatlichen Feste, der um den Anfang der Regenzeit stattfindenden Feier der Varunapraghass. Mit Gerste, die im südlichen Opferfeuer, dem Feuer der unreinen und unheimlichen Verrichtungen, gerostat ist, wird ein Geback in Form von Tellern hergestellt, je ein Teller für jeden Hausgenossen, und einer darüber: dieser für

Schuld als anhaftender Subatanz ouer genauer als Ferrel Linear, welche an liven Varuma policien wird (Very 5).

<sup>9</sup> Wesentlich gloschartig our Besanftigung eines darch manuchliche Sande errarnten Gatter jer der Befriedigung eines Gottes oder Geletedar ahne selahan Anlass allein vermige samer auf das Schaden gerichtsten Natur dam Monachun muchetelle (vgl. oben S. 284). Die Besünftigung kang auch die Form arnehmun, dass man statt des Menseden, dossen Leben der Gott oder Guist gufahrdet, ihm einen denselben vortretunden. Thail des amnochlichen Wesens nder ein Abbild derhierst. Palle dieser Art scheines aber im valischen Cultus überans solten zu sein beh muchte das Haaropfer un die Todten horderstedlen (rgl. unten den Abschnitt über der Todtenenith. Das tellerformige Geback bei den Verngeproglately (a oben on Text) bulte ich meht for ein den verfüllenen Moundan ersetzember Abbild, sombern für ein Recontuculum seiner Schuldelthatana (a, his Toyt). Anch dass due boun Sommopfer dom Agui und Some dargebrachte Opforthier come Leafanfung der eignen Person' son (s. union S. 305 Amer. 1), scheint mir enterbüsden errig. Ebenso wenig glaube ich, dass z. B. beim Esebopter desson der die Kouschheit verbust lest (S. 130), der Esal als Staffrettreter der Schuldigen stield; meme Douting diseas Onfers siche a. z. O.

die Ungebornen, wie die vedische Ueberlieferung wohl mit Rocht erklärt. Die Gattin des Opferers wird nach ihren Buhlen gefragt: "mit wein haltst du 182" - sie musa sie uennen oder wenigstone so viele Grashalme aufhoben als sie Buhlen hat: eine Art Sündenbekenntniss als Theil der grossen. Suhahandlang. "Gegen Varuna sundigt das Weib, wenn sie dem Einen gehörend es mit dem Audern halt. Damit sie nieht mit einem Stachel im Herzen opfere, darum fragt er sie. Und darch das Gestundniss wird die Schuld geringer, denn es herrscht Wahrheit; auch deshalb fragt er sie. Wurde sie nicht bekennen, wurde es ihren Verwandten schlecht gehen+ (Satapatha Br. II, 5, 2, 20)). Nun wird die Frau zu den Opferfeuern geführt, thut das Tellergeback in einer Korbschwinge auf ihr Haupt und opfert es in's Feuer - es ist wieder das sudliche Opforfener - mit dem Spruch: "Was im Dorf, was im Wald, was in der Halle, was an unsern Sinnen wir für Schuld begangen haben, die opfarn wir bler hinweg!" Unter den weiteren Darbringungen darselben Feier begegnet eine an Varuna, mit Sprüchen, die das Erbarmen des Gottes anrufen: er möge nicht zurnen, nicht das Leben des Flehenden abschneiden\*). Ein offenbar als sündentilgend zu verstehendes Bad, in dem der Opferer und seine Gattin einander den Rücken reinigen und nach dem sie neun Gewänder anlegen, bildet den Schluss der Foier.

<sup>1)</sup> Weim die Brahmugustelle der Pflicht die Schnidhekenntuisses (vgl. Simsvidlans Br. 1, 5, 15) sine an andeme Auffassungen anklingends ehlische Deutung giebt (vuf. wuch Mana XI, 237 fg.), wird man beroedlein dürfen, dass darah der ursprüngliche Sinn dieser Pflicht im Zusauss blang des alten Zauberritus getruffen ist. Verteicht war der Godanke der, dass an einer Schuld, welche man verhorzen hält, die Wirkung des schuldsantformunden Zaubers glauberm vorüber gehon würzer darch dies Kranaung wurde diese Wirkung auf die betreffente Schuld hingeleukt. — Deber eine andere Bedeutung des Schuldbekenntnissen siebe unten S. 324.

<sup>7)</sup> Ilgreda I, 25, 19: 24, 11 (sioho Ayralayana Sr. II, 17, 15) Sakharana Sr. III, 14, 5).

Man sicht, wie hier neben dem Varunaopfer, bei welchem în der oben besprochenen Weise das Erharmen des Gottes erfleht wird, als hauptsächlichster Sähnact in der Ceremonie mit dem Tellergeback eine Handlung von ganz andrer Natur steht. Nur oberflüchlich ist ihr der Character eines Opfers angehaftet; der hier und in ähnlichen Fällen begegnende technische Ausdruck "Hinwegopfern" (ava-yaj) weist vor Allem auf ein Hinwegthun bin, welches die im Opferwesen sich bewegende priesterliebe Phantasie zu einem Opfern umgedoutet hat, almlich wie der nach dem gewöhnlichen Opfer zu vollziehenden Verbrennung solcher Gegenstände, welche vermöge des von ihnen aufgenommenen Characters der Geweiltheit nicht ohne Gefahr mit dem profanen Leben in Berührung gebracht werden konnten, genan die gleiche Umdeutung widerfahren ist. An den Tellern wird die Schuld der Hausgenossen haftend gedacht, an Jedem einzelnen die Schuld einer Person; mit der Opferung, d. h. richtiger mit der Verbremung der Teller ist die Schuld verbrannt.

Eine ähnliche Schuldverbrennung ist dem Ritnal des Somaopiers — so viel sich erkennen lässt, ganz lose und an durchaus zufälliger Stelle — eingefügt. Die Priester ihnn Splitter vom Holz des Opferpfostens ins Feuer, je einen mit jedem der folgenden Sprüche: "Der von den Göttern begangenen Schuld Wegopferung bist du. Der von den Menschen . . . von den Vätern . . . der selbetbegangenen Schuld Wegopferung bist du. Für Schuld um Schuld bist du die Wegopferung bist du. Für Schuld um Schuld bist du die Wegopferung. Welche Schuld ich wissentlich und welche ich unwissentlich begangen habe, aller dieser Schuld Wegopferung bist du." Auch hier ist es klar: was Wegopferung genannt wird, ist im Grunde nichts andres als Wegbrennung: eine rein physische Vernichtung der Schuld, ohne Anrufung der göttlichen Gnade!).

<sup>1)</sup> Vom "Wegopfarn", das wir hör als due magische Handlung en-Gidenberg, Rengion des Vette. 21

Wenn Stilneeremonien dieser Art in den Zusammenhang des höheren Cultas aufgenommen sind, so wird man um so viel mehr gewiss sein, in der Sphäre des niederen Caltus, unter den an die zufälligen Gelegenheiten des tagliehen Lebens geknüpften Beschwörungen und Zauberhandlungen, ihnen in Menge zu begegnen. In der That täuschen die Zauberlieder des Atharvaveda und die dazu gehörigen rituellen Anweisungen des Kansikasutra diese Erwartung nicht. So wird die Entsühnung der Brüder beschrieben, welche sich dadurch vergangen haben, dass der Jungere sieh vor dem Aelteren verheirathet hat. An einem Wasser werden ihnen Fesseln von Schilligras angelegt, ein Symbol der Fesseln der Schuld; eie werden gewaschen und besprongt; darauf wirft man die Fesseln, eine über die andre'), in den Schaum des Wassers und lässt sie fortschwimmen: "mit dem Schaum des Stromes verschwinde", redet der zugehörige Spruch3) das Uebel an3). -Wer die Unwahrheit geredet hat, soll sieh den Mund spalsa

traffen (ebense in Berng auf Schald oder auf andre Uefahren an manchan andere Orten, z. B. Taiti. Br. III. 10, 8, 2: "die tannend Fosseln... der opfiere wie durch des Opfer Wundermacht zije hinwege": vgl. auch Tait. Kr. IV. H. I (g.: 14, 1; V. 9, 1). hann an eich doch auch emsprechand dem oben erferten Sinne gebelet werden, dass durch das Opfer die Neigung des Gettes zim Strafon oder sonstigen Senaden beschwicktigt, wine Runde genesennechaft gegen drobendes Unbeil gewonnen wird. So unbehre ich es versteben, wenn Rv. I, 15% I georgt wird, dass der Sumpresser alle Felndschäft der Götter hinwegenfert, oder wenn IV, I, 6 Agm angerufen wird, den Varuns hinwegenopfert, oder wenn (mit dem Andreite ann-lande, der dem mei zur mitte steht) I, 31, 31 gesagt wird: "Wir II-hen delmen Zorn, o Varuns, hinweg durch Andreht, durch Opfer und Spenden".

<sup>&#</sup>x27;) Die Auffasseine der Stelle (Kans. S. 46, 28) ist meht vollkommen nicher. Sollte nicht im Text etwa zu lesen sein phesishuttarettaren parasim Scholien utberettaren phesipary ungopalsum?

<sup>7)</sup> Av. VI. 113, 2,

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Aus dem Opferrium) der drei Opferfeuer vergleiche man des Fertschwingmullenen nines Gefüsses mit einer gewissen Zauberspeisen been

mit dem Spruch: "Was wir Unwahres geredet haben während der letzten drei Jahre"), vor all dem Unheil, vor aller Bedrangniss mögen die Wasser mich schützen"). — Wen eine Kräbe mit ihrem Unrath verunreinigt hat — der gleich anzuführende Spruch macht deutlich, inwiefern auch in diesem Fall von einer Schuld die Bede sein kann —, den wäscht man und bewegt einem Fenerbrand rund um ihnt dazu der Spruch: "Was hier der schwarze Vogel anfiliegend fällen gelassen hat, vor all dem Unheil und aller Bedrängniss mögen die Wasser mich schützen. Was hier der schwarze Vogel abgewischt hat mit deinem Munde, o Nirrti"), von der Schuld möge mich Agni Gärhapatya lösen").

So finden wir Fener und Wasser als schuldentfernende Müchte — das Wasser bald unter der Vorstellung des Wascheus, bald unter der des Wegschwemmens. Andre Stellen des Atharvaveda lassen die Schuld und ihre Folgen durch die Kraft von Heilkräutern (VIII, 7, 8; X, 1, 12) oder von Amnleten (X, 3, 8) oder von Zanbersprüchen (V, 30, 4) vernichtet oder entfernt werden: sie wird weggetrieben (apa-sa VI, 113, 3), weggewischt (V, 30, 4) mit Hilfe der Pflanze Apamarga (d. h. "Wegwischung")"), vor Allem dadurch beseitigt, dass ein Gott — besonders häufig Agni") — von ihr

Santranamopfer, mit Versen die das Abdhun alber Stude ansdeheken. Vaj. Sant. XX, 14 fg.; Kuty. XIX, 5, 19.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Dies ein öfter vieslerkehrender Zug! der Zauber erstreckt weine sühnenie Wirkung auf eine bestimmte Zeit. "Was er innerhalb eines Jahres an Schuld begeht, opfest er dazult hinwag". Talit. S. VI. 6, R. 1

<sup>7</sup> Av. X. 5, 22; Kang S. 16, 50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Die G\u00f6ttin der Vernichtung. Es sehalet gemeint: von sich altgewischt und mir angewischt.

<sup>4)</sup> Av. VII, 64; Kanp. S. 46, 47 fg.

<sup>\*/</sup> Diese Pflanze vertigukt wohl ihrem Namen die mannichfaltegeten Verwundungen im indischen Zenherweisen zum "Wegwischen" von Uebel eller Azt. Vgl. Zemmer Altind. Leben 66.

Av. VI, 119 (Agai Valerdinira), VII, 84, 2 (Agai Gürhapatya,

lost, von ihr reinigt, sie wegwischt. So zu sagen als Cerrelat solcher Reinigungsgebrauche giebt es dann Observanzen, deren Sinn offenbar ist, die Unreinheit des nicht oder noch meht Gereinigten in aller Scharfo hervorzuheben. Der Mörder trägt den Schädel des Ermordeten wie eine Plagge; er trinkt aus dem Schudelt er trägt eine Eselshaut oder Hundehaut, die ihn jedem Begegnenden als einen Schuldbeladenen kennzeichnet; er lebt von Almosen, welche er unter Namhaftmaching des auf ihm ruhenden Fluchs erheitelt hat'). Der Schüler, der die Pflicht der Keaschheit verletzt hat, trägt eine Eselshant und lebt von Almosen, indem er seine That verkundet"). Wer ein Vergeben gegen sein Weib begangen hat, trägt gleichfalls eine Eselshaut und lebt von Almosen, die er mit den Worten erbettelt: "Ein Almosen für den, der wider sein Weih gestindigt hat" 1). Es scheint, dass bei diesen Vorschriften zum Theil die Rücksicht auf dritte Personen im Spiel ist, die davor gewarnt werden sellen sich mit dem Schuldbeladenen einzulassen ?. Daneben aber möchte

S. oben); XII, 2, 41, 12; XIV, 2, 50 ff. (assumment mit Savitar); s. with Rv. X, 164, 3. — Die Maruts Av. VII, 77, 3; Vigrakarmen II, 55, 5; Päshan VI, 112, 3; 113, 2; alle Getter VI, 115; etc. — Bet der Coronnelle der "Alleibhe" (savenpropogiette) stehen Agrif und Varuna im Vordergramme (Katy. XXV, 4, 11; vgl. Birmy, G. I, 3, 6).

<sup>1)</sup> Apartambe Dharm, I, 9, 21, 11; 10; 28, 21 fg.; Gentama XXII.
4; Bandhayana Dh. B., 4, 1, 4; Mana XI, 72. Mehrere die er Stellen sehruben vor, dass der Schuldige einen Betifass als Stab tragen soll (vgb. anch Mana XI, 105); anch dies mass — sweifalhaft and welchem Grands — air Zeichen der Schuldtschnienheit som. — Leber East und Hand danreine Thiere vgl. Pane Br. XXI, 3, 5; Apartumbe Dh. I, 3, 10 17. — Die böse Dämonen als aus Schüdeln trinkend vergestellt wurden (Giraty, G. II, 3, 7), so wellte valleicht der Mörder, der dasselbg that, sich damit gewissermanssen als ein Bakahas bekomen.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Gautama XXIII., 17 (g.; Paraskara III., 12, 8; Mann XI, 12, 2. Siehe unten S. 230, we writere Materialian mitgetheilt and.

<sup>\*)</sup> Apaslamba Dh. I, 10, 98, 19.

<sup>4)</sup> Wie sach rielfach dem Schaldigen abgesondertes Wohnen, Siel-

ich noch eine undre Bedentung vermuthen. Die Schuld, die vielleicht später gesühnt sein wird, hat zunächst Anspruch darauf, die Person des Schuldigen ganz in Besitz zu nehmen: diese Besitznahme findet in jenen Observanzen ihren für Alle siehtbaren Ausdruck<sup>1</sup>).

Was die oben erwähnten Verfahrungsweisen zur Beseitigung der Schuld wie Wegbrennen, Abwaschen u. dgl. anlangt, so sieht man, dass es genan dieselben sind, durch welche auch eine Krankheit weggezaubert wird; es handelt sich hier ehen um Denkformen eines Zeitalters, welches in der Schuld vor Allem eine Art dem Menschen anhaftender schädlicher Substanz sah, so dass sie mit andern Schädlichkeiten in einer Linie stand und abutlich wie jene behandelt wurde. Daher umfasst auch der Terminus der vedischen Sprache, welcher der Bedeutung der Sühnung am nächsten kommt, prayascitta oder prayascitti"), in der That sehr viel mehr: es fallt darunter das Opfer, das zu bringen oder was sonst zu than ist im Fall von Verbrechen oder Vergehen, von Vernachlassigung saeraler Pflichten, von allen - gleichviol ob verschuldeten oder unverschuldeten - Störungen des normalen Opferlanfs, aber auch von sonstigen Ereignissen aller Art, die ein drohendes Unglück anzeigen: wie wenn die Gattin oder die Kuh Zwillinge gebiert, oder wenn Jemand

zarnakziehon von menschlichem Verkehr n. igl. zur Pflicht gemacht wird Appatambe Dh. J. 9, 25, 13; 10, 26, 13; 10, 29, 1; Manu XI, 17 etc.).

<sup>&#</sup>x27;) Wonn des Trages des Hundes oder Eschfells, so wie es in diesen Verschriften erscheunt, nach einem Ausdruck nur die Austranung der Schuld seitens des Schuldigen und Verkündigung derselben an alle Begegennden aussinkt, so ist damm doch die Vernathung verender, das der Gebruch aus dem Tragen des Falle des Opferthers — in diesem Fall eines Silbnopferthers — hervorgegangen ist (vgl. R. Smith, Religius of the Senten I, 116 (g.); in der That hat der Schüler, der die Keuschken verleint hat, ein Eudopfer zu bringen (S. 539).

Noch mehr im Beyede. Der Wortbodhattung nach "Sorge für ignten) Fortgang"?

von sich als einem Todten sprechen hört, und was die unzählbaren Portenta mehr sind, in deren den eigenen Vortheil keineswegs vernachlässigender Behandlung die Phantasie der Brahmanen derjenigen ihrer westlichen Collegen dan Rang

## Der Autheil des Opferers und der Priester an der Opferspeise.

streitig machte.

Es ist ein wesentlicher Zug, welchen das indische Opfermit dem vieler Völker gemein hat, dass neben dem Gott einen Theil der Opferspeise auch die Menschen geniessen; der Veranstalter des Opfers, sofern er als Brahmane für diesen die Kräfte des gewöhnlichen Menschen übersteigenden Genuss qualificirt ist'), und neben ihm oder für ihn seine sacralen Stellvertreter, die Priester. Die zu diesem Act gehörige Formel, in ihrer vorliegenden Fassung ziemlich modern, reicht dem Inhalt nach gewiss in hobes Alterthum zurückt es ist die "Herbeirufung der Ida" d. h. der vergöttlichten Wesenheit der Kuh und der in der Kuh enthaltenen Nahrungsfülle"). Es heisst dort: "Horgerufen ist Ida", uns möge herrufen Ida. Hergerufen sind die Kühe mit der Milch, die zum Soma gethan wird; mich mögen herrafen die Kühe mit der

<sup>1 (1)</sup> diese in den jüngeren vedischen Texten auftratunde Einschrünbung sehm in der Zeit des Revede gegodten hat, scheint sieht nicht positivermitteln zu Izssen; nach der gemen Lage der Sache unlichte ich so für maltrecheinlich halten.

Thiorgottin bezüglichen Zeugnissen der jüngerum verlischen Literatur thollsich mar ein karre Auswehl mit. Aurerbe der Knis als filk in Ynjussprüchent. Vij. Samb. III. 27. Taitt. Samb. VII. 1. 6. 8. Apastambe Srant. VI. 3. 8 etc. Formel der "Herbeirufung der felt" (s. oben im Text): "Hergerafen ist die Kuth deren Fussepur Better ist" (Apv. Srant. I. 7. 7:: die Batterfussepur über ist das siehende Chaparteristianen der Göttin ist. Diese entsteht nach der Erzuhlung Sat. Br. I. S. 1 aus dem von Mann dangebrachten Opfer von Butter, seuter Milch, sauterm Rahm mit Quark in ihrer Fussepur bileb füssige Batter stehen,

Milch, die zum Soma gethan wird. Hergernfen ist die Milchkuh mit dem Stier; mich moge herrufen die Milchkuh mit dem Stier. Hergerufen ist die Kuh, deren Fussspur Batter ist; mich möge herrafen die Kuh, deren Fussspur Butter ist", o. s. w.: eine Litanei dem Hirtenleben entstammend und auf eine Gestalt des Opfers weisend, bei welcher es sieh um die von der Kuh kommenden Nahrungsmittel, vielleicht auch um diese selbst als die den Göttern gewidmete Gabe handelte. Nach dem Vortrag dieser Litanei geniessen die Priester und der Opferveranstalter ihren Antheil von der heiligen Speise '). Dieser Antheil wird bei der Darbringung von Opferkuchen wie beim Thieropfer im Wesentlichen nach denselben Regeln abgeschnitten; es tritt in den Riten deutlich bervor, dass der Sinn der Handlung überall der gleiche ist. Auch beim Somaopfer erhalten die Priester und der Opferer ihr Theil von dem heiligen Ranschtrank.

Welchen Sinn verband nun das Alterthum mit dieser Betheiligung der Menschen an der Mahlzeit der Götter? Wir stossen hier auf eine Theorie, zu welcher die Untersuchung der entsprechenden Gebränche bei den Semiten einen allzu früh verstorbenen hervorragenden Forscher!) geführt hat: dass die Grundidee des Opfers nicht die eines Tributs des Menschen an den Gott sei, sondern die einer als Blutsverwandtschaft zu denkenden Gemeinschaft zwischen dem Gott und seinen Verchrern, beruhend auf dem gemeinsamen Genuss von Fleisch und Blut des Opferthiers. Erst später habe sich an Stelle dieser ursprunglichen Anschauung die Idee eines im Opferdem Gott zu machenden Geschanks geschoben.

Was das vedische Ritual anlangt, von dem allein wir hier zu sprechen haben, so vermisse ich in diesem, ebensosehr

Sabs Hillobrandt New- and Vollamindampfer 122, 125 ff., Schwab-Thieropher 148.

<sup>4</sup> Robertson Smith (Religion of the Semites Bil. I).

in den Ceremonien selbst wie in den begleitenden Sprücken und Versen, schlechterdings Jode Hindeutung auf eine solche Auffassung der Opfermahlzeit als eines Bundesmahls oder als der Begründung einer Blatsbrüderschaft. Das Blat des Opferthiers wurde überhaupt nicht genossen, sondern für die bösen Geister ausgegossen. Bei den Speuden an die Götter aber. hawegen sich die Anrufungen keineswegs in der Richtung. welche jener Theorie entsprechend zu erwarten ware. Es heisst nicht: Gott N. N., iss mit uns zusammen, dass du einer der Unsern werdest. Sondern immer wieder: Gott N. N., nimm an, iss, trinke was wir die geben; gedeihe selbst und lass uns gedeihen!). Und der thatsächliche Genuss der Speisen und Getranke vollzieht sieh in keiner Form, die irgend welches Gewicht auf die Gemeinsamkeit zwischen Gott mid Mensch legte. Zuerst isst der Gott; es bleibt etwas übrig und das essen später die Menschen. Warum? Doch wohl weil die Speise, von welcher der Gott genossen lat, für orfüllt von einem durch die Nähe und die Gunde des Gottes ihr mitgetheilten geheimnissvoll segensreichen Fluidum gilt, für eine mächtige "Medicin", welche der Mensch natürlich nur der einem solchen Genusse gewachsene Menschi)

<sup>1)</sup> Ich verweits hier auf das oben S. 200 fg. Beigebrachte, - Man wild inere Auffasoing night durch die Bemerknag Smithe (S. 365) getroffen finden, dans des Opfer alter ist als der Begriff des Privateigenthams und daher propringlish auch nicht eine Eigenthumanbertrugung vom Opherauf den tiett bedoutet haben kann. Der Verench Jemmalen zu erfreuen and such gazatig to attenmen dadurch, data man ihm an esson giold, let auch olun den Begriff des Pravateigenthums donkbar.

<sup>1)</sup> Vgl. oben 8, 526. Wir bogegnen bier der in anderne Zassammeishang (s. unten den Abschnitt über die Opferfiner) eingehander m bespreschanden Vorstellung, dass die dem Opfer zugeherigen Objects and Substanzen erwas Gölülerheltes an sigh haben und daher nicht von dede and nicht olme Versicht berührt werden durfan. Was die von den Menschen zu gemessenden Anthedo der Opherspeise anlangt, so tritt illess Verstelling gans speciall big dem als Prayitra bezeighnaten Abschultt

- durch das Essen in sich aufnimmt. So sprechen die Priester zu der dem Soma beigemischten Gerste, die den Hossen Indras gespendet wird: "Was der Gennes von dir ist, der Rosse gewährt, der Rinder gewährt ... den geniesse ich" (VS. VIII, 12). Und beim Opfer des erhitzten Milchtranks: "Deinen Honigtrank, o Gott Gharma"), der in's Feuer das Indragleichste geopfert ist, wollen wir geniessen. Verchrung sei dir! Thu mir keinen Schaden!" (chendaselbat XXXVIII, 16). "Sie geniessen davon: Glanz setzen sie damit in sich selbst", bemerkt dazu ein Brahmanatext\*). "Genösse er (seinen Antheil) nicht", sagt ein andrer solcher Text (Ait. Br. VII. 26, 2), , wurde er sich selbst vom Opfer ausschliessen; donn der Antheil des Opferers ist das Opfer". Wir können dies umschreiben; der vom Opferer genossene Antheil an der heiligen Speise bringt in der den Anschauungen der alten Zeit entsprechendsten Form die sichthare Ueberleitung des mit dem Opfer verknüpften göttlichen Segens auf ihn zum Ausdruck.

Eine Reihe von Gebrauchen, welche den hier in Rede stehenden verwandt sind, können zur Bestätigung dieser Auffassung von der "Mediein"natur der Opferspeise herungezogen werden. Beim Opfer an die Seelen der Vorfahren geniesst die Gattin des Opferers, die sich Kinder wünscht, von dem dargebrachten Mehlkloss (Gobhila IV, 3, 27 und sonst): nie leitet dadurch die durch das Opfer gewonnene Gunst der Kindersegen verleihenden Vorfahrengeister in sich herüber.

harver, dessan Samdarstellung ihrer eigentlichen Besteutung nach aufenklitzen ich übrigens nicht im Stande bin: hier gift, affenbar als Versichtsmasseregel, die Versichtsmasseregel, die Versichtsmasseregel, die Versichts er unterkant verschluckt werden muss. Hinterher spalt man sich den Mand. Ein Sprach besogt, dass er sich micht mit der übrigen Kahrang mischen, eherhalb des Nabuls sich niederlassen soll. Vgl. Hillisbrundt, New stud Vollmenderpfer 120 fg.

<sup>1)</sup> Der personiticirte human Trunk.

<sup>1)</sup> Taitt. Amnyaka V, 8, 12.

Von derselben Tontenopferspeise genieset auch wer au schwerer Krankheit leidet; dann wird or alsbald gesund oder er stirbt (Asv. Sr. H, 7, 17). - Bei der Aufnahme des Schülers zur Lohrzeit giebt der Lehrer diesem den Rest der bei dieser Gelegenheit dargebrachten Opferspeise zu essen mit einem Spruch: "In dieh möge Agni Weisheit sotzen" u.s.w. (Hiranyakesin G. I, 4, 9). - Nach der Hochzeit geniesst das in die neue Heimath gelangte junge Paar als Erstes eine mit Sprüchen geweihte Opferspeise. Der Mann berührt die Opferspeise mit der Hand, isst von ihr und giebt der Frauzu essen; der zugehörige Spruch lantet: "Mit der Fessel der Speise, dem Amulet, mit dem Faden des Lebens, dem bunten, dessen Knoten die Wahrheit ist; damit binde ich dir Herz und Geist. Was dein Herz ist, das soll mein Herz sein. Was mein Herz ist, das soll dein Herz sein. Die Speise ist des Lebens Fessel, damit binde ich dich!" (Gobh. II, 3, 18 fg., Mantra Br. I, 3, 8 fg.). In diesom speciallon Fall, wo es sich um Schliessung eines lebenverknüpfenden Bandes handelt, ist offenbar das gemeinsame Essen das Ursprungliche und die Hauptsache, aber die Wirkung wird verstärkt, indem die mit mystischer Kraft erfüllte Opfergabe als Speise gewählt wird. - Die vor dem Somaopfer von dem Opferer und semon Priestern gemeinsam berührte Opferbutter - = handelt eich um eine Art Treuschwur - geniesst später der Opferer: er nimmt so die Substanz, welche die gegenseitige Treue aller beim Opfer Betheiligten verburgt, in sich auf (Ind. Stud. X, 362 fg.). - Der zur Kenschheit verpflichtete Brahmanenschüler, der sein Gelübde verletzt hat, opfert zur Sthne einen Esel. Der Gedanke ist, dass was von seiner mannlichen Kraft verloren gegangen ist, ihm von dem geilen Esel her ersetzt werden möge ). Der Opferer kleidet sich

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vgl. Vaitāmasātra 12, 9, Hamibāyana Dharm. III, 7, 12; IV. 2, III, and die über den Esel und dies Eselsopfer von Piechel gesammedich Materialian Vol. Similar I, 82 fg.

in das Eselfell'); das von ihm zu geniessende Stück des Opferthiers aber wird aus dessen Penis geschnitten (Katy, I, I, 17); ein besonders drastischer Ausdruck für die Hineinleitung der speciellen Wirkung des Opfers in die Person des Opferers!).

In einigen andern Fällen wird die in einem Theil der Opferspeise bestehende Medicin ausserlich angewandt; im Hebrigen liegt genau derselbe Gedanke zu Grunde. Nach der Hochzeit kann statt des gemeinsamen Essens (vgl. S. 330) eine Salbung der Herzen von Bräutigam und Braut mit einem Opferspeisenrest eintreten"). - Von den am vierten Tage mich der Hochzeit geopferten Suhnspenden, die alle unheilbringenden Machte aus der jungen Gattin vertreiben sollen, giesst man die Reste zusammen; damit wird die Fran bis au den Haaron und Nageln gesalbt und eingerieben\*). -Wird während der Fahrt des jungen Paaren vom Elternhause der Brant zum Hanse des Mannes der Wagen schadhaft, so bringt man ein Opfer dar und salbt die reparirte Stelle mit dem Rest der Opforbutter!). - Beim Somaopfer salbt der Hotar sich die Augen mit der über eine gewisse Opferspende gegessenen Butter'), - Beim Vajapeva Opfer besprengt der Priester den Opfernden mit dem Rest der aus Wasser, Milch und mannichfaltigen Nahrungssubstanzen zusammengeschütteten

<sup>4)</sup> Kuna man in der Bekleidung mie dem Erelfell ein Mittel seben, durch welches die Kraft des Erels in den zu Schnunden übergebiehtt wurde? Min berücknichtige das oben S, 324 und S, 325 Ann. 1 Georgie.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ich führe hier nuch un, dass nuch Sankhayana (is. 1, 27, 11) von der ersten fasten Spaise, die dem Kinde nater Bestensbrung teierlicher Corrarenien zu ausen gegebnu wird, den Rest die Matter genierste verautällich Zawandung desemben Nahrungssegen, der die sem Kinde darch des Rittes geziehert wird, an die folgenden Kinder derselben Mutter.

<sup>7</sup> Ayralayum G, I, S. 9.

<sup>9</sup> Gabinia II, 5, 6,

<sup>9</sup> Gobbála II, 4, 3.

<sup>&</sup>quot; Arralagene Sr. V. 19, 6.

Opferspeise. Achalich bei der Schichtung des Feneraltars), - Beim Santramant-Opfer wird nach der Darbringung einer langen Reihe von Spenden, welche die Heilung von Gebrechen bezweeken - sie sind an die beiden Asvin, an Sarasvatt und Indra gerichtet - der Opferer mit den Resten der Spenden begossen; dazu die Sprüche: "Mit der Arzenei der Aşvin begiesse ich dich zu Glanz und heiligem Ruhm! Mit der Arzenei der Sarasvatt begiesse ich dieh zu Kraft und Nahrungsfülle! Mit Indras Indrakraft begiesse ich dieh zu Starke, Glack, Herrlichkeit! 1). - Beim Vajapeya beriechen die Pferde vor und nach dem dieser Feier angehörigen Wettrennen die Opferspeise, um dadurch Kraft und Seimelligkeit zu erlangen). - Hier muss erwähnt werden, dass auch der vom Opferfeuer anfsteigende Rauch sowie der Geruch des Opfers als wirksamer Uebertrager der im Opfer enthaltenen Segenskraft angesehen wurde. Bei der Ceremonie der Anlegung des heiligen Fenors wird dieses von einer Stelle zur andern so geführt, dass der Rauch den Opferer trifft!). -Bei einem Opfer für das Gedeihen der Heerden wird vorgeschrieben: "Um das Feuer herum stellt man die Kühe, dass sie den Geruch der geopferten Speise riechen"): -Auch das Anfassen von Wesenheiten, die zum Opfer gehören, betheiligt den Menschen un der Kraft des Opiers: » stellt der Opferer durch Berühren des Opferthiers seine Verbindung mit dem Opfer her\*); so berührt man beim Sakamedhafest die für Rudra in die Luft geworfenen Reste der Opfer kuchen und "bereitet sieh dadurch Heilung"1).

Karyayana XIV, 5, 24; XVIII, 5, 9; Ind. Studien XIII, 285.

<sup>5</sup> Kary, XIX, 4, 14; VS, XX, 2; Ind. Studies X, 351.

<sup>&</sup>quot; Wahre, Usber den Vajapero 28, 31.

<sup>4)</sup> Kary, IV, 9, 11. Vgl. wash die Heilung von kranken Kühen und Pferden durch den Optermach, Samzwilliann Br. 1, 8, 14 fg.

<sup>9</sup> Hirany, G. H. & 10.

<sup>5</sup> Sampatha Br. III, S. 1, 10; Talit. Saml. VI, A.S. L. 2

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Şatapatlar Br. II, 6, 2, 16; vgl. K217, V, 10, 20.

In den verschiedensten Formen unden wir also die Anschauung, dass die dem Opfer zugehörige Substanz dem Menschen, ja auch Thieren und leblosen Dingen, ganossen, gerochen, aufgestrichen, Kraft verleiht — speciell die Art von Kraft, welche durch die Natur des Jedesmaligen Opfers implicirt ist. Die so sich ergebende Erklärung der Regel, dass der Opferer einen Autheil von der Opferspeise zu gemiessen hat, empfängt nun ferner die beste Bestätigung durch die Ausnahmen, die Falle, in welchen dieser Genuss vermieden wurde.

Das griechische Opferritual untersagte den Genuss von Opfera, die au Manen oder an chthonische Gottheiten gerichtet waren, sowie von Piacularopfern; die Opfer wurden hier als Holokausten dargebracht. Zu Grunde liegt offenbar der Gedanke, dass der sonst heilbringende Genuss in diesen Fällen vielmehr vermöge der Berührung solchen Opfers mit unheimlichen oder erzürnten Gottheiten gefährlich sein würde.

Ganz Achnliches finden wir im Ritual des Veda. Opfer au unheimliche Wesen wie die Seelen der Tedten oder Rudra werden mit mannichfaltigen Vorsichtsmaansregeln ungeben, unter welchen die Vermeidung des Genusses von der Opferspeise besonders hervortritt. "Er geniesst nichts davon . . . damit macht er es zu etwas den Vätern Geweihtem", sagt ein Brahmana"). Im Ritual des den Manen darzubringenden Mehlklessopfers wird in der That vorgeschrieben, dass die den Manen hingelegten Klösse hinterher in eine Schale gethan werden und der Opferer sie berischt statt von ihnen zu geniessen: "das ist der Antheil des Opferers (an der Opferspeise)" — sagt ein Brahmana"). Offenbar stellt dies

<sup>&</sup>quot;) \$stap. Br. XII, 5, 1, 19.

Satap, Br. II, 4, 2, 24; vgl. Kniy, IV, 1, 20. — Man yergleiche die in analogen Zusummenhaug gehörigen Materialien fen Kniy, V, 3, III fgr. Satap. Br. II, 6, 1, 35; Apartamba Sr. VIII, 16, 3, 12.

Beriechen einen Compromiss dar zwischen der Schen vor einer Speise, welche in Berührung mit den Todten gewesen ist, und der Regel, dass der Opferer von der Opferspeise an geniessen hat" - Achmliches finden wir bei einem Opfer, durch welches Jemand, der sich den Tod wunscht, sein Ziel erreicht. Hier wird vorgeschrieben: von der einleitenden Weihe an darf man, was zu geniessen sein wurde, nur beriechen?). Auch hier ist es die Beziehung auf den Tod. welche den Genuss der Opferspeise ausschliesst. — Gelegentlich tritt die Auselmung auf, dass derselbe Genuss, den ein durch Weihungen besser Vorbereiteter unbedenklich wagen darf, bei dem minder Gerusteten durch das Beriechen vertreten wird. So bei einer Durbringung von saurer Milch ), welche mit der von einer gewissen heiligen Unheimlichkeit betroffenen. darum als Geheintkunde überlieferten Pravargyafeier in Verbindung steht: wahrend hier diejenigen Priester, welche die Dikshie-Weilie empfangen haben, vom Opferrest osen, wiel. den Uebrigen Beschränkung auf den "Athemgenuss" d. h. das Beriechen der Speise wenn auch nicht aufgelegt so doch anheimgestellt<sup>1</sup>). - Für das Rindopfer an Rudra, den gefahrbringenden Gott, wird vorgeschrieben: "Er soll nicht davon essen. Man soll nichts davon in's Dorf bringen" - das Opfer ist an einem vom Dorf aus unsichtbaren Ort vollzogen worden - "denn dieser Gott bereitst den Wesen Nachstellungen Seine Leute soll er von der Nähe des Opferplatzes fern halten \*\* ). Deutlieber als hier kann der Grund des Nichtgeniessens von der Opferspeise kaum zu Tage treten; die

<sup>15</sup> Er beriecht est das let so stof wie nicht genossen und auch nicht ungenessen", seird Tritt. Brillian I. 3, 10, 7 von der Opferspelle der Todtenopfers geseigt.

<sup>3)</sup> Kits, XXII, 6, 2:

Dailhigharum. Sinha Ind. Stad. X, 382.

<sup>9</sup> Ksiy, X, 1, 26.

<sup>1)</sup> Asv. G. IV, 8, 31 fg. Die Stelle verliert declarch meht an Werth

betreifende Enthaltung ist eben eine nater vielen Vorsichtsmaassregeln, welche durch die geführliche Natur gewisser opferempfangender Wesen bedingt werden!), ganz so wie die eben arwähnte Verlegung des Rudraopfers auf eine Stelle, die man vom Dorf aus nicht sehen, von der aus also auch Rudra das Dorf nicht sehen kann, eine andre solche Maassregel ist. In denselben Zusammenbang gehören einige weitere Gebranche, die insonderheit dem Todteneult, dem Rudracult sowie der Verehrung der Nirgti (Vernüchtung) eigen sind, und die ich mich begnüge kurz zu erwähnen: das Anhalten des Athems während eines Ritus; das Berühren von Wasser nach vollzogenem Ritus!); vor Allem das Verbot des Einsehens!) sowie das besonders häufig aufgretende Verbot des

dans es dann weiter beisst: "Auf Anordnung über [von wessen Seite?] es er davon, denn es ist heilbringend." — Vgl. noch Phriskara III, 8, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ist us der anuken Behandlung der Piarulärepfer an die Seite au stellen, wenn wir Tant. S. VI. 1. 11, 6 (vgl. Ludwig IV. S. SI) benut: "Wonn er das Optertheer an Agni med Some darbringt, ist dies eine Los-kanfung seiner selbet, darum soll man davon nicht essen, denn er ist gleichmun die Luskuntung eine Memerhen." Die hier gegebene Deutung des betreffenden Opfere ist offenbur faloch und wird denn nuch von dem Brätmung selbet im weiteren Verlauf fallen gelassen. In den eiteren Werzen liegt wohl nur, dass man Fleiselt, welche an en sagen Menschen-ließe in ist, nicht essen goll. Vgl. Weber Z. D. M. G. 18, 274,

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Regel wird aufgesteller "Wenn er einen Spruch an Rusten, die beem Dammen (Rakshas), die Mouen, die Aanras oder einen Verwührschungsaproch gesprochen und wenn er sich selbst (als Zeichen des Eilbechwurs) angefaust hat, berehre er Wasser" (Sankhayana G. I. 10, 9, 12). Käty, I, 10, 14). Kine hurze Zesammenstellung der hauptaughlicheten unbeimlichen Momenta im Cultus.

<sup>\*)</sup> Als Reiepiel führe ich die Satapathe Rr. XIV, 2, 2, 55, 38 vergenschriebenen Spenden für die Väter (Mance) und für Ruden ein, Bei der ernieben blickt er mab Norden; behanntlich ist der Sätien die Himmologopout der Manen. Dei der zweihen blickt er unch Sätien, während die Spende selbst nach Norden, der Gegend des Ruden, hingeworfen wird. Dem er zicht hinsicht, geschieht, demit Ruden ihm kainen Schuden thus, sagt des Britimann.

Sichumschens, wenn man von der Vollziehung eines den anheimlichen Machten geweihten Gebrauchs nach Hause zurückkehrt!).

Die naheliegende Folgerung aus den hier gesammelten Materialien steht mit unsorn sonstigen Ergebnissen in vollem Einklang. Unterbleibt bei dem Opfer un solche Wesen wie Rudra oder die Seelen der Genuss des Monschon von der Opferspeise, so kann os oben nicht die Speisegemeinschaft zwischen Mensch und Gott und die auf dieser Gemeinschaft beruhende Verbruderung gewesen sein, was das eigentliche und wesentliche Centrum des Opfers ausmachte. Aus dem vedischen Opferritual mindestens wäre jene angeblich fundamentale Idee des Opfers versehwunden. Der Meinung, dass sie doch in unabsehbar ferner Vergangenheit den späteren Entwicklungen zu Grunde gelegen hätte, ist es wenig günstig. dass sich für das im Veda vorliegende Aussehen der Gebrauche, die dann einst von dieser Idee durchdrungen gewesen sein missten, unabhängig von jener Hypothesu einfache, klar in sich zusammenhängende Deutungen von selist aufdrängen.

## Zauberfeuer, Opferstren und Opferfeuer. Das dreifache Opferfeuer.

Die Ethnologie lehrt uns eine uralte Gestalt der religiosen Riten kennen, in welcher es wohl Opfer und heiliges Feuer gab, aber kein Opferfener. Die Opfergabe wurde auf andern Wegen als durch das Feuer dem Gott oder Geist übermacht, das Feuer aber, noch nicht mit dem Botendienst zwischen

<sup>1) &</sup>quot;Sie kommen zurück ahne sieh umausehen, damit Varapa Umen nicht auchgebe" (Maitr, S. I. 10, 13). Achnhebes ist auch im mederaen Aberglauben häufig. Siehe z. B. Wittkes Dentschen Volkesberghaben, Register unter "Umsehen".

Menschen und Geisterwelt betraut, war nur erst als Zauberfener zur Verschenekung böser Damonen wirksam.

Dies Zauberfauer trifft nun im vedischen Cultus mit dem Feuer in seiner jüngeren Varwendung, dem Opforfeuer zusammen, und beide Typen auseinanderzuhalten ist für uns um so viol schwieriger, als diese sich ohne Zweifel für die Alten selbst schon in einem frühen Zeitalter vielfach vormischten und gegen einander verschoben: auf dem Boden jener mit Opferwesen aller Art überladenen Cultgewolmheiten lag in der Vollziehung einer heiligen Handlung angesiehte eines flammenden Feuers von selbst die Consequenz, dass es wenigstens in der Regel zur Darbringung einer Opferspende in dies Feuer kommen musste. Einen Anhalt zur Deutung der Fenerverwendung geben die Riten vieler Naturvölker, deren Cultgebrauch das eigentliche Opferfeuer nicht kennt, Da pflegen alle wichtigeren Acte in Gegenwart des Feners vollzogen zu werden: bei der Entbindung flammt ein Fener neben der Wöchnerin, welches sie und das Kind vor den Nachstellungen der Geister schutzt: die Ceremonie, durch welche der herangewachsene Knabe in den Kreis der Manner anfgenommen wird, die Vollziehung mannichfacher Gebräuche wie der Haarschneidung u. dgl., die Darbringungen an Götter oder Geister, schliesslich die Bestattung: Alles das verlangt, um nicht von hösen Geistern gestört zu werden, die Näbeeines Fouers. Wer bekannt mit der geradezu über die Erde verbreiteten Verwendung dieses Zanberfeners an das vedische Ritual herantritt, wird dasselbe Fener in einer grossen Anzahl von Fallen auch da, we jenes Ritual die Darbringung von Opferspenden vorschreibt, mit Sicherheit wiedererkennen. Wie das von den sonstigen Wohnraumen abgesonderte Wöchnerinnenhaus (satikagrha)1), so hat die indische Sitte auch

Vgl. mmantlich Walter, Abh. der Berk Akademie der Wiss.,
 Mällichler, Klasser, Terit, 268 ff.; Planes, das Weile II, 42 fgg. Unber das Oblanders, Bellgter der Veda.

das Wöchnermnenfeuer (satikagni) mit der Sitte der Naturvölker gemein. "Man nimmt", sagt Hirapyakesin"), "das häusliche Opferfeuer fort und bringt das Wöchnerinnenfeuer herbei. Das wird nur zum Wärmen (von Gefässen u. dgl.) benutzt". Neben diesem praktischen Zweck aber naturlich vor Allem zum Zanber. Der Autor fährt fort: "Hellige Handlangen werden mit ihm nicht verrichtet ausser der Raucherung. Er räuchert das Kind mit kleinem Korn vermischt mit Senfsamen" — und es felgt eine Reihe von Sprüchen gegen die bösen Geister, die der Geisterkönig gesandt hat, die Nachts durch das Dorf wandeln, die ans Schädeln trinken: Agni soll ihmen Lunge, Leber und Herz verbrennen.

Und wie über der Geburt, so wacht auch über den wichtigsten Lebensabschnitten des heranwachsenden Inders das Feuer. Man betrachte atwa die Beschreibung, welche Sankhayana?) von der Ceremonie des Haarschneidens, bekanntlich einem auch im Ritual zahlreicher Naturvölker besonders bedeutsamen Familienfest giebt. Man legt ein Fener an, stellt Gefasse mit glückbringenden Gegenständen hin und legt die für den Ritus bestimmten Utenzilien wie einen Spiegel, ein Scheermesser u. s. w. nieder. Das Haar des Knaben wird mit lauwarmem Wasser benetzt und darauf unter dem Vortrag segenbringender Verse geschoren. Von der Verwondung jenes Feners aber zur Darbringung einer Opferspende ist nicht die Rede. Allein vom Standpunkt des Veda angesehen konnte man vielleicht versucht sein die Gegenwart des Feuers bei dieser Ceremonie zu erklären als veranlasst durch andre im Uebrigen Ahnliche Riten, bei

Zauberfesser der Wüchnerin s. auch Fruzer, Journal of the Anibrop. Institute of Gr. Britain and Iraiand XV, 84 A. 7.

<sup>7)</sup> Grayanitra II, 3.

<sup>3)</sup> Gehyanütra I, 28.

welchen ein Opfer und darum ein Opferfeuer vorkam; die Thatsachen der Ethnologie aber lassen uns hier das verglichen mit dem Opferfeuer geschichtlich altere andre Feuer, das damonenvertreibende Zauberfeuer erkennen<sup>1</sup>).

Mit demselben Fener haben wir es anch bei dem Ritus der Schüleraufnahme (upanayana), d. h. dem nach den Verhaltnissen des brahmanischen Schülerthams umgemodelten aralten Act der Pubertätsweihe zu thun: Lehrer und Schüler treton beide hinter dus Feuer hin, das Antlitz nach Osten der Lehrer, nach Westen der Andreas) - und der Lehrer investirt den Knaben mit dem Gurt, der das Zeichen der "Zweimalgebornen" ist. Hierbei wird allerdings auch eine Opferspende orwahnt, aber diese so begreifliche Zuthat kann doch den ursprünglichen Sinn des Feuers nicht verdunkeln, Ganz übnlich wird der an diese Aufnahmefeier sich anschliessende Unterricht im Veda beschrieben"): "Nordlich vom Feuer setzen sie sich, der Lehrer mit dem Antlitz nach Osten, der Andre nach Westen": die Texte werden dann vorgetragen und für jedes Lied Wasser in eine Grube gesprengt - als Todtenspende für die in der Tiefe weilenden Lieddichter? -; von Opferspenden aber, zu denen das Feuer bestimmt gewesen ware, ist hier nicht die Rede. - Für den Vortrag besonders heiliger d. h. von besondrer Gefährlichkeit erfällter Gesangweisen wird die Nähe eines Feners mit der

<sup>1)</sup> Rine characheristische Bestätigung der hier a colorom Deutung den bei der Hazzschneittesersmonie verwandtes Franze wird une durch ein Zufall geliebert, dass dieselbe Ceretaunde als Restandibuit anderweitiger vitadler Complexe zunh in das Rinat der drei Franze siede nutur) verwelden. De wird nun ihre Vollziebeng "weilich vom endflichen Franze", entsprechand als im bitusbehen Rituat "westlich vom Franze" vorgeschrieben (Rite. V. 2, 14, egt. Phrasikara II, 1, 5). Es wird aber guzeigt werden, dess das stattliebe unter den drei Franze spacial die Franzien bat, die Damonen zu vorgreiben.

<sup>5)</sup> Sankhayana G. H. 1, 28.

<sup>&</sup>quot;) Elemiliashbut II. 7.

ansdrücklichen Bemerkung vorgeschrieben: "Wenn man sie (die Gesange) ohne Beschwichtigungsmittel vortragt, bringt der Gott Tod über die Geschöpfe1)4. - Vom Feuer bei der Volfziehung der dem Somaopferer zukommenden Weihe (ditcha) worden wir an auderni Orte sprechen'); auch dies Feuer ist unverkennbar ein Zauberfouer, - Bei den Opfern des grossen mit den drei Fenera zu voltziehenden Rituals (S. 348 fg.) darf, wie mir scheint, das dritte, im Süden des Opferplatzes befindliche Feuer seiner ursprünglichen Bedeutung nach als das die schädlichen Geister vertreibende Zanberfemer verstanden werden: der Süden ist die Richtung, von welcher die Seelen der Verstorbenen und die mit ihnen verwandten Damonen") gefahrbringend nahen. Eben beim Todtenopfer aber tritt die Verwendung des Feners als Damonenvertreibers besonders dentlich hervor: offenbar glaubte man. dass gerade in Gesellschaft der Todten böse Geister besonders leicht eich an das Opfer herandrängen konnten. Hier wurde aus dem südlichen Opferfeuer ein Brand entnommen und in südlicher Richtung niedergelegt mit einem Sprach, welcher Agni aufforderte, alle Asuren, die mannichfache Gestalten annehmend hier and dort nahen mochten, zu vertreiben\*). -Schliesslich soi noch das in die Schlacht mitgenommenn Heerfener (senagni)\*) und das Fener, mit dem nach der Bestattung die Ueberlebenden die todbringenden Mächte von sich fernhielten, erwähnt"). - Dieser kurze Ueberblick wird genügen zu zeigen, wie festgewurzelt und zugleich wie verbreitet der Gebranch des Zanberfeuers in allen Gebieten des vedischen Cultus gewesen ist.

<sup>1)</sup> Paur. Brilimana XXI, 2, 9.

<sup>5</sup> Sache den Aberlinn "Dikeha und Opterbad".

<sup>9</sup> Sutapatha H. IV, 6, 6, 1.

<sup>\*)</sup> Kniy, IV, 1, 2; Vap South, II, 30.

<sup>9)</sup> Weber, Ind. Stud. XVII, 180

<sup>&</sup>quot;) Siehe den Absahnitt über die Bestattung.

Die hervortretendste Verwendung aber des Feners in diesem Cultus ist, wie bekannt, eine andre: als Opferfener befördert es die Spende zu den Göttern. Zwar nicht jede Spende wurde ihm übergeben. In gewissen Fällen — namentlich wo die Gabe an Wassergottheiten gerichtet war — opferre man ins Wasser!; beim Todtenopfer waren Graben die Aufnahmestelle der Spenden!); es kamen Gaben an Rudra und rudrauhnliche Damonen vor, welche in die Luft geworfen, in einem Maniwurfshugel vergraben, an Baumen aufgehangt wurden!) n. dgl. mehr. Aber im Ganzen lässt sieh doch behaupten, dass das indische Ritual in seiner vorliegenden Gestalt durchans auf dem Gebrauch des Opferfouers berüht.

In seiner vorliegenden Gestalt: denn, wie ich meine, schimmert auch abgesehen von den ehen angeführten Fällen des Opfers in Wasser u. s. w. selbst da, we thatsachlich das Fener verwandt wird, doch die Spur eines andern vorangegaugenen Zustandes noch deutlich durch. Wir dürfen hier an die Schilderung anknüpfen, welche Herodot!) vom Thieropfer der Perser giebt. Wenn die Perser opfern wollen, augt er, so richten sie keine Altare auf und zunden kein Fener un. Der Opferer "zerstückelt das Opferthier Glied für Glied und kocht das Fleisch; er breitet das zarteste Gras ans, am liebsten Klee, und legt darauf alles Fleisch. Wenn er das bingelegt hat, singt ein dabeistehender Magier dazu die Thoegonie - dies ist nach ihrer Angabe der begleitende Gesang - dean ohne einen Magier dürfen sie kein Opfer vollziehen. Der Opferer nimmt dann nach kurzer Zeit das Fleisch wieder weg und macht damit was ihm beliebt". Dass dieses Ritual der persischen Arier dem ihrer indischen Stammgenossen eng-

<sup>&</sup>quot; Katyayana I, I, 16; IX, 5, 7; X, 8, 21 etc.

<sup>2</sup> Vgl. den Absoluntt über den Treftesaulten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kriyayana V, 10, 13, 18; Waher, Ind. Statilov X, 342; Hiranyakesia O. II, R, 5.

<sup>9</sup> L 132 Val Strate XV, 3, 13, 14,

verwandt ist, leuchtet ein. Der singende Magier ist der Hotar des Veda (Zaotar des Avesta). Das ausgebreitete Gras kehrt im Veda als Barhis') (vgl. das Baresman des Avesta'i) wieder: der Unterschied ist nur, dass dies Gras für die Perser

 Die etymologische Bedeutung scheint abze "Paleter" en ein subupabarbena: apabarbehat Rv. V. 61, 5, upa barbeh X, 10, 10.

<sup>4</sup> Das ayesusche Baresman bestamt bekamtlich in Raumaweigen seinem Band unabannen (Darimestoter, Lo Zend-Avests vol. 1, p. LXXIII ig.), die aubremt des Opfers Bade not einem Ständer (abgebildet ebendaselber pi. VI. rahren, theile in der Hami geladten wurden (ebendase 386, 191; Vend. XIX, 19 [63 [g.]] etc.). Ber den sur Opfersoremande gelarigen Weihungen und Darbrungungen wurde des Baresman in verschiedenen Formen berührt, die Barbrungung ihm angemahent oder darüben unsgegesten (Darmest, p. 114, 185, 189, 409, 411, 416, 421, 422, 426, 429, 436 etc.); die verschiedenen Stellen des Baresman resp. die rachte und finke Sam repräsenturien daben verschiedene Gentheitent die rechte Seite die Seiten in vielfleicht nicht zufälliger Debareinstrumung mit der redischen Belestung der rechten Seite (Sailsalte) als Seelanregion.

Die grapranghele Idantität nan die Bare-man mit dom velle ben Barhis, längst vermuthet aber auch wieder bestritten, scheint mir Lieux twoifellant zu som. Man erwäge Polgandes. Beide Worte, wone ande m Suffix verschaeden, gehören allem Ansahern mach en dersellen Wurzell (barreman ware vedlich Barkman; nut brahman but es schwerlich etwas in than). Bente beauthmen ein beim Opfer ngurirambes regetabilisches IImant, but. Zweigo, iteri tiraser; daeselte ist im Veda wie im Aresta der Trager beconderer Heiligkeit oder Gottesuales. Beim Barbie Hillsbraudt Non- und Vollmondsopher 8, (4) win beim Bareaman spielt ein umanistenden Rand sine Rolle. Besonders wicking abor ist, dass in Horng suf Research we Harlis around day Vorbani stor resp. fra-stor (vgl. den vidiodes. um dan Barka xusanımangohüriyen prastara-Bündel: Hillahr, 64) gelaşındıl wird. Er ist klur, these franter propringlich nicht higeom kan die sammenbradur, wie nach der Tradition Justi und Parmesteter aberginen: es muss ursprunglick heisen shinbreiten und weist mit grosser Walescheinlichkait auf eine Gestalt des Rituala hin, welche abulich dem verdischem Ritual or out omer hingobreneten verstabilischen Ducke un than halle-Man beachto, dass much das avertische sarcrich, welches etwa Matte oder Politer bezeichnet und dem ved barkis genau entspricht, das Verlaus star lies meh lut). Der avertische Framme beiest seeretijharremme ("der de linder Ort ist, an welchem die Götter die Opfergabe in Empfang nehmen (genauer gesprochen die Essauz oder Seele der Opfergabe; ihr gleichgiltiger Körper wird von den Menschen wieder fortgeholt), während auf dem indischen Opferplatz neben dem Barhis das Fener flammt, der Mund der Götter, wie der Egveda so oft sagt, mit welchem sie das Opfer verzehren. Die Vergleichung des persischen Gebrauchs mit dem indischen legt die Auffassung nahe, dass sieh in dem indischen Neben-ununder von Barhis und Opferfener auf der einen Seite die Spur der alten primitiven Form, in der man dem Gott die Spende zu übergeben gewohnt war'), erhalten hat, auf der andern Seite die Neuerung einer fortgeschritteneren sacrificalen Technik vorliegt. Die Art, wie die verlischen Dichter vom

gestrontes Barcanna bate) gans so wie der vedieche attenderhö ("der sin hingestrontes Barbis hate) beisst. Man beachte noch, dass im Avesta ab Hamptelamente von Opfer und Heifigkait Fener und Barcanna. Fener Barsanan und Hamm, Libation und Barcanna ganz so in scienner Weissneben einander genannt werden, wie im Volts das auffamente Fener und das gestronte Barbis, oder Fener Barbis und Soms, oder Barbis und Opfergabet vol. Vond. 3, 16 (55) etc.; R. 56 (195); Visp. 2 und andreweise Br. IV. 6, 4; X. 21, 1; Vaj. Samb, XV, 49; Rv. V, 37, 2; 2, 13 etc.

Auf welchen Wege und aus wischen Anthonen sich der Unbergang der auf der Erde ruhanden Opferstres in der von der Erde insgelätten, beweglich gewordenen heiligen Zwaige, wie des Avestz zie kaunt, undsagen fast, ob eine des alle Harkis hier mit einem von ihm orsprünglich verschiedenen Element ausstmutengeratien ist, mass ich den frankten sie untersuchen aberiseum. Zu welchem Konulkat auf mass gelangen megen, ich glaube nicht, dass die hier für den Zusammundung der beiden Typen beigebrachten Mammus werden binfallig gemankt werden können: auch nicht dasse bei dem persuschen von Strabe (XV, 3, 14) beschriebenen ünfer nichen der in der Hand gehaltenen häben ausperiene berrier diags und die auf den Beiden gebruteten, sie Opfergabe aufmeltmenden Zweige fenden (den Hinwei auf diese Stelle wie überhaupt mannichfache Autraung in Bezug auf die harr behandelte Frage verdanke ich G. Hoffmann).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man vergleiche die Sammlungen von Tyler (Anfänge der Calini II, 389) über die Opferungsweise der Natzerolker.

Barhis sprechen, ist in der That ebense characteristisch wie die auf das Burhis bezüglichen Riten. Einmal über das andre wird dieses Graslagers als des von mystischer Kraft orfüllten weichen Sitzes gedacht, auf dem sich die Götter niederlassen um das Opfer zu geniessen. "Wollenweich bruite dich aus", redet man das Barhis an (V. 5, 4), "die Lieder sind dazu erklungen; gieb uns Gelingen, schöne Opferstren 194. Strent gut die Opferstreu aus für das Opfer . . . wie die Kinder von hier und dort zur Mutter kommen, sollen die Götter sich auf der Fläche der Opferstren niedersetzen" (VII. 43, 2. 3). Auf wessen Barhis du dieh mit den Göttern setzest, o Agni, dem werden die Tage zu Glückstagen" (VII, 11, 2)1). Und dazu nehme man eine Vorsehrift des Rituals; an eben diesen Ort, an welchem die Götter dem Opfer beiwohnten, wurden nach stehendem Gebrauch die Opforgaben hingesetzt oder hingelegt, die man dann dem Fouer übergab 1. Vergleicht man dies Hinlegen auf die Opferstren mit dem Hinlegen, gleichfalls auf die Opferstren, das Herodot beim Opfer der Perser beschreibt, so bleibt wohl kaum ein Zweifel, dass der indische Gebrauch einen Ueberrest des bei den Persern klar erhaltenen Ritus dazstellt; einst wurde die Gabe, welche die Götter sieh aneignen sollten, und die man durch das Feuer ihnen zu übermitteln noch nicht gelernt hatte,

<sup>7)</sup> Der Vers staht in einem der sog. Apribymunn die urbende Aurufung der Barble in diesen Liedern spriede schon an sich für die habe Hoffigkeit, die dem R zuerkannt murde.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> So breitete man auch beim Schlaugenopler eine dem Barlis abtiliehe Grasstien für die Schlaugen aus. Sankhayans G. IV, 15, 3.

<sup>4)</sup> Hillebrandt, New und Vollmondsopfer 71. Salwale, Thisropfer 63 fg. 115 etc. (vgl. Rv. VII, 19, 1, X, 15, 11 ste.). Niedersetzen auf die Vedi und auf das Barbis hommt unf dasselbe blanns, dema die Vedi ist eben der vom Barbis beslechte Platz. — Hier sel auch meh auf die Regul hingewiesen, dass von der Opforgabe nicht für hingefallen (und dadurch verloren und dem Gett entzugen) wah was auf das Barbis fiel. Trittsmit. VI. 3. 6. 3.

dorthin gelegt, wo der Sitz der Götter war, auf die Opforstreu, und wurde dort von ihnen entgegengenommen. An unverrückbar feste Naturmale konnten unsesshafte Hirtenstamme die Gegenwart ihrer Götter nicht gebunden glauben: hier lernen wir die heilige Stätte ihres Cultus kennen, den äberall gleich leicht auszubreitenden wollenweichen Grasteppieh. Die Gegenwart des auf ihn hingerufenen Gottes heiligt ihn d. h. macht ihn für die profine Berührung gefährlich: daher der indische Opferer nach beendeter Handlung des Barhis in's Fener wirft, nach dem ursprunglichen Sinn offenbar um es unschädlich zu machen!).

Die in diesem Zusammenhang berührte, bei den verschiedensten Gelegenheiten<sup>2</sup>) vorkommende Verbreutung von

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> An dieser wohl evidenten Auflissung wird man nicht dieferch im jumacht werden, dass die ruellegende Gestalt des Rithals der Verbe manag den Character einer Darferingung angeheit-t hat. Hillebraudt 1921.

<sup>1)</sup> Wie die Opferstrou werden eine Menge andrer zum Opfer gehöriere bionalism verbraust: so the um day Opferforer galegten Holor, der sergomunts Holzspalm, welcher hel der Errichtung des Opferpfastens eine Roth spielt, dur Zweig, der beim Melken der Opfermileb zum Westreiben der Kälber von der Kale dient, die beim Phetropher verwandten Bratapier this had ther Salburg that Aguil ayarm-Ophiners gehrenchte Salb of its at A. m. is. Hillsbrandi Non- and Vallmandsopter 145, 148 169, Selevah Thireopfer 121, 155 fee; Weber Ind. Stul. XIII, 2851 - Nober don Ver-Lizumen findan wir das Vergrahen: dies besender häufig da we die Minneut the Unbelmitchen mitspielt. Hierfile hat characteristisch, dass beins Thierspier din abrigon Bratspio - in's Foner geworlen worden. für den Berk-Imbelies abut sinu andre Helmullang vorgo brieben ist: der Priester moss the halten alone sich und Ambre dandt zu berühren; nut die Erde offer in Wasser darf er nicht gelegt werden (Sittap, Dr. III, 8, 5, 9 fg.: Katy, VI. 6, 3: Apast. VII. 23, 100; schlossfielt wird or an onsamer Stello om Rand einer Pfatze refer del. in der Erth verstückte man kohrt von dort surfick thus aich mirmedian (Schwab 161 (gg.): Die besonder Belocalling diseas Spie - mass dantit gummmenhängen, dass das Hera dur Sitz des Lehens bet füber dus vom Bratapions abgezogens Herz wind un Spruch geoprochen, der dies ausdrückt: Schwab 136): der Qual, welche

Gegenstanden, welche bei seeralen Riten oder anderweitig vom Contagium heiliger oder unheimlicher Machte afficirt worden sind, konnte für die uns hier beschäftigende Geschichte des Opferfeuers auch insofern von Bedeutung sein, als sich die Frage aufdrangt, ob diese Art der Verbrennung nicht den Uebergung oder wenigstens einen Gebergung von dem Opfer mit blossem Hinlegen der Gabe zum Opfer mit dem heiligen Feuer darstellt!). Was sellte ans der hingelegten Gabe, deren innere Essenz man von den Göttern genossen glaubte, werden? Was der Gott ergriffen hatte, konnte den Menschen Gefahr bringen. Es lag nahe, sich durch Verbreunung vor dieser Gefahr zu sichern. Die Verbreunung aber, das gefürchtete Object der Erde entnehmend, trug es mit dem emporwirbelnden Ranch zum Himmel. also

the getfultate Thier getroffen hat, ist in then Herzspiese eingegingen, aust dus Satspetha (a. a. (), a S); der urspräurliche Sinn let möglicherweier. dans etwas von der Scolepszhetzun des gerödieten Thiers daran hoffel. Ambre Falla des Vergrabens im Zussimmenhang des Cultur wie der Zunberei simi hanng; als sin Nachklang disass speralen Vergenbenn wird as zugesoldin worden dürfen, wenn der Rubbler dem Toda autgegenwehntel Canda anweist, die l'eberreste der von ibm dargebotonen Speing, der liteton, withthe or gameson hat, in arrigintion (Mahaparinithana Sutia p. 41 Childen's Eine fests Grotte switchen Vergrahen und Verbrennen land, sieh meld richen; es est sight alfels die Rekundfrug der monechlichen Leirlie, bu der wir beide Verfahren neben einander finden (egt. Paraskara III, 8, 12 im Ritual des Rindoplers un Rudros "des mit Mort beschmierte Geeltres wirft or law Vener other the vergration of len Roden L - Nelson Vergration and Verbronica wars midlish day Wa-shep, day Wagachweamann im Wanzu wennen, das gleichfalls up zur Bassitigung unreiber, gesprenstischer. kraukhaitelvingender Substanton in auch en der devon ehen nicht of transmise Besitigung derjonigen Plable terwandt wird, walche die tot den Gottern ausgebomb. Heilligkeit und darum theführlichkeit un alch tragen! se see hier auf die Ereichenner fiber das Opferhad erscherten vermoon funten im Abelimitt Dik dit und Opferlade,

<sup>1)</sup> And through commissions Materialism by Rubert can Smith gone in december Vermuthings galance (Religion of the Semiter I, 267).

durthin we die vernehmsten Gottheiten ihren gewehnten Aufenthalt hatten. So ist der Uebergang von der Beseitigung durch das Feuer zur Opferung durch das Feuer natürlich und nahellegend. In einer Beziehung allerdings führt dieser Usbergang einen Widerspruch herbei. Man dachte sieh die Götter zum Genuss des Opfers auf das Barhis herniedersteigend, und zugleich sandte nun ihnen doch die Opferspeise zu ihrer himmlischen Wohnung empor. Dass die erste Seite dieses Dilemmas wie die altere so auch die tiefer eingewurzelte Vorstellungsweise darstellt, ist unzweifelhaft. Aber un nicht wenigen Stellen des Rgveda begegnen wir anch der undern Auffassung!). Der Widerspruch, der hier Hegt, tritt vielleicht nirgends ac scharf bervor wie da we ein Dichter ans der Familie der Vasishthiden von der einen Anschammeswoise zur andern hinüberschwankend sagt: "Agui, führe die Götter berbei, dass sie die Opferspoise geniessen. Mogen sie mit Inden ihrem Haupt sich hier erfreuen. Bring dies Opfer zum Himmel, zu den Göttern. Schutzt ihr uns stets mit Wohlsein" (VII, 11, 5). -

Die bisherigen Auseinandersetzungen laben um als erhalten im vedischen Cultus bereits zwei Verwendungstypen des Feuers kennen gelehrt, deren Auffassung als Vorstufen des Opferfeuers nahe liegt: das neben der beiligen Handlung flammende, böse Geister verscheuchende Zauberfeuer und das Feuer, welches die durch die gettliche Berührung für deu Menschen geführlich gewordenen Ueberreste des Opfers u. dgl. verzehrt. Ein weiterer im vedischen Cult erhaltener Ritus, dem gleichfalls in der Entstehungsgeschichte des Feueropfers eine gewisse Bedeutung zugekommen sein konnte, ist die Verbrennung gewisser Theile des Opferthiers zum Zweck der Erzeugung eines die Götter anleekenden Geruchs\*). Endlich wird man hier auch den speciellen Fall

<sup>7)</sup> Die Materialien hieraber but Bergedene Roll vedligse I. 71 geierungst.

<sup>9</sup> Vgl. den Abschnitt über die Opderspelse.

des an den Fenergott gerichteten Opfers, bei welchem sieh die Uebergube der Spende an das Fener von Anfang an von selbst verstehen musste, berücksichtigen müssen. Doch wir durfen nicht anders als beilanfig einen Blick darauf thun, was das vedische Ritual etwa von Spuren enthält, die für die Frage nach der Entstehung des Opfers mit dem Opferfener zu beachten wären; weiter mit diesem der vervedischen Vergangenheit angehörenden Vorgang uns zu beschäftigen ist hier nicht der Ort.

Wenden wir uns vielmehr den thatsachlichen Verhältnissen und Gebrauchen zu, die das vedlische Opferieuer betreffen!). Hier ist zunächst von dem Gegensatz der Opfer mit dem einen und derjenigen mit den drei Opferfeuern zu sprechen. Neben der einfacheren Weise des Opferes mit einem Fener entwickelte sich frühzeitig") eine kunstvollere sacrificale Technik, welche drei Fener verlangto: den Opfera dieser Form, namentlich dem ihnen angehörigen Somsopfer, wandte sich das Interesse der Opferkünstler, das immer mehr sich steigernde priesterliche Raffinement mit besonderer Vorliebe zu. Ursprünglich - hierüber sind nur Vermathungen möglich - mag das Verhaltniss das gewesen sein, dass man das eine bestandig unterhaltens hellige Fener der einfacheren Opfer für die Bedürfnisse dieser complicirteren Riten in drei Fener zerlegte. In dem uns vorliegenden Zustand des Rituals aber stehen das eine Fener, "das häusliche", und die drei Feuer unabhängig neben einander. Jedes Familianhaupt unterhalt das eine Fener und vollzieht den daran geknapiten Cultus; für den Hochgestellten und Wohlhabenden schiek!

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Wir bernickziehtigen nur die hauprodehlieben Typen des Oplogfeners und niese nur den Grundverhältnissen nach; auf die gante Massides Demits kann hier nicht eingegangen werden.

<sup>7/</sup> Es ist kaum ein Zweifel, dass slieser Vorgang der Haupharbe nach vor das gwedische Zeitalter fällt. Vgl. Ludwig III., 355 und meion Bemarkung, Sacred Books of the East XXX S. X Ann. 1.

sich ausserdem die Anlegung der drei Fener und damit die Begründing eines grösseren Culteentrums; zahlreiche im Hanse des Opferherrn wohnende Brahmanen, Opferpriester und andre, sammeln sieh bei einem solchen Centrum!). Gewisse Haupteeremonien sind dem Ritual des einen und dem der drei Fener gemeinsam: das tagliche Morgen- und Abendopfer; die Feier des Neumonds und Vollmonds wird der Hauptsache nach übereinstimmend mit dem einen Fener wie mit den dreien, nur bei jenom in einfacherer Form, gefeiert: eine saerale Doublette, die für unurspranglich zu halten nahe genug liegt. Andre Handlungen aber fallen nur in das eine oder das andre Gebiet: so werden die dem Familienleben angebörigen Weihen nur mit dem einen, das Somaopfer nur mit den drei Fenern vollzogen\*).

Was das nähere Wesen der drei Feuer anlangt, so hat man es nicht als Vermuthung sondern als selbstverständliche Gewissheit ausgesprochen\*), dass in ihnen die Verschmelzung dreier verschiedener Feuerdienste zu erblicken sei. Dieser Gedanke liegt nahe, aber ich kann in den thatsächlichen Verhältmasen des vedischen Rituals nichts entdecken, was ihn bestätigte, nicht auch nur Spuren einer solchen Vertheilung der heitigen Handlungen auf die verschiedenen Feuer, dass die an Jedes von ihnen geknupften Verrichtungen als der sacrale Sonderbesitz irgend einer Priestergruppe vorstellbar wären\*). Vielmehr handelt es sieh offenbar um ein

<sup>1</sup> Satapatho Bration, M. I. 4, 4.

<sup>7)</sup> Da Gebäukepfer von Thieropour seweld das sine we die dre Fener zulässt und een den grossen Opfertypen ellein des Semanpler en die drei Fener gebunden ist, dart velleicht vermathet werden, dass besten die ein der Ausgangspunkt liegt, von dem am sich die Opferweise unt den drei Fenera entwickelt hat gebonen Kustuur, Festginss au Rüch 64).

<sup>4)</sup> Kandwig III, Block

<sup>1)</sup> Dur in der vorigen Ann. eiterten krörterung Ladwige ames der

Zusammenwirken aller drei Feuer bei denselben Riten, deram dass in der Rolle eines jeden ein bestimmter Character herrscht oder wenigstens vorherrscht. An der Spitze steht das Garhapatyafeuer ("Fener des Hausberrn"), offenbar der Reprissentant des alten Hans- und Hegrdfeuers; es wird allein ständig unterhalten und aus ihm werden die beiden andern Fener für Jedes Opfer, bei dem sie erforderlich sind, nen entnommen. Der Verreisende verabschiedet sich zuerst vom Garhapatya-, alsdann vom Ahavantyafener (s. sogleich); der Heimkohrende andrerseits begrüsst zuerst das Ahavantyn-, dann das Garhapatyafener; das Letztere wird also gewissermassen als im Centrum befindlich angesehen, so dass man en znerst verlässt und zuletzt zu ihm zurückkehrt!): Das hier bereits berührte zweite Fener, das Ahavantyafeuer ("Fener der Darbringungen"), ist nach Osten gelegen. Auf den Unterschied der beiden\*) deutet ein Brahmana\*) in folgenden Worten hin: "Das ist der Ahavantyn. Der ist nicht dazu da, dass man in ihm kocht, was nicht gekocht ist. Dazu ist er vielmehr da, dass umn, was gekocht ist, in ihm opfert". Der Garhapatya also, so zu sagen das Fouer des praktischen, menschlichen Gebrauchs, dient für die Zurüstungen wie das Bereiten der Opferspeise, das Erhitzen der Gefässe") u. dgl.: der Ahavaniva ist die Flamme, in welcher die Götter die

Vorwers gemacht werden, bei der Frage nach der Herkauft der drei Foreiche factische Vertheilung der Functionen unter dieselben völlig an er Acht gelassen zu falben.

<sup>1)</sup> Satapatha Brahmana II, 4, 1, 3 fgg.; vgl. Sankhayana Şr. II, 14, 10.

<sup>7)</sup> Vgl. über domalben Waber, Ind. Studien X, 327 A. 5.

<sup>\*)</sup> Satapaths Br. I, 7, 3, 27; III, 8, 1, 7,

<sup>4)</sup> Es kann übrigene gefragt werden, oh dies Erhitzen (vgl. oben S. 338), hei dem ein praktischer Zweck kann ermehrlich ist, nicht sus-Zauberhamilung ist zur Vernichtung aufarbeuder schedlicher Wesenkeiten. Der augehörige Sprech lautet, was allerdings nicht von voller Benesakraft ist: "Verbraum ist jeder Dämon, verbrannt jeder Unhold" (Hillstrand).

Spende zu sich nehmen!). Das dritte Fener endlich, der Anvaharvapacana ("Fener für das Anvaharva-Muss")) oder Dakshinagni ("stidliches Fener") steht, wie sein Platz im Silden anzeigt, in specieller Beziehung zu den Manen und bosen Geistern. Schon oben (S. 340) wurde die Vermuthung ausgesprochen, dass es die von diesen drohande Störung beim Opfer abzuwehren bestimmt war; zugleich aber diente es zur Anmahme der an sie gerichteten Spenden; schwerlich hatte man das Ahavantyafener mit solchen Spenilen und dadurch mit jenen unhamlichen Wesen in Borthrung zu bringen gewagt. Das Gürhapatyafener agehört dem Opferheren als seiner Gottheit", das südliche Feuer "gehürt dem feindlichen Nebenbuhler"1). Das Garhapatyafener schützt vor Gefahr, die von Menschen kommt, das südliche Fenor vor Gefahr, die von den Vatern (Manen) kommt\*). Bei der Feier der Konigaweihe wird dem südlichen Feuer ein Feuerbrand entnommen und darin ein zur Abwehr bosor Geister bestimmtes Opfer vollzogen; in dem zugehörigen Spruch heisst es; "Getödtet ist der Damon"5). Bei demselben Opfer wurde ein Fenerbrand gleichfalls dem stidlichen Feuer entnommen und in damselben der Nirrti, der Göttin der Vernichtung, eine

Neu und Vollmondsopfer ED. Freilleh würde inn für einen deruttigen Zenbarzei aber die Verwandung ibs stäfflichen Feuers (z. soglands) erwarten.

blandt ist das verwiegende und wie mit sebeint erspetitgliche Verwiedungen aber hamen in den Einrelheiten des praktischen Gebrauche in der That vor. vgl. Sat. Bu 4, 7, 3, 26 tg.; Kätz. L. 8, 31, 35; Hillsdrumb 65 A, 4 u. c. w.

<sup>5)</sup> Dies lat der Opferfahr beim Voll- und Neumondsepfer (Hillahr, H. 133). Er wird auf dem nach ihm bausmaten Pener bereiter (Ekty, H. 5, 27), vielleicht nur, weil er als Opherionn (daksåred) auf den Dakslunagnu zu gehören schlen.

<sup>7)</sup> Saternatha Brahmuna II. B. 2, 6.

<sup>9</sup> Sankhayana Smut. II, 14, 3) 15, 4

J Vaj. Samina IX, 38: Saturatha Br. V. 2, 4, 15 fg.

Spende dargebracht<sup>1</sup>). Eine Hauptgelegenheit über für die Verwendung des stillichen Opferleuers ist, wie schon berührt, das Manenopfer, welches sieh durchaus um dies Feuer und um Grüben, die neben demselben in die Erde gegraben sind, bewegt; die Vorschriften für das mountliche Manenopfer am Neumond wie für das jährliche, welches mit dem Fest der Sakamedhäs verbunden ist, stellen in gleichem Maasso das südliche Feuer in den Vordergrund<sup>1</sup>).

Was den Begründungsact des Cultus durch Anlegen des oder der heiligen Femer betrifft, so ist es für unsre Zwecke unwesentlich, die je nach den vedischen Schulen sowie nach dem Unterschied des einen oder der drei Feuer differirenden Vorschriften vollstandig darzulegen. Es genüge zu bemerken, dass die Neuerzongung des Feuers aus den Reibhölzern und das Holen eines vorhandenen Feuers von bestimmten Stellen, z. B. aus dem Hanse eines reichen Heerdenbesitzers oder eines grossen Opferers, neben einander stehen; im einen Fall liegt der Nachdruck auf der Reinheit und Unberührtheit des frischerzengten Feners, im andern auf der glücklichen Vorbedeutung des mit dem altvorhandenen Feuer verkullpfien Segens. Als hausliches Fener wird auch - und das ist in Bezug auf dieses wohl die verbreitetste Vorschrift - das Fener zu unterhalten empfohlen, in welches der Opferer zum letzten Mal als Brahmanenschüler, wie es Schülerpflicht ist, das Holzscheit gethan, oder dasjenige, mit welchem für ihn die Hochzeitsceremonien verrichtet sind. Von den fetischartigen Verkorperungen des Agni als Pferd und Ziegenbock, die bei der Feueranlegung nach dem Ritual der drei Fener eine Rolle spielen, ist in anderm Zusammenhang die Rede gewesen1).

<sup>1)</sup> Satupathu Br. V. 2 B. 2

<sup>5)</sup> Vgl. Katyayana IV, 1, 2, 8, 8; V, 8, 6, 16, 21 etc.

<sup>2)</sup> Sinho S. 77 lg.

Bei den viermonatlichen den Lauf der Jahreszeiten begleitenden Feiern und beim Somaopfer wird ein neues Fener gerieben und mit dem alten Ähavamya vereinigt!): offenbar ein Act der Auffrischung und Stärkung, möglicherweise auch ein Best einer andern als der im überlieferten Ritual herrschenden Behandlung des beiligen Fouers, seiner von Zeit zu Zeit wiederholten Ersetzung durch ein neues Fener,

Das Ausgebenlassen der alten Fener und, eventuell nach einer Zwischenzeit, die Anlegung von neuen wurde als erforderlich angesehen, wo die alten dem Opferer kein Glück gebracht hatten; man feierte dann die Ceremonie der "Wiederanlegung" (pwarodheya).

## Opferspeise und Opfertrank.

Auch auf dem Gebiet des vedischen Opferwesens bestätigt sieh der natürliehe Satz, dass der Mensch dem Gott eben das darbietet was ihm als seine eigne Nahrung willkommen ist<sup>3</sup>). Ausnahmen finden sich hier und da, die Regel aber ist offenbar diese.

Lassen wir zunächst das Thieropfer und das Somaopfer ausser Betracht, so begegnen als Opferspeise alle hauptstehlicheren Producte der Ackerwirthschaft wie der Viehzucht: an der Spitze Milch in ihren verschiedenen Zuständen (saure Milch u. s. w.), Butter und die beiden vornehmsten Körnerfrüchte, Gerste und Rois<sup>3</sup>), die zu verschiedenen gekochten und gebackenen Gerichten verarbeitet wurden. Dass den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Katy, V. 2, I fgg.; VIII, 1, 17; vgl. Val. Samb. V. 2 fg., Satapatha Br. III, 4, 4, 19 fg. — Ashulleh beim Thioropfor: Katy. VI. 3, 25; Schwab Thioropfor 77 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Daboi ist natürlich von dem seltenen Fall abzuseben, dass din Darloingung einer nicht untbropmnotphisch gedachten Wessubeit gilt: Indine Rosse bekommen Pfordefetter.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Letzterer in der altesten vedischen Zeit fehland oder noch zurücktretend.

von der Kuh kommenden Producten ein höheres Gewicht der Heiligkeit und mystischen Bedeutung beigelegt wurde, als den Erzengnissen des Ackerbaus, tritt dabei unverkennbar hervor. — Hier seien auch die für den Todtenenh characteristischen Wasserspenden an die durstenden Seelen erwähnt. —

Wir werden beim Thieropfer eingehender von der Tendens sprechen, dem einzelnen Gott eine seinem speciellen Wesen entsprechende Nahrung zu bieten. Hier gehören einige Erseheimingen unter denselben Gesichtspunkt: so wird es für gewisse Gelegenheiten des Todtencultus oder des im Namen eines Todten auszunbenden Unitus vorgeschrieben, die Milch einer Kuh zu nehmen, deren eignes Kalb tedt ist und dis nun ein fremdes Kalb nahrt'); für Nirrti, die Göttin des Entergangs, wird das Opfer der bei der Bereitung einer andern Opferspeise bei Seite gefallenen Getreidekorner\*) sowie von schwarzem Reis1) erwähnt; für die Göttinnen Nacht und Morgenröthe - die schwarze und die aus Jener heraus geborene helle - wird die Milch einer schwarzen Kuh, die ein weisses Kalb hat, vorgeschrieben\*). Rudra, der in der Wildmiss lebende Gott, genieset bei einer Reihe von Gelegenheiten - mit characteristischer Beberschreitung der sonst fast durchgangig geltenden Beschrankung der Opforgaben auf die gewöhnlichen wirthschaftlichen Producte - wilden Sesam. wilden Weizen, Milch von Rehen, kurz wildgewachsene oder aus dem Walde stammende Stoffe L. Zu den Todten stehen ich weiss nicht aus welchem Grundo - Sesamkörner in besondrer Beziehung"). Endlich muss in diesem Zusammenbang

<sup>&#</sup>x27;) Agminutes im Namus simes Verstochuneur Ait, Rr. VII, 2: Sat Bt. XII, 5, 1, 4; Asr. Scaut. III, 10, 17; Käty, XXV, 8, 0. — Manusophur Tahr. Samh. I, 8, 5, 1: Katy. V, 8, 18 etc.

Triet, South, I, 8, 1, 1; Sat. Re. V. 2, 0, 2; Kary XV, 1, 10.

<sup>9</sup> Taitt. Samb. L. S. 9, 1; Sal. Br. V. 3, 1, 1B; Katy. XV, 3, 14

<sup>9</sup> Val. S. XVII, 70; Katy, XVIII, 4, 2.

<sup>4)</sup> Imbada Studien XIII, 279.

<sup>4)</sup> Slaho a.B. Ramulaiyann Dk. H. I. 2, 27; Stukh yana G. IX, L. B.

auf die Rolle hingewiesen werden, welche die den verschiedenen Göttern heiligen Zahlen bei den Darbringungen spielen: der Opferfladen für Agni wird auf acht, der für Indra auf elf Scherben!) bereitet u. s. w.: Künsteleien, denen hohes Alter nicht zugeschrieben werden kann?).

Das Thieropfer zeigt genau analoge Verhaltmisse. Gegessen wurde von Thieren in erster Linie Rind und Ziege<sup>3</sup>),
dazu das Schaf. "Hergerufen hierber sind die Rinder, hergerufen Ziegen und Schafe", hiess es in einer Weiheformel
beim Hausban<sup>4</sup>). Eben diese drei sind denn anch die gewöhnlichen Opferthiere<sup>5</sup>); unter ihnen wiederum scheint für
die haufigen kleinen, oft an lange Reihen von Göttern gerichteten Opfer der Ziegenbock regelmässig verwandt worden
zu sein; offenbar war das Rind für diese Rolle zu kostbar<sup>4</sup>).
Ausgeschlossen wenigstens von der regelmässigen Verwendbarkeit beim Opfer waren die Thiere, die dem menschlichen
Genusse nicht oder doch nicht regelmässig und nur in zweiter

Characteristisch ist, dass für das den Tedten dergebruchte Glacksopler, bei dem eine Reihe Characteristics des Tedtenente fortfallen, die Regel gilt: "Gerste vertritt den Sesson" (eleman, IV. 4, 0).

<sup>1)</sup> Enterprecional ther Sylbonomial von Gayaurt, Trisbtubb ste.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Vertheilung der Metra unter die Gottheiten, auf welcher offenber die rimelle und mystische Geltung Jener Zahlen bereht, seigt sieh zu auch im Egyede unr in den ersten Anfangen.

<sup>7</sup> Vgl. Satap. Bralmana III. 4, 1, 2.

<sup>1)</sup> Sankhayana G. III, 8, 1,

<sup>1)</sup> Vel. Kütz. XIX ik 2. B: XX. 7, 19. Die Combination von Zogen-back. Widder, Stier erinnert an die untiken Socretauriken. Gelegentlich ist von fünf entennen Hostien die Reche (Ind. Ston. X. 317), nambek janen dreien und dazu Pferd und Mousch die beiden letzten kommen in für That mier grass minnahmasseite im Betracht. — Unber Rind, Zoge und Schaf als alle Opferthiere der Semiten und Reinges of the Semite. 1, 201.

ygi. Ait. Beshin, II. 8, 5; "Die Opfersubstaum weilte mu tängeten im Ziegenboekt darem ist er das gebräughlichets von allemen Opferthierm".

Linie zugehörten: so das Schwein, der Hund, Wild, Geffügel, Fische<sup>1</sup>).

Von Ausnahmen kommen natürlich nicht ernstlich in Betracht die ungeheuren Massen von Opferthieren aller Art. welche für das Rossopfer als Begleiter der Haupthostie vorgeschrieben werden"): hier liegt nicht ochte eultische Sitte vor sondern in's Mansslose schweifende priesterliche Lucubration. Wichtiger ist als eine Ueberschreitung der sonst geltenden Grenzen in der Wahl der Opferthiere das Opferross selbst. Es ist mir ganz unwahrscheinlich, dass hier ein Unberrest ans einem Zeitalter vorliegt, für welches Pferdrfleisch zu den gewöhnlichen Nahrungsmitteln gehörte<sup>1</sup>). Die genunere Betrachtung des Rituals zeigt vielmehr, dass die Absieht war, dem opfernden Fürsten die schnelle Kraft (vaja) das kriegerischen Opferthiers zuzuwenden: so ist, wenn den Göttern eine Speise geboten wird, die keine Speise ist, auch hier wieder das Opfer - wir haben diesen typischen Vergang oben besprochen (S. 313) - von Denkgewohnheiten des Zanberwesens aus der Bahn gelenkt'). Nicht anders wird über das Esclopfer als Sühne für Verletzungen der

<sup>7</sup> Spielt danet, wie Stangel (Hermes XXII, 94 fgg.) in Boxag auf die Ausschliesung von Wild und Fischen beier greechischen Opfer vor muthet, der Gesichtspunkt mit, dass tiese There micht ieleht lebend zur Opferstätte h

ätten gebracht und dem Gott übergeben werden können?

f. Die Wahlthere unter diesen sollen übrigens frugelassen werden ind, Stud. X, 318, Tain. Br. III, 8, 19 etc.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Genuss dieses Floreches kum in historischer Zeit in ladies selbstverständlich vor, billiote aber doch eine Aumahme. Siehe r. Il. Vinaya Pijaka, Mahiyagga VI, 23, 11.

<sup>4)</sup> Man kann auch der Pferdespfer mit dem Princip, dass der Mousch dem Gett giebt was er selbet iset, vereinigen, wann man bedenkt, dass der Mousch ausser der ultfäglichen Kahrung auch Zenbernahrung, die ihm regend eine bestimmte Eigenvehaft mittheilen soll, zu sieh nimmt (vgl. S. 357 Aum. 1). Selebe Zaubernahrung für den Gett — die dann natürfich sehlieselich dem Mouschen zu Gute kommen soll — ist das Pferd.

Keuschheit (s. oben S. 330) zu urtheilen sein; es kommt hier weniger darauf an, oh der Esel sich dazu eignet von der Gottheit genossen zu werden, als dass er das Thier ist, aus dessen Uebertinss sich am besten was der Mensch von männlicher Kraft verloren hat in ihn zurückzaubern lässt-Anch wenn beim Regenzauber die Fischotter als Opferthier für den Wassergott Apam napat erscheint!), ist dies mehr Zauber als Opfer. Aelmliches begegnet viellach.

Die schon bei dem nichtthierischen Opfer erwähnte Corresponsion zwischen den Eigenschaften des Gottes und der ihm gebrachten Gabe tritt beim Thieropfer sehr viel ausgeprägter hervor. Deutlich, wenn auch entfernt nicht ausnahmslos\*), zeigt sich die Tendenz, das Opferthier den Gott vor Allem im Geschlecht, aber auch in der Farbe und andern Eigenschaften nachbilden zu lassen\*). Diese auch bei Naturvölkern wiederkehrende Erscheinung wird durch den etwas vagen Gedanken, dass der Gott das ihm ähnliche Thier besonders gern sieht, wohl nicht erschöpfend erklärt. Man wird auf die so verbreitete Vorstellung zurückzugehen haben, dass jedes Thier, wenn man es verspeist, dem Esser seine besondern Eigenschaften mittheilt\*). So wird auch der Gott,

<sup>1)</sup> Kangika Shira 197.

<sup>7)</sup> Von den Ausunhmen der Regel über die geschlechtliche Uebereinstimmung awischen Gott und Opferthier begnüge ish nich wante aufzuführen. Am Ende des Somsophers erhalten Mitra und Varuna eine exist
(Ind. Strat. X. 594). — Ziegenbook für Sarasvati (dassibat 295). — Matterschaf (oder vielmehr um Hild-derselben) für die Maruts (das. 346), Käty.
V. 5, 17 fg.). — rage für die Maruts, s. S. 358 — Manche decartige Fälle
mögen sich daruna urklären, dass darch irgend einen Zufall das einmal
festgewurzelte Opfer eines bestimmten Thiera auf eine undre Gutthait übertragen wurde.

<sup>2)</sup> Man vergleiche über deserbe Gesetz in den griechischen Cultun slas Programm von P. Stung al., Quaestiones satrificales S. Ligg. (Berlin 1879).

<sup>1)</sup> So corspeint beispielsweise ein südamerkanischer Stamm mit Vorliebe Fesche, Affen und Vegel "um flink und gewandt zu werden", ver-

dessen Starke die Opfermahlzeit mehren soll, die höchste Zunahme von Substanz in der eben für ihn erforderten Beschaffenheit durch das Verzehren des ihm homogensten Thieres erfahren). Für Indra, dessen Wesen strotzende Münnlichkeit ist, der in den Liedern zu zahllosen Malen ein Stier genannt wird, finden wir den Stier als häufiges Opferthier; ferner den Buffel\*), mit welchem der gewaltige Gott gleichfalls gern vorglichen wird<sup>5</sup>). Bei bestimmten Opfern tritt neben den Stier des Indra ein röthlicher Ziegenbock für die beiden Asvin -"denn von röthlicher Farhe gleichsam sind die Asvin", heisat es - und ein weibliches Schaf von bestimmten Eigenschaften für Sarasvatr'). Für Agui, den rauchumwolkten Gott, gieht es das Opfer eines Ziegenbocks mit schwarzem Halse; die Sonne und der Todtengott Yama erhalten zwei Ziegenbocke, den einen weiss, den andern schwarzs); beim Opfer an die der Lebens- und Zengungskraft beraubten Manen wird Gewicht darauf gelegt ihnen nicht einen Widder sondern einen Hammel darzubringen) n. dgl. mehr. Wenn den Maruts eine gescheckte (prani) Kuh geopfert wird1), so stimmt zwar

schmitht aber die Fleisch schwerfilliger Thiere, a. R. der Tapira, "immit de nicht plump wie diese werden" (Andree, die Authropophagie S. 162). Im vedischen Indien selbet wählt man die erste Pleischnahrung des Kimbeunter dem Pleisch verschiedener Thiere je mach dess tessenderen Einstellenn, die man dem Kinde wünscht Phrashara I, 19 ofw.).

<sup>(5)</sup> Dass dahei auch totemistische Anashumungen mitspielen k\u00fcmed soll nicht geläugunt werden; f\u00fcr nithere Untersachung der Prage ist die nicht der Ort.

<sup>7</sup> Hillsbraudt, Ved. Mythologie I, 231 A. 2.

<sup>4)</sup> Haben wir hier nicht im tirunde eine Abnüche Erscheinung, wie wann sertam Californian tribes which worship the hubenred specifice him shipself to himself once a year — 1 (A. Lang, Myth, Ritual, and Religion II, 1963)

<sup>4)</sup> Sat. Dr. F. & I, 1.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Vaj. Samb. XXIV, 1. Admiliches für Agni afturs, z. B. Taitt-Samb. II, 1, 2, 7.

<sup>4)</sup> Ramayana L 49, 9 ad. Bombay.

<sup>9</sup> Gounner sine nicht tranblige und nuch nicht nahraude Kub. Klig-

das Geschlecht nicht, aber die Beziehung auf die geschsekte (prem) Kuh, die Mutter der Maruts, ist unverkembar. Der basta (Ziegenbeck) des Tvashtart) wird mit dem basta, welchen der Rgveda<sup>2</sup>) in der Nachbarschaft des Tvashtarmythus auftreten lässt, zusammenhängen. – Uebrigens können wie die Wahl der Thiergattung so auch die naheren Bestimmungen des Thiers auf Einflüssen des Zauberwesens berühen: so bei der Darbringung eines sehwarzen Opferthiers zur Erlangung von Regen: "es ist sehwarz, denn dies ist das Wesen des Regens; mit dem was sein Wesen ist gewinnt er sich den Regen"). Ein blutrothes Opferthier wird von rothgekleideten und rothbeturbanten Priestern dargebracht, wenn es sich um die Vernichtung eines Feindes handelt"). So etwas ist nicht späte priesterliche Düftelei, sondern es trägt den Stempel urältesten Zauberwesens.

Man tödtete das Opferthier mit den ähnlich auch bei andern Volkern erscheinenden Ausdrücken des Bemühens sich von der Schuld einer Blutthat frei zu balten. Man sagte ihm, dass es nicht stirbt: "Du stirbst nicht, dir geschicht kein Leid; zu den Göttern gehst du auf schönen Pfaden" (Rv. 1, 162, 21). Euphamistisch nannte man das Tödten des Thieres Zustimmung gewinnen". Die Tödtung wurde durch Ersticken oder Erwärgen ohne Blutvergiessen bewirkt; man suchte dabei zu vermeiden, dass das Thier einen Laut

XIV, 2, 11. Doch Taith Samh, II, 1, 6, 2 haben wir ein mannlichen geschiecktes (preud) Ophathier für die Maruts.

<sup>9</sup> Katy, VIII, 9, 1.

<sup>5</sup> L 16L IR

<sup>7)</sup> Tails. S. II, 1, 5, 5. — Genan abenso the Regenopler der Zulass. The bonds of villages select some black area; there is not one white among them. . . . It is supposed that black earth are chosen because when it is about to rain the sky is overcast with dark clouds (Callaway, the Roligious System of the Amazulu, p. 59).

<sup>1)</sup> Kary, XXII, B. 11, 15. Gavier spielt four each die Farbe des Rudre mit, das Thier wird Agul als dem von Rootes begleiteten geopfert.

ausstiess; die Hauptpersonen des Opfers wandten den Rücken, bis der Tod des Thieres eingetreten war.

Die dem Gott dargebrachten Theile des Opferthiers zerfallen in sehr auffallender Weise in zwei Mussen, deren Darbringung zwei vollkommen getrennte Acte des Opferrituals ausmacht. Ist das Thier getodtet, so wird zunächst ein Schnitt gemacht, durch welchen man das Netz (omentum), einen der fettreichsten Körpertheile, herauszieht '). Dieses wird gekocht und mit aller Feierlichkeit dargebracht. Die Ritualtexte schreiben hinter dieser Handlung das Vertheilen von Geschenken an die Priester und Reinigungen vor!; es ist deutlich, dass hier ein Abschnitt gemacht ist. Hinterher wird dann das äbrige Thier zerlegt und unter Vorausschiekung eines Reiskuchens werden Abschnitte von den einzelnen Theilen dem (jott geopfert). Andre Abschnitte geniessen die Priester. Was übrig geblieben wird an die Priester, den Opferer oder danach verlangende Brahmanen vertheilt\*), bis auf das Schwanzstöck, welches für eine hauptsächlich den Götterfrauen geltende Schlusseeremonie aufgehoben wird. So bildet also die Opferung des Netzes und die Opferung von Abschnitten aller übrigen geeigneten Körpertheile zwei getrennte Handlungen. Ich theile zur Veranschanlichung noch einige Satze aus Asvalayanus3) Beschreibung des Ashtaka-

<sup>1)</sup> Schwab, das altinet Thioropiec S. 112 fee.

<sup>1)</sup> Ebendar, 121 fg.

<sup>\*)</sup> Hierzu eine Einladungaformet, in der es nach Taitt, Br. Bl. 6, 11, 1, 2 (rgl. Vaj. S. XXI, 43; Schwah 144) heiset — die Formel ist für des Ziegrabockopfer an Indra und Agni aufgestellt —: "Der Hotze verelew Indra und Agni. Von der Opferspeiso des Bocks verzehrten sie heute des uns der Mitte berungenommene Fett, che Damonen, abe menschliche Femile es ergrafen konntan. Jerzt tellen ein geniessen (folg) Aupraisung der unn daranhungenden Stücke).". — Für die Sonderstellung des Netzophers rglauch Apastamba Dh. I, 6, 18, 25.

<sup>1)</sup> Schwalt 119.

Grbyn II, 4, 13, 14.

Thieropfers mit. "Er tödtet das Thier nach der Ordnung des Thieropfers " zieht das Netz heraus und opfert mit dem Verse: "Bringe das Netz, o Agni Jatavedas, zu den Vatern, wo du sie in der Ferne weilend weisst. Mögen Ströme von Fett sich ihnen ergiessen. Mögen alle diese Wünsche sich erfällen. Svaha!" Dann von den abgeschnittenen Stücken (der übrigen Körpertheile) und von der gekochten Speise, mit den Versen" — u. s. w.

Woher diese Absonderung des Netzonfers gegenüber der grossen Masse der undern Darbringungen? Ich kann mich der Vermuthung nicht erwehren, dass hier der letzte Ueberrest einer uralten noch ausgeprägteren Bevorzugung des Netzes vorliegt, dass es nämlich eine Zeit gegeben hat, wo von dem ganzen Thier das Netz ich will nicht sagen allein dem Gott gespendet, aber doch allein dem Gott verbrannt wurde. Dies scheint zunstehst das Thioropferritual der nabverwandten Perser zu bestätigen, wie Strabe') es beschreibt. Die Perser, sagt er, opfern das Opferthier nicht in's Feuer, sondern vertheilen es unter eich. Den Göttern geben sie nur die Seele: doch wird ein kleines Stück des Netzes (ininkov o nizoov) in's Fener gethan. - Betrachten wir noch einige ausserindische Parallelen. Beim alttestamentlichen Sündopfer<sup>3</sup>) wurden die Nieren mit dem Fett und das Netz also Foustücke in etwas grösserem Umfang als im indischen Ritual, dem Wesen der Sache nach aber durchaus ein entsprechender Theil - auf dem Brandopferaltar geopfert, der übrige Körper aber ausserhalb des Lagers verbrannt d. h. als belastet von der zu sühnenden Sünde oder dem göttlichen Zorn vernichtet. Beim Schuldopfer!) wurden die Fettstücke auf

<sup>[4]</sup> XV, 732, Vgl anch Verslichul 18, 70 and (secrate Darmostetor an disser Stella himselet) Catall 89.

<sup>4)</sup> Levil, 4. Richers Handworterbunh des bild, Albertum S. 1582.

<sup>9</sup> Levit. 7. Rishm S. 1440.

dem Altar geopfert, dus Uchrige von den Priestern verspeist. Beim Dankopfer') wurden die Fettstucke auf dem Altar geopfert: "das ist ein Fener zum sussen Gerneh dam Herrn"; das Uebrige fällt theils den Priestern zu, theils wird es von dem Darbringer mit den Seinigen und seinen Gasten verzehrt. - Wir werfen hier noch einen Blick auf die heute bei den Zulas geltenden Opfergebräuche, wie die von Cullaway3) vernommenen eingebornen Zeugen sie beschreiben. Man tödtet den Opferstier und häntet ihn. Dann nimmt man etwas von dem Fett des Netzes und verbrennt es mit Weihrangh; das Hans wird von dem Gerneh des verbraunten Netzes erfüllt, und man denkt dann, dass man den Geistern seines Volks einen sussen Gerneh bereitet. Das Fleisch des Opferthiers aber wird niedergelegt; die Geister kommen und essen davon. Am Morgen findet man es unberührt, aber die Geister haben daran geleckt. -

Nach alledem erklärt sich offenbar das Verbrennen des Netzes ganz unabhängig von dem Verbrennen oder Nichtverbrennen des übrigen Thierkörpers, unabhängig von der Vorstellung, dass der Gottbeit ihre Speise in Form des Opferdampfs zuzuschicken ist. Dem Gott werden Fettdampfe erzengt ihm "zum süssen Gerneh") sehon in einem Zeitalter, welches noch gewohnt ist das eigentliche Opfertleisch dem Gott hinzulegen und es dann, nachdem Jener sich sein Theil davon unsichtbar angeeignet, dem menschlichen Genusse zu übergeben: welche bei vielen Naturvölkern zu beobachtende Behandlungsweise des Opfers auch im indischen Ritual, wie wir oben (S. 341 fg.) zu zeigen versuchten, ihre Sparen zurückgelassen hat. Wir werden in der bei der Netzhaut

<sup>7)</sup> Levit. 8, Richm S. 206k

<sup>7)</sup> The Religious System of the America, S. 11, 141, 177.

<sup>7)</sup> So lasst nuch des Ramayana (I, 14, 37 ed. Bombuy) bei der Boschreibung eines Opfers "den Gernelt vom Rauch des Netzue" gerochen werden.

vorliegenden Benutzung des Fouers zum Zweck der Geruchserzeugung vielleicht wieder einen!) der Aufangs- und Ausgangspunkte erkennen dürfen, von denen aus das Fouer zu seiner Geltung als Opferfeuer, als Beförderer der Opfergaben zu den himmlischen Wohnungen ihrer Empfänger gelangt ist.

Das Blut des Opferthiers wurde im vedischen Ritual für die Rakshas (bösen Damonen) ausgegossen?). Die Möglichkeit kann nicht geleugnet werden, dass darin ein Rest von Opferformen einer alten Zeit, in welcher der Genuss von Blut eine bedeutende Rolle spielte, erhalten ist. Aber die Erklärung kann auch mehr auf der Oberfläche Hegen. Wie beim Opfer von Gebäck die Abfälle des dazu verwandten Getreides den Rakshas hingeworfen wurden?), so mag ihnen das Blut als der Abfäll überlassen worden sein, mit dem man das niedere Volk der Geisterwelt abfänd!): wobei auch die Vorstellung von diesen dem Leben und der Gesundheit nachstellenden Wesen als Blutsangern mitgespielt haben wird.

Im Zusammenhang mit dem Thieropfer muse hier auch die Frage nach der Existenz von Menschunopfern in vedischer Zeit berührt werden. Die einzige vollkommen zuverlässige Spur derselben scheint mir die zu sein, welche das sog. Bauopfer betrifft. Unter den rituellen Vorsehriften für die bekanntlich mit besonderem ceremoniellem Pomp umgebene Erbauung des Backstomfeueralturs (agnicagana) findet sieh die Bestimmung, dass fürst Opferthiere — Mensch, Ross, Rind, Schafbock, Ziegenbock — verschiedenen Göttern

<sup>1)</sup> Siebe aben & 317.

<sup>7)</sup> Salowah 132.

<sup>3)</sup> Hillohrandt Non- und Valliminelsopher 171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dafür spricht, dass Mirgan und Excremente das Opferthiers, wat his stock offenbar als Abfälle annasohen sind, mit dem Blute gleich behandelt wurden (Schwalt a. z. O.).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Man vergleiche namentlich Webers Aufsatz über diesen Gegenstand, Z. D. M. G. XVIII, 262 fgg.

zu opfern sind: die Rümpfe1) werden in das Wasser geworfen, ans welchom man den Thon für den Bau nimmt - diesem Thon soll dadurch Festigkeit verliehen worden -; die funf Haupter aber werden später in die unterste Schicht des Gemaners eingemauert1). Das Alles wird im Satspatha Brahmaga als ein nur in der Vergangenheit, aber in keineswegs allzu ferner Vergangenheit3) geübter Brauch characterisirt; in der Gegenwart seion Ersatzriten gebrünchlich. Die Weise, wie die betreffenden Angaben auftreten, lässt sie als gänzlich unverdachtig erscheinen. Was sich hier in Bezug auf das rituelle Bauwerk des Altars in der Ueberlieferung erhalten hat, galt ohne Zweifel einmal für Banwerke überhaupt, soweit solche die entsprechende Wichtigkeit besassen4). So erkennen wir hier den über die Erde verbreiteten Glauben wieder, dass ein Bau Festigkeit durch ein Banopfer, insonderheit ein Menschenopfer erlangt<sup>6</sup>). Es muss indessen bezweifelt werden. ob die gebränchliche Benennung dieses Gebrauchs als Opfer den eigentlichen Sinn desselben trifft. Offenbar handelt es sich, ursprünglich wenigstens, nicht darum, ein überirdisches Wesen durch den Genuss von Menschenfleisch und Memchenblut zu erfreuen, sondern darum, dem Bau Festigkeit mitzatheilen, indem man eine menschliche Seele und alle an der menschlichen Leiche haftenden magischen Potenzen in ihn hineinbaunt. Also ein mit der Tödtung

<sup>1)</sup> Amount dem der Ziege.

<sup>2)</sup> Siehe die Materialien bai Walter a. n. O. 263 fg.: Ind. Sml. XIII. 218 fg. 251 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Der Letzie, der ihn übte, war Sykparna Skyakäyana (VI, 2, 1, 30); wolcher Name in die Zeit, die man historisch neumen darf, führt.

<sup>4)</sup> Wir finden, dem Baumfer abnilch, den Gebrauch bei der Erbausug des Hausss unter dem Mittelpfosten einen bemilden Stein, offenbar ab Symbol und Vehikel triefender Fülle, zu vergraben [Sankh, G. III, A. 10].

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Siehe Tylor, Anflange der Cultur I, 104 feg.; M. Winternitz in der Mittheilungen der Anthrop, Gos. in Wien, Sitzungsbericht vom 19, April 1887; Mölmann III, 497 atr.

eines Monschen getriebener Zauber, aber meht ein Menschenopfer im eigentlichen Sinn: wenn auch natürlich hier wie so
oft der Zauber im Lauf der Zeit vom Opferwesen attrahirt
worden ist, die Formen eines Opfers angenommen hat<sup>1</sup>).

Was sonst für die Existenz vedischer Menschenopfer augeführt wird?), sebeint mir nicht jeden Zweifel auszuschliessen. Wenn die alten Ritualhandbücher in einem eignen Abschnitt nach dem Rossopfer das "Menschenopfer" (purushamedhe) mit allem Detail schildern2), so erweist sich das leicht als reines Phantasieproduct, dem Rossopfer nachgebildet und aus dessen colossalm Verhaltnissen in's noch Colossalero gesteigert, Sollte selbst - was schwer zu glauben - dies Prunkstück aus der grossen priesterlichen Modellaammlung irgend einmal die Frommigkeit eines Fursten zur Ausführung begeistert haben, wurde dies doch ein für die Betrachtung des wirklichen vedischen Cultus unerhoblicher Zufall bleiben\*). Von echten Mensehenopfern aber, die entweder auf den Cultus von Kannibalen zurückgehen oder als Sühnopfer die Hingabe eines Menschenlebens für verwirkte oder geführdete andre Menschenleben darstellen\*), sind, so viel ich gegen-

<sup>2)</sup> Anah ilis im Voda noch durebsehinnnunde Wittwarverbreaung ist natürlich kein Opher; dem Fedten wird an andrer Bentz so made sein Weih durch das Fener des Scheiterhunfens in's Jenesde meligesetzelt.

<sup>5</sup> Man who Wobers chirlen Aufesta.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Mit dem Rossopter ansammen ethlen such die Buildhister das Menschmopfer auf: Supportes Nikäya vol. I p. 76.

<sup>4)</sup> Auch wann bei den Baddhisten der Jätzke-Commenter (vol. III p. 44) sin grooms Opfer von humer je vor Opferthissen deradhen Act, darmater much von vier Opfermonschen erwähnt, ist derartiges wold wonn nicht als reime Pfenttesiegehilde er als ein augestütteltes Opferhunststück zu beurzbeilen, dem nichts von volksthäntlicher Realität zukommt.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Unber die weitere Möglichkeit, eine als Opfer sich darabelbende Hingabe des durch Schuld verwirkten Messcheniebens selbat (man sehr a. II. Apastande Dh. I. 25, 12) wage ich gepnuwäring nicht zu urtheilen: die Prage wird im Zusammenhang des altimischen Criminalrechts erwogen worden müssen.

wartig übersehe, im vedischen Indien keine sicheren Spuren zu entdecken: welches Gewicht den von selchen Opfern berichtenden mehr oder weniger alten Legenden<sup>1</sup>) zukommt, wird zweifelhaft bleiben müssen. —

Die vornehmste Opfergabe des vedischen Cultus ist der Soma. Der Mensch stillt im Opfer nicht allein Hunger und Durst des Gottes, sondern er verhilft ihm auch zu einem Rausch, an welchem er dann selbst theilnimmt. Schon in anderm Zusammenhang haben wir bemerkt, dass die Vorstellung von dem berauschenden Trank der Götter, insonderheit des Gewittergottes, und im Zusammenhang damit, wie mit voller Sicherheit geschlossen werden darf, die Verwendung eines solchen Tranks im Cultus, mit grosser Wahrscheinlichkeit in das indegermanische Zeitalter zurückverlegt und auf ein jener Zeit eignes berauschendes Honigmeth bezogen wird (S. 175 fgg.). Wir sahen, dass in der indoiranischen Periode an die Stelle des Honigtranks der gepresste Saft der Somaphanze<sup>5</sup>) trat; er wurde mit mancherlei Beimischungen versehen, unter wolchen die mit Milch besonders bervortritt; sie

P. Wie der Erzählung von Samberpe, der buiddlietischen Erzählung von der Opferung gefangener Könige au ume Haungstihelt Zutake vol. III p. 160) u. z. w. — Die Samberpag-schichte berichtet, wie ein in der Schuld Varunes befaullicher König — er hatte dem Gott seinen Sohn zu sphile versprochen — vom göttlichen Zorn verfolgt einen jangen Brahmanes ab Erzeit zu opfern unterminnet: beim Rejneitynopfer auf derselbe als Opfertioer dargebrucht werden. Die Götter, welche der bedrüngte Jangling auraft, sohenken ihm die Erzebart; von dem Kanige aber werde Vermannen Zorn. Diese Geschichte soll bei der Feier des Rejneity der Priese dem opferveranstallenden Könige vortragen, damit der eile, wie die Rimaltexte sogen, von uller Sündenschahl, von den Freier des Rejneits in der Varune 1 freit worde Weber, Erder den Rejneitys, 52). Weiter (n. n. O. 41) erzeicht rieltsicht notreifend — als die riguntliche Bedeutung die er Revitation, dass eine alte Sitte des Menschenopfers bei der Rejneitzeleier destarch als abgesten markeit werden softle.

Fr Uniter die hetznische Frage vgl. Hillich en mitt, Vadische Mythologie L. Higg. und die dort eiterte Literatur.

stammt ohne Zweifel aus indofranischer Zeit'). Im Veda wird der Somatrank vielfach als madha ("Honig") benannt: die naholiegende Vermuthung ist aufgestellt werden, dass hier der indogermanische Name des Honigmeths (medha) auf den veranderten Trank vererbt sei, ähnlich wie die Griechen, die vom Meth zum Wein übergegangen waren, letzterem doch den alten Namen noon bewahrt haben. Die Vermuthung kann richtig sein; mir scheint aber dass für jene Benonnung des Soma auch eine andere Erklärung möglich und aus manchen Gründen sogar wahrscheinlich ist. Den vedischen Dichtern sind die Worte Honig, honigreich und dgl. für Flüssigkeiten, die sie als süss oder überhaupt angenehm bezeichnen wollen, sehr geläufig. In der Kuh wohnt Honig d. h. susse Milch; die Butter heisst honigreich oder geradezu Honig; honigreich werden sogar die Wasserwogen und die Luft genannt. Phantasiespiele aller Art kuttpfen sich an die Substanz des Honigs, die vornehmste Tragerin der Süssigkeit for das vedische Zeitalter. Danach ist es auch ohne Zuhilfenahme des indogermanischen Honigmeths aus dem Veda alloin durchaus verständlich, wenn der Soma dert als Honig. als honigroich benannt wird; mochte er schmecken wie er wollte, die fromme Ausdrucksweise konnte natürlich nicht anders als film stissen Geschmack nachrühmen. Vollends gilt das von demjenigen Soma, der wirklich mit süssen Substanzen, Mileh oder Honig, gemischt wur, sowie von dem Fall, dass besondre mythologische Eigenschaften der in Betracht kommenden Gottheit die Phantasie des Dichters auf die Voratollung des Honigs hinführten"). Dahin, dass is sieh bier

<sup>0</sup> Hillsbrandt a. a. O. 209 feez, besidden 259.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Es handelt sich hier um die Aprin, in deren Verstellungskreis der Hende eine Hauptielle spielt. Einer den finnes gewinneten Darbringungen tritt hesoniters dies beises Trankopler des Churus burver. Die es ist im spätera Ritual gans filterwiegent ein Michapfer (s. Garbe, ZDM). 34, 349 für der Bereits führt hinsben unt Saun und wie es schout auch auf.

in der That vielmehr um eine poetisch-phantastische Redeweise als um Bewahrung eines nralten Ausdrucks handelt, scheint mir zu deuten, dass die Bezeichnung des Soner als madha ihren Sitz nicht in alter fester Terminologie und, was die Vertheilung auf die Gottheiten anlangt, hauptsachlich im Cultus der Asvin zu haben scheint: diese Götter aber stehen zum Somaeultus aller Vermuthung nach in viel oberflächlicheren Beziehungen als z. B. der Gewittergott. Vor Allem ist auch der Umstand zu beachten, dass das Aveata, sonst in Bezug auf die Terminologie des Soma dem Veda so nahe stehend, doch die Gleichung Soms = madhu nicht kenut!): hier ist eben die Vorliebe der vedischen Dichter für das Spiel mit der Vorstellung des Honigs nicht anzutreffen. So worden wir es für wahrscheinlich halten, dass die in Rede stehende Ausdrucksweise eine Naubildung der vedischen Zeit ist, und wohl auch, dass die Beimischung von Honig zum Soma eine einfache Versussung ahnlich derjenigen durch Milch darstellt, deren Zusammenhang mit dem vorhistorischen göttlichen Honigtrank vollkommen zweifelhaft ist.

Ist nun der Soma je ein beliebtes Getrank des arischen Volks gewesen? Ich zweifle daran und glaube mich damit doch gegen den Satz, dass der Mensch dem Gott im Opfer giebt was für ihm selbst ein Genuss ist, nicht in wirklichen Widerspruch zu setzen. Man muss bedenken, dass allem Anschein nach die dem Soma gehörende Rolle im Cultus nicht für ihn zuerst erfunden ist. Er überkam sie von einem ältern Getrank, trat in eine bereits fertige, hieratisch ausgeprägte Situation ein: worin liegt, dass er für das profane Leben zu keiner Zeit wirkliche Geltung besessen zu haben braucht. Für den Veda ist klar, dass der Soma nichts

Hanig als Haupthestandtheile. Von Honig ist übriguns such in jüngeran Texten gelegentlich die Rede. Vgl. Hillsbrandt Vod. Mythologie I, 238 fl.

f) So mit Recht Halbebrandt a. a. O. 238.

weniger als ein beliebtes Volksgetrank war, und mir scheint, dass die avestischen Zengnisse nichts andres lahren. Das wirkliche berauschende Getrank des altindischen Volkslebens war die Sura'). —

Wir schllessen diesen Ueberblick über die Opferspeisen und tranke mit der Bemerkung, dass hier und da - schon bei Gelegenheit des Esclopfers und Rossopfers wurde dieser Punkt gestreift - auch nicht ossbare bez. trinkbare Substanzen als Opferspenden dargebracht oder diesen zugesetzt werden. Mir scheint, dass in solchen Fallen die so häufige Vermischung von Opfer und Zauber vorliegt. Irgendwelche Zaubermanipalationen, die mit einem Gegenstand vergenommen werden, können sich unter den Händen eifriger Opferkünstler in ein Opfern dieses Gegenstandes verwandeln; das Opfer kann als Zaubermittel betrachtet werden, irgend eine Substanz in den Opferer oder in andre Wesen bineinzuschaffen oder sonst in deren Besitz zu bringen. Wer langen Leben wünscht, opfert in der Vollmondsnacht hundert Nagel von Khadiraholz: vielbicht als Festuagelung des Lubeus durch die hundert Jahre, welche man sich wunscht. Wer den Besitz todtlicher Waffen begehrt, opfort eiserne Nagel. Die Darbringung von tanzend Spenden von Kalbermist verschafft den Besitz von Grossvich, Spenden von Schafmist den von Kleinvich\*). Beim Sautramantopfer mischt man den Spenden Wolfs- Tiger- und Löwenhaare bei'); so erlangt der Opferer die Kraft dieser

Di Satrale Verwenning fami din Suro bei den Geronomen der Sautraman sowie des Vajapeya (Weber Itel, Stad. A. 589 ff., Reber den Vajapeya S. 23 fg., 52; nume Bomerkungen in den Kachrichten von der Gat. Gr., d., Wiss 1893 ff. 343 ff., Hilphrondt Mythol. L. 247 ff., An fesalen Staffen schning diem Parties des Rituals den Garacter pre-terficher Daftele in tragen; womer de Möglichkeit aller wirklich volkethämlicher Sanafrisationen natürlich nicht gelangner ein soll. Vgl. über die sacrale Verwendung des satspreschenden avertischen Gotranks (burg) Geiger, Osima Caltur 283.

<sup>3)</sup> Gobhila IV, 8, 11, 12: 0, 13, 14.

<sup>&</sup>quot; Weber Int. Stud. X, 350.

Thiero. Um Ameisen zu vernichten, thut man Gift in die Opferspende<sup>1</sup>). Durch derartige Ansnahmen wird man den an die Spitze dieses Abschnitts gestellten Satz, dass man dem Gott als Nahrung darbringt, was man selbst zu geniessen liebt, nicht für aufgehoben halten.

## Der Opfernde und die Priester.

Der Mittelpunkt, um welchen sieb der vedische Cult howegt, ist das Opferfener oder die drei Opferfener des Einzelnen: der "Opferer" (yajamana) oder "Opferherr" (yajiapati) ist dieser, nicht der gentilicische oder politische Verband. Wenn es an zahlreichen Stellen des Bgyeda heiset, dass "die Vasishthas zu Agnī beten", dass "Indra von den Bharadvaja» beim gepressten Soma gepriesen wird u. dgl., so weist das nicht auf gentilieische Sacra jener Familien hin, sondern bedeutet nur, dass Brahmanen aus dem Hause der Vasiahihas oder Bharadvajas bei Opfern reicher, vormuthlich königlicher Opferveranstalter fungirt und dafür diese Lieder gedichtet haben. Am wenigsten ist bei den ganzon Verhaltnissen des indischen öffentlichen Lebens die Volksgemeinschaft als solche, der Staat als Opferveranstalter denkbar. Es gieht wohl Opfer, welche der Sache nach für das Wahl, oder doch mit für das Wohl des Ganzen dargebracht werden. Bei diesen ist dann Opferveranstalter im technischen Sinn der König. So beim Ressopfer, we ein characteristisches Gebet zeigt, dass es sich nicht um das Wohl des Königs allein, sondern auch um das des Volkes handelte. Der Adhvaryu beteis: "In Heiligkeit möge der Brahmane geboren werden, voll Glanzes der Heiligkeit. In Konigsmacht möge der Fürst geboren werden, ein Held, ein Schutze, ein starker Treifer,

<sup>1)</sup> Kanalka Satra 116.

wagengewaltig; milchreich die Kuh, stark der Zugstier, schmell das Ross, fruchtbar das Weib, siegreich der Reisige, redegewandt der Jüngling. Ein Heldensohn werde diesem Opferer geboren. Nach Wunsch gebe Parjanya uns Regen zu aller Zeit. Fruchtbar reife uns das Korn. Arbeit und Ruhe sei uns gesegnet<sup>1</sup>)<sup>2</sup>. Ein Gebet, wie man sieht, für Land und Volk, oder wenn nicht für das Volk so doch für Brahmanen und Krieger: was den dritten Stand anlangt, so wird bezeichnenderweise nicht der Bauer selfist genannt, sondern, weran den hohen Herren mehr lag, Acker und Vichstand. An einer Form aber, in welcher im Namen des Volks so hätte gebetet und geopfert werden können, fehlte es; das Rossopfer war und blieb ein Opfer des Königs.

Es wurde in eine Betrachtung der altindischen stnatsund privatrechtlichen Verhältnisse hineingehören, diese kurzen Andentungen weiter auszuführen. Hier sei nur noch auf die. so viel ich sehe, einzige und schwerlich erheblich zu nennende Ausnahme von dem Satz, dass Opferer der Einzelne ist, hingewiesen; sie betrifft jene durch langere Zeit, haufig durch ein Jahr, sich Linziehenden Somaopfercomplexe (Sattra d. h. Sitzungen), zu welchen sich eine Anzahl Brahmanen in der Weise zusammenthat, dass, während sie sich in die üblichen priesterlichen Functionen theilten, doch Jeder von ihnen in gleicher Weise als Opferherr galt, etwa auf Grund einer Abrede wie der folgenden: "Was wir durch diese Feier, durch dies Thieropfer gewinnen werden, das gehört uns zusammen. Zusammen gehört uns gute That. Wer aber etwas Boses thut, das gehört ihm allein"3). Ob derartige Sattra, deren Erwähnung in einem jungen Hymnus des Rgveda (VII, 33, 13) nicht unzweifelhaft ist, eine Neubildung durstellen oder ob in ihnen moglicherweise ein Rest alter gentilieischer

<sup>1)</sup> Val. Samb. XXII, 22.

<sup>2)</sup> Satupatha Brahmaga IV, 6, 8, 13.

Opfor geschen werden darf, würde es verfrüht sein entscheiden zu wollen. —

Dem Darbringer des Cultus stehen zur Seite die von ihm beauftragten, für ihn thätigen Priester. "Jede Bitte, welche beim Opfer die Priester thun, gehört allein dem Opferer")".

Wir wissen jetzt, wie weit entfernt das vedische Indien von einem Idealzustand der kindlichen Freiheit gewosen ist, in welchem Jeder als sein eigner Priester der Gottheit ohne fremde Vermittlung zu nahen sich berechtigt gefühlt hätte. Der nrafte Gebrauch des Eintretens bestimmter Personen, die mit besonderer Kenntniss und besondern Zaubereigenschaften ansgestattet waren, um den ven Schwierigkeiten und Gefahren erfüllten Verkehr mit Geistern und Göttern zu vermitteln, hatte schon in vorvedischer Zeit zur Bildung eines mehr oder minder abgegrenzten Priesterstandes, ja einer Priesterkaste geführt. Der Rgveda zeigt uns einen bestimmten Kreis von Familian wie die Vasishthus, Viavamitras, Bharadvajas sto. als die Inhaber der Kunst rechten Opferns und Betens. Wir versuchen hier nicht, von der socialen Stellung dieser Brahmanenkaste ein Bild zu gehen: die Rolle aber, welche die Priester im Cultus spielten, muss uns eingehend beschäftigen.

Hier sei nun zunachst auf die naheliegende Consequent des eben erörterten Satzes, dass das vedische Indien keine sacra publica kannte, hingewiesent natürlich gab es auch keine sacerdotes publici. Insonderheit fehlte erklärlicherweise durchans der Typus des priesterlichen Collegiums etwa nach Art der romischen Pontificos oder Salier; eine solche stantlich autorisiete Continuität der Inhaber eines bestimmten priesterlichen Wissens oder Könnens hätte eine Organisirtheit des offentlichen Lebens vorausgesetzt, wie sie dem vedischen Volk fremd war.

<sup>7)</sup> Satapatha Bribenana L 3, 1, 26,

Von forn vergleichbar Jenen Collegien ist vielleicht das was in der That ihr Prototyp gebildet haben mag: der von der Natur geschaffene Kreis der priesterlichen Familie oder des priesterlichen Clans wie der oben erwähnten Vasishthas und Visyamitras. Ein wesentlicher Unterschied ist aber, dass von jenen antiken Körperschaften jede ihren bestimmten Zweig der sacralen Functionen als Alleinbesitzerin oder Alleinbefugte inne hatte, während die vedischen Priesterfamilien im Grossen und Ganzen denselben Cultus, in urster Linie denselben Somacultus der Hauptsache nach übereinstimmend ansübten. Differenzen zwischen den Familien waren immerhin vorhanden, die sich gowiss als um so grösser erweisen wurden, in je ältere Zeit wir den Sachverhalt zurückverfolgen könnten; und vermuthlich warden auch, wenn unere Ueberlieferung eine günstigere wäre, neben dem Allen gemeinsamen Hauptcultus mancherlei Sonderculte und Specialriten, die im Besitz der einzelnen Familien waren, zum Vorschein kommen!). Offenbar aber bewegte sich die ganze Entwicklung auf das Verschwinden dieser Besonderheiten hin. Dazu mag einerseits beigetragen haben, dass die Verkunpftheit des Cultus mit der einzelnen heiligen Statte, dem einzelnen heiligen Object, der ganze Geiet der am Boden haftemfen enltischen Localtraditionen wenn nicht gefehlt hat so doch nur schwach ontwickelt gewesen zu sein scheint. Andrerseits aber wird jene allgemeine Ausgleichung eben durch das Nichtvorhandensein eines staatlichen Organismus befordert worden sein, der, wie es in den untiken Gemeinwesen geschah, die cultischen Specialitaten in den Dienst des Ganzen gestellt und sie dudurch in ihrer Eigenart erhalten hatte. So fiel denn bei dem immer entschiedeneren Zurücktreten der Familie schliesslich alles Gewicht ganz auf den Einzelnen; seine Sache war

Kine solelie in der That uns erkbuntam Specialität wird auten (S. 381) zur Sprache kömmen.

es, welches geistliche Wissen und Konnen er erwerben und welche Verwendung dafür er im Dienst reich lohnender Opferherren finden mochte: und nur insofern trat an Stelle der alten Unterschiede ein neuer, Jedoch wesentlich anders gearteter, als der immer zunehmende Umfang der rituellen Wissenschaft unvermeidlich Specialisirungen mit sich brachte, das "dreifache Wissen" der recitirenden, der singenden und der die eigentliche Handlung vollziehenden Priester sich anseinanderlegte, wo es dann dem Einzelnen offen stand sein Studium zu wählen.

Die Beziehung zwischen dem sacralen Auftraggeber und dem von ihm beschäftigten Priester zeigte zwei Hauptformen: der Priester fungirte entweder als Hauspriester (Purchita) oder als Opferpriester (Rtvij), d. h. er hatte entweder im Auftrag eines königlichen Herrn die Vorwaltung des im Namen Jenes vollzogenen Cultus zu leiten, oder er hatte für ein einzelnes Opfer eine der bestimmten priesterlichen Stellungen, die für Jodes derselben fest vorgezeichnet waren, auszufällen.

Der Purchita im gewöhnlichen Sinn des Worts ist durchaus als im Dienst des Königs stebend, wie umgekehrt der König als einen Purchita beschäftigend zu denken. "Nun über die Stellung des Purchita", sagt ein Brähmaua"). "Nicht essen die Götter die Speise eines Königs, der keinen Purchitahat. Will also ein König opfern, sell er einen Brahmanen zum Purchita machen, damit die Götter seine Speise essen." Gelegentlich freilich ist von Purchitas auch in weiterm Sinn die Rede: so in der Vorschrift, dass an derjenigen Stelle des Opfors, wo für einen Opferherrn der Brahmanenkaste die Vorfahren desselben als von Agni begnadete Opferer genannt

<sup>9</sup> Aitareya VIII. 24. Characteristisch dafür, dans der Purobita regolndasig als en ninem König gehörig betrachtet worde, ist mich Satepatha Br. IV. I. I. B. 6.

werden, bei einem Opferherrn der zweiten oder dritten Kaste die Ahnen seines Purchita in die betreffende Formel einzusetzen sind.). Man wird dies dahin zu verstehen haben, dass auch abgesehen vom Königshause in bedeutenderen Häusern Brahmanen sich als geistliche Vertrauensminner in einer festen Stellung, die derjenigen des königlichen Purchita analog war, befanden. Unsre Ueberlieferung in jedem Fall lässt durchaus den königlichen Purchita als den eigentlichen, im Vordergrund alles Interesses stehenden Träger dieses Titels hervortreten und giebt uns — insenderheit wenn wir die Angaben der vedischen Ritual- und der Rechtstexte durch die reichhaltigen ansservedischen Materialien, namentlich die der buddhistischen Erzählungsliteratur und der grossen Epen.) erganzen — ein deutliches Bild von der Stellung eines solchen geistlich-hößehen Würdenträgers.

Der König ernennt den Purchita\*), der in der Regel sein Amt bekleidet zu haben scheint, so lange des Königs und sein eignes Leben dauerte. Häufig lässt die Erzählungsliteratur nach des Vaters Tode den Sohn Purchita werden; es scheint sich also — oh schon in vodischer Zeit wird dahingestellt bleiben mitssen — eine gewisse wenn auch mehr factische als rechtlich festgestellte Erblichkeit entwickelt zu haben. Das Verhältniss zwischen König und Purchita wird geradezu der Ehe, der Ernennungsact wird der Hochzeit angeähnlicht, indem für ihn derselbe Spruch vorgeschrieben wird, mit welchem der Bräntigam die Hand der Brant zu ergreifen hat: "Der bin ich, das hist du; das bist du, der

<sup>1.</sup> Weber Ind. Stud. X, 79.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Phe das Makabharata sehe man Hopkina, Raling Caute in Assess: India 131 fee.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Dor Norm auch offenber einen: das einzige Zouguiss über mehrere Pürchlitis, das mir zur Hand ist (Säyana zu Rv. X, 57, 1; vgl. Geldner Vallische Stedles II, 144), findet sich in einer Erzählung von recht fichtem Characteri die betreffeinten vier Parchitas seuren übergens Brüder.

bin ich; der Himmel ich, die Erde du, des Liedes Weise ich, des Liedes Worte du. So lass uns zusammen die Fahrt thun!)." Und in ahnliche Nahe an den König wird der Purohita herangeräckt, wenn er und des Königs Gemahlin und Sohn mit den drei Opforfeuern verglichen werden: er selbst mit dem ersten und vornehmsten 7. Die Erzählungsliteratur macht diesen engen Zusammenhang zwischen König und Purchita anschaulich. Sie zeigt den Purchita, der in höchster Pracht mit dom Konig, hinter ihm auf dem Staatselefanten sitzend, feierlich die Stadt umreitet - den Parchita, welcher den aus der belagerten Stadt fliehenden König allein mit der Königin und einem Diener begleitet - den bösen Purobita, dar mit dem bösen König zusammen vom Volk erschlagen wird; überall steht der Purchita in nächster Nähe neben dem König, mit Glanz and Reichthmu überhäuft. Kein Zweifel, dass solcher Glanz schon in vedischer Zeit dem Purchita zukam; schon damals ist diese Würde für den Brahmanen das höchste Ziel des Strebens: die allerhöchste Höhe aber hat erreicht, wer - was für mehrere Fälle bezeugt ist - die Purchitawitede von zwei oder drei Königreichen in sich vereinigt: eine Stellung undenkbar ohne die übermüchtige Ausbildung emes priesterlichen Prestige, welches schwach entwickelte königliche Individualitaten hoch überragte. Dass solche Ziele am ersten dem geschicktesten und serupellosesten Intrignanten erreichbar waren und dass ihre Erreichung den glücklichen Gewinner dazu pradestinirte im Getriebe der höfischen Kabalen eine leitende Rolle zu spielen, liegt in der Natur der Sache.

Auf dem Purchita, dem "Wachter des Reichs", wie ein alter Spruch ihn nennt, lässt sehon der Rgyeda das ganze Gedeihen des Königthums berühen; "der König waltet sicher

<sup>1)</sup> Ait. Br. VIII, 27. In Hochreitsspruch heisst as: "So has mit die Hochreitsfahrt tiom."

<sup>4)</sup> Ehmdonelbet 24.

in trautem Heim, dom strömt immerdar schwellende Nahrungsfülle, dan neigen sich willig die Unterthanen, bei welchem ein Brahmane voran geht", sagt jener Veda (IV, 50, 8) mit dentlichem Hinblick auf die Warde des Parchita, des "Vorangestellten". Im Einzelnen weist das Bild, welches die Rochtstexte und die Erzahlungen von der politischen und überhaupt der öffentlichen Thatigkeit des Purchita geben, eine vollkommen bestimmten Umrisse auf: sehr natürlich bei dem fliessenden, an keine festen rechtlichen Normen gebundenen Wesen der altindischen Stantsverwaltung. Der Purchits soll gesetzes- und regierungskundig sein, bei allen Staatsgeschäften voranstehen, den König berathen und dieser. nach seinem Rath handeln; wir finden ihn den König belehrend, speciall ihn die heiligen Texte lehrend, im Namen dos Königs richtend, sowohl Bussen verhängend wie Eigenthumsfragen entscheidend; beim Regierungswechsel im Fall schwieriger Successionsverhältnisse kann er eingreifen und die nöthigen Maassregeln treffen.

Es gehört nicht hierher anders als in kurzer Hindeutung diese Pfüchten und Rochte der Purchitawurde zu berühren. Wir haben uns vor Allem mit ihrer sacralen Seite, in welcher die Wurzel ihrer ganzen Macht liegt, zu beschäftigen. Es ist wohl nicht zu viel gesagt, wenn man in sacraler Hinsicht den Purchita geradezu als ein alter ego des Königs bezeichnet. Wir erwähnten schon die Anrufung des Agni, bei welcher man an der Stelle, wo die Ahnen des Opferherrn zu nennen wuren, des Purchita Ahnen nannte. Beim Rossopfer soll der König, wenigstens nach der Ansicht einiger Lehrer, gewisse Spenden mit den Opferfeuern des Purchita vollziehen!). An dem Fasten, durch das der König Missgriffe in der Criminalrechtspflege zu bussen hat, soll der Purchita theilnehmen?).

U Sutapatha Br. XIII. I. 4, 1.

A Vanishtha 19, 40 fg.

Die Hauptsache aber ist, dass von ihm die obersten Anordnungen für alle königlichen Opfer und sonetigen Culthandlungen auszugehen haben. Mit den verschiedensten Variationen wird. in den Ritualtexten erzählt, wie die Götter, wenn es ihnen im Kampf gegen die Damonen schlecht ging, sieh an ihren Purchita, den Gott Brhaspati wandten: "Finde für uns eine Opferhandlung aus, durch die wir den Sieg über die Damonen gewinnen". Achulich erzählt ein buddhistisches Sütral), wie ein Konig der Vorzeit nach grossen Siegen beschliesst ein gewaltiges Opfer darzubringen, "das mir", sagt er, "für lange Zeit zum Segen und zur Freude gereichen moge". Da lasst er seinen Purchita rufen, um von ihm Belehrung über das za feiernde Opfer zu erhalten, und dieser ertheilt sie ihm, indem er die Gelegenheit zu mancherlei moralischen und erbanfichen Batrachtungen benntzt\*). Schon im Rgveda (X. 98) finden wir den Purchita Devapi, welcher für seinen König ein regenspandendes Zaubergehet erlangt und es beim Opfer anwendet. Der Atharvaveda (III, 19) zeigt den Purchita Schlachtzanber treibend. Ein buddhistischer Text2) berichtet. wie der Purchita dem König Vorzeichen meldet und das zu deren Expiation Nothige angieht. Bei der grossen Masse der heiligen Handlungen des hänslichen Cultus, bei den Zauberhandlungen und Sühnungen, welche im Namen des Konige zu vollziehen sind, werden wir uns ohne Zweifel unch den Purchita als den eigentlich Thatigen vorzustellen haben ):

<sup>1)</sup> Kutamamaamia (Digha Nikaya).

<sup>7</sup> Unter diesen ist für unsern Gegenstand die Aussinandersetissing darüber interessant, dass es nicht wild angelit zu opfern, wenn die Meet-liebe Meinung gegen die Tugenden, die Waisheit u. a. w. die Königs und dann übnlich des Purchitta stwas augen könnet eine neue Veransahan-liebung dufür, wie hei einer solchen Gelagenheit König und Purchita als die zwei Hauptparsonen neben einemofer stehen.

<sup>1)</sup> Mahavagga (Vinnya Pijaka) X, 2, it.

<sup>4)</sup> Vgl. Vazishilm 19, 8 fg. and Bahlors Nato in Gantania 11, 17.

den rechten Nachfolger des Medicinmanns der Wilden, welcher für seinen Häuptling allen Zauber verrichtet.

Wenn wir nun beim regulären Opferoultus - den Vollund Neumondsopfern, dem Somaopfer u. s. w. - eine Reihe von Opferpriestern in fest geordneten Functionen, den recitirenden Hotar, den singenden Udgätar, den Soma pressenden, Speuden vollziehenden Adhvaryn, den Alles überwachenden Brahman finden - wir werden uns mit diesen Priestern weiterhin eingebend zu beschäftigen haben -, so muss hier die Frage aufgeworfen werden: wie verhalt sich zu diesen Opferpriestern der Purchita1)? Mir scheint in der Natur der Sache zu liegen, dass jener obersie Intendant des königlichen Cultus die Rolle eines dieser Priester vorkommenden Falls wohl übernehmen konnte, dass aber keine dieser Rollen ihm von selbst und mit Nothwendigkeit zufiel. Die Ueberlieferung hestatigt, so viel ich sehe, diese Auffassung durchaus. Sie stellt, wo die geistlichen Persönlichkeiten des königlichen Hofs aufgezählt werden, neben die Opferpriester den Purchita als von ihnen verschieden"), kennt auch keine Regeln darüber - und bei der Ausführlichkeit, mit welcher die Ritualtexte sich über derartige Fragen verbreiten, könnten solche

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Vergleiche die Behandlung derselben Frage von Geldener, Veil. Studien II, 143 ff. Ich kams mich unt ihm nur an wantgen Stellen einstellen erkläten.

Alama VII, 78; ngl. IV, 179. Rv. I. (4, 6 kianne für sieh allain angeben unbi die Vorensitung orwecken, dass der Parchita sein richtiger strij d. h. Opforprisator gewaste sei (Guldner a. a. O. 144); betrachtet man die Stelle aber im Lichte alles dessen was wir sonst wissen, so zeigt sirb, dass der Dichter nicht so strong verstanden werden darf. Er bleutitiet den Gott Agad der Reihe mach mit verschiedenen rivijus und bewichtest line auch als Purokita, welche Würde immerbin detjenigen der strijus verwandi grung ist, ans so mit diesen in almon Athem gemant in serden. Dans führt er tern: alles Rechtbume bist da kniedig. Es ist blev, dass ein Poet av reden konnte auch dim den Purohita im strengen Sunt zu den rteifen zu rechnen.

Regeln nicht fehlen - dass der Purchita allgemein oder an irgend welchen Stellen die Functionen eines dieser Priester zn versehen habe1). Aber in mehreren Fallen finden wir doch, dass der Purohita thatsachlich als Opferpriester fungirte. Und zwar, wie es seine hohe Stellung mit sich zu bringen scheint, vorzugsweise in der angesehensten der betreffenden Functionen. Hier ist nun, wenn ich mich nicht tausche, im Lauf der Zeit ein Wechsel vor sieh gegangen. Für das altere Zeitalter, so lange die das Opfer schmitekande dichterische Production noch in lebendiger Blathe stand, war der ver nehmste Priester der, welcher das poetische Kunstwerk vortrug und in violen Fallen gewiss es auch selbst geschaffen hatte, der Hotar. Später, als jene Production mehr und mehr versiegte und man sich begnügte, die Schöpfungen der alten Dichter immer von Neuem zu wiederhelen, ging der hoch te Rang auf einen, wie es scheint, um dieselbe Zeit neu aufgekommenen?) Priester über, auf den das Opfer in seiner Gesammtheit beaufsichtigenden Brahman. Dem entspricht es, wie ich glaube, dass es in der ultern Literatur vorzugsweise der Hotar"), in der jungeren der Brahman ist, in dessen Functionen wir den Purchita auftreten sehen. Für den Hotar giebt uns der Rgveda (X, 98) ein classisches Heispiel in dem Fall des bereits orwahnten Dovapi: "als Devapi der Parchita,

<sup>1)</sup> Wona man nicht als deurtige Regal eine Ställe wie Ait. Br. VII, 26 verstehen will: ich verweise über dieselbe auf 5.381. — Man beschie nach speciall, wie festimmte Punctionen bei der Königsweite dem Adhvarya oder Purchitz aufgelegt werden (Sat. Br. V. 4, 2, 1; 1, 4, 15; Kätyäymis XV. 5, 30); neben dem Adhvarya ware offenbar ein andrer fitrij mli samer technischen Bezeichnung als solcher, z. B. der Brakman gemannt werden, wenn er sich am einen selchen gefandelt hätte und nicht eben der Purchitz für diese Bezeichnungen incommensatzel gewein wäre.

<sup>7</sup> Hieraber siehe anten S. Bib fg.

<sup>7)</sup> Die Rotanstalle enhant es auch der Regel mich gewesen zu seitst welche der Opferhert, solarn er als Prinster fungirte, selbst sinnshin. Apartamber Sr. XII, 17, 2, Gebhilm I, 9, 9.

zum Hotardienst erwählt, für Samtann sich in sehnsuchtsvolles Sinnen versenkte, gewährte Brhaspati ihm gnädig gottgehörtes regenerlangendes Wort." So ist Agni, der göttliche Parchita der Menschen!), zugleich der Hotar zas' /Fog(r'), und die beiden in der sog. Apri-Litanei stehend augerufenen "götilichen Hotar" heissen zugleich "die beiden Purchita". Auf den Brahman andrerseits als auf denjenigen Opferpriester, dessen Functionen der Purchita übernahm, weist vornehmlich die in einem Brahmanatext\*) enthaltene Vorschrift bin, dass der vom Opferberrn zu genicssende Antheil der Opferspeise, falls Jener ein Kshatriya und mithin zu solchem Genuss unqualificart ist, dem Brahman zu übergeben seit "denn die Stelle für den Purchita ist bei einem Kahatriya der Brahman; der Parohita aber ist das halbe Ich eines Kshatriya." Und die Erzählung eines andern Brähmanatextes"), wie Indra dem Vasishtha gewisse geheime Spruche offenbart hat, läuft in die Worte aus; "Deshalb pflangten sieh die Geschöpfe, die den Vasishtha zum Parohita hatten, fort. Deshalb soll man einen Vasishthiden zum Brahman machen; so pflanzt man sich fort"). So ist denn auch Brhaspati, der Purchita der

<sup>&#</sup>x27;I Unter den Görtern ist unser Agni unch Brit spati schon im Rv. Furusitz (II; 24, 9; IV, 50, 7). Der Unterschied spomt en min, dass Agni Furusitzt der Menagium, B. the Gotter ist.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Agoi héissi Roiar unal Parodits ragnach Rv. I, I, I; III, 3, 2; 11, 1; V, 11, 2. Seine Bexistionens als Parodits wird out technochen Ausdrücken die und den Horat hinwaisen verknaph VIII, 27, 1; X, 1, 6.

<sup>2</sup> Ry, X, 66, 13; das 70, 7 wird roger begeichnenderweise kurzwig purchlitze riege gesier meter Weglessung des schemlen welmischen Ausdrucks henzel.

<sup>9</sup> Anarrya Ita VII, 26.

<sup>9</sup> Tout Samh, III, 5, 2, 1,

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Die beiden reherst angefehren zuglen und von Guldner (Ved. Studien B. 114-1g.), der im Allgemannen in der Verkaupung der Begriffe Urahman und Parojans entschieden zu wen gebt, doch mit Recht herungsungen worden. Em Theil der von dem begrehrschten Mateudien scheint.

Götter, in der jüngeren vedisehen Literatur stehend ihr Brahman). Das Alles beweist jedoch nicht mehr, als dass dies Zeitalter die Uebernahme der Brahmanfunction durch den Purchita als das Natürliche empfand, keineswegs aber, dass darin eine feste Regel lag: daber wir uns denn auch nicht wundern durfen gelegentlich einen Purchita in einer ganz andern Stellung, nämlich als Sänger<sup>2</sup>), beim Opfer anzutreffen.

Wir können diese Bemerkungen über den Purchita nicht abschliessen ehne den Hinweis darauf, dass man versucht het am der bevorzogten Stellung dieses priesterlichen Beamten die ganze Existenz der Brahmanenkasto mit ihrem Cultmonopol berzuleiten. Diese Auffassung triffi, ohne wesentlich modificirt zu werden, schwerlich das Rechte, Die Absorderung eines erblichen Priesterstandes liegt, wie wir gesehen haben, in der rgvedischen Zeit als vollzogene, vermuthlich langst vollzogene Thatsache vor. So konnte dieselbe, wenn überhaupt, nur aus dem überragenden Einfluss vorvedischer. vielleicht vorindischer Purchitas bergeleitet werden; und ds ist es doch weder beweisbar noch wahrscheinlich, dass der Einfluss solcher königlicher Sacralbeamten mehr als einen Beitrag unter andern Beitragen zu jenem so natürlich sich entwickelnden Erblichwerden priesterlichen Wissens und Könnens und damit zu der Bildung der Brahmanenkaste

mie unter dam Vorwurt zu leiden, dass die Wurt trakum von ihm mit allen grusser Vorliebe als rechnische Priestertsweichnung verstamten mit (vgl. anten S. 396 Ann. 1). So scheint mir meh die (ren C. fürigens nicht berücksichtigte) Stelle Fairt Sund. I. S. 9, 1 nichts zu beweisen walche brakums und raftinge in demealten Zusammanhang unführt, in dem die Satap Br. V. 3, 1, 2 parchike und abgemäser unnut.

And die Siellung des priesterlichen Gottes Beheispeit in den filteres Texten kommen wir 8, 396 Ann. 1 surück.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pañe, Re. XIV, & S. Hier set much unch unf die Unterschiedung des Brahman und des Parchita Ajv. G. I, 12, 7 unfmerkenn gemacht.

geliefert haben soll. Für den vedischen Standpunkt jedenfalls stellt sich die Purchitawürde nicht als Wurzel, sondern umgekehrt als Consequenz des Daseins der Brahmanenkaste dar, als Consequenz des Satzes, dass man zur Besorgung der Cultangelegenheiten nur durch die Geburt innerhalb gewisser Familien befähigt wird. Dass dann weiter jene einflussreichen Hofbeamten bei der allmählichen Steigerung des brahmanischen Kastenhochmuths und der brahmanischen Ansprüche nine wesentliche Rolle gespielt haben werden, bleibt freifich wahrscheinlich genug. —

Nach dem Parchita betrachten wir den zweiten Typus von Beauftragten eines sacralen Auftraggebers: die für das einzelne Opfer zu wählenden, bei jedem Opfer in bestimmter Zahl und mit bestimmt abgegrenzten Verrichtungen erscheinenden Opferpriester (reijas).

Die alteste Liste der Opferpriester!) durfen wir, wie es scheint, in einem Verse des Egveds (II, 1, 2) finden, in dem Agni mit ihnen allen der Reihe nach identificirt wurd: "Dein, Agni, ist die Hotarschaft, dein die Potarschaft nach der Ordnung; dein ist die Noshtarschaft; du bist der Agnidh des Frommen: dein ist die Prasastarschaft; du thust den Adhvaryndienst, und Brahman bist du und Hausherr in unserm Hause") — also, wenn wir den "Hausherr" d. h. Opferveranstalter fortlassen, sieben Priester, wahrscheinlich die im Egveda so oft erwähnten "sieben Hotar", deren Zahl mit derjenigen der sieben Eshis, der mythischen Vorfahren der grossen Brahmanungeschlechter, in Zusammenhang stehen wird.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Die Materialien, welche diese Linte betreffen, sind schon vor langer Zeit von Wecher fied, Stud, X. 144, 376 gesemmelt und autreffend gewurdigt worden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Andre Stellen des Revede, in Genen einer oder mehrere disser Samen fehlen, die sich aber wechselwißig erganzen, bestätigen duss Liste; s. Weber n. z. O. X. 141 mit Ann. d. Namentheh sind die frieder an die rindrentes zu besichten.

Dieselbe Siebenzahl von Priestern hat sieh auch an verschiedenen Stellen des Jüngeren Opferrituals, direct zu Tage tretend oder dentlich durchscheinend, in Formeln wie im thatsachlichen eitnellen Vorgang erhalten. So in der Priesterbestellung, welche der Adhvaryu bei der Morgenpressung des Somaopfers vornimmi'): dieselbe erstreckt sich auf den Hotar, die beiden Adhvaryn, die beiden Prasastar, den Brahman, den Potar, Neshtar, Agnulhra, Lassen wir dabei den zweiten Adhvaryn und den zweiten Praeastar als spätere Hinzufügungen zu dem ursprünglichen Bestande fort\*), so haben wir die obigen siehen Priester und damit eine neue Bestatigung dafür, dass dies der alte Bestand von Opferpriestern ist: denn es ist in der That nicht abzusehen, welche Grunde in dieser Liste der Priesterbestellungen zur Weglassung eines neben den Genannten gleichberechtigt fungirenden Priesters - untergeordnetere Opferdiener kommen mittirlich nicht in Betracht - hätte führen können. Ebenso richtet cin offenhar spater hinzugefügter Priester (s. unten S. 397), der Achavaka, in seiner Aufforderung zum Somagenuss mit den Andern zugelassen zu werden, die Anrede an "den Opferberrn, Hotar, Adhvaryu, Agnulh, Brahman, Potar, Neshtar, Upavaktar"). Annähernd stimmt unsre Priesterliste auch

<sup>1)</sup> Kary, IX, 8, 8 ff.; Ind. Studios X, 376.

<sup>5)</sup> Der zweite Adkrarye ist der in den Altesjon Quellen nirgunds zwähnte Pratiprasthatary wit werden es ander (S. 390) wahrscheinlich zu nuschen auchen, dess in dier Zeit ein ander Prieder, der Agundt unt unt in der obigen Laue genannt — als ein zweiten Adkrarye untgebeit wurde. — Auch für die Würde des zweiten Pragatur, wern darunter der Acharaka zu versechen ist (s. Schot, zu Käry, IX, S. 10 um Kuda), lauf zich die jüegere Enten bung direct waarscheinlich meeling (s. nuten S. 395) der Dunk presindren komme sich übrigens opnisch an der in der betrefennten Formul indieiren Parall bierung mit Mitre-Verme erkharen.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Die lieben Benegunng ist Synonymum von Prayastar. — Mare von gloiche über diesen Ritus und die hetreffende Formal Kanan, Br. XXVIII, & Sankhüyane VII, 0, 7, Apralayana V, 7, 3, Katyarana IX, 12, 11.

zur Reihe der Priester, welchen beim Somsopfer eigne Feneraltüre (dhishnya)!) und eigne Somsbecher (camasa)!) zukommen; die geringen Abweichungen sind nicht der Art, dass sie an unserer Anifassung der sieben Priester als des Priesterbestandes eines altesten Zeitalters Zweifel erwecken könnten.

Wir müssen hier noch auf die Berührungen unsrer Priesterliste mit der acht Priester umfassenden des altiranischen Somaopfers3) hinweisen. Die Identität eines der hervorragendsten vedischen Priester mit dem vornehmsten Liturgen des avestischen Rituals ist ein wichtiges, lange bekanntes Factum: der vedische Hetar, dem die grossen Recitationen oblagen, entspricht dem avestischen Zaotar, welcher beim iranischen Somaopfer die Gathas vortrug. Auch die Namen und Functionen der übrigen avestischen Priester weisen ganz auf die Sphare der in der vedischen Somafeier wichtigen Handlungen hin, auf das Waschen, Pressen, Sieben. des Soma, auf seine Vermischung mit Milch, das Herzubringen des zum Opfer erforderlichen Wassers, das Unterhalten des heiligen Feners. Aber es ist bei den Verschiebungen, welchen die Beneunungen und, wie wir sehen werden, auch die Functionen der einzelnen Priester ausgesetzt waren, begreiflich, dass eine directe Identification der vedischen und avestischen Priesterthümer sieh nur an einigen Stellen und auch da mur ganz vermuthungsweise versuchen lässt; so möchte man den Atarevakhsha, den "Fouerpileger" dem vedischen Agundh ("Fouerentflammer") vergleichen, den Äsnatare ("Wascher"), der den Soma zu waschen und durebzusieben hat, dem vedischen Potar ("Reiniger"). Die avestische Liste ist aber meht allem durch das was sie enthalt von Wichtigkeit, sondern auch durch das was sie nicht enthält. Neben dem

<sup>1</sup> Ind. Studien X, 366,

<sup>\*)</sup> Elimida ellat 377.

<sup>&</sup>quot;Siehe Barmusteter, Le Zoud-Avosta, rol. I S. LXX fg.

Uldeaburg, Bullgum des Veds.

Zaotar, dem Recitirer der Litaneien, giebt es keine eignen Sanger: eine Thatsache, die im Zusammenhang damit, doss in der von uns besprochenen Liste der altesten vedischen Priester gleichfalls die drei Sanger des gewohnlichen vedischen Rituals fehlen, wohl beachtet zu werden verdient.

Sehan wir nun zu, welcher concrete Inhalt sieh an die Namen unsrer Liste knüpft, welche Spuren allmählicher Entwicklung des Cultus sieh aus ihnen herauslesen lassen.

Halten wir uns zunächst an die beiden im ganzen Ritual hervortretendsten Priester der Liste, welche denn auch in der prosaischen Formulirung derselben voranstehen, den Hotar und Adhvaryn. Der Unterschied beider ist klar und einfach: Jener hat zu recitiren, dieser die concreten Verrichtungen des Opfers zu besorgen. Der Name des Hotar, der den Vollzieher des Opfergusses bezeichnet, scheint auf ein Zeitalter zurückzuweisen, in welchem es einem und demselben Priester oblag, das Lob des Gottes, die Einladung an den Gott vorzutragen und die Spende auszugiessen. Bei kleineren Darbringungen erbielt sieh diese Einheit der priesterlichen Punction; für grössere!) - ausgehend vielleicht vom Somaritual - trat die erwähnte, bereits für die indeiranische Zeit zu statuirende Scheidung des Redners und des eigentlich Handelnden ein, so dass es der Redner war, welcher - nicht im Einklang mit der etymologischen Bedeutung des Worts den alten Namen des einen redend-handelnden Priesters überkam. Ihm lag es ob bei den einzelnen Hauptspenden des Somaopfers das Gedicht vorzutragen, das die Thaten, die Macht nud Herrlichkeit des jedesmal verehrten Gottes feierte, ihn zum Trank einlud, ihm die Wünsche des Opferers anbefahl -

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Wir baben hier den Unterschied der in den systematischen Opfertexten des Veda so genannten jehotagus und japatagus; bei diesen redel der Hetar, handelt der Adhvaryn, bei jeuen fangirt der alte Einstprester, auf den äbrigens von dem salsstantielleren Theil seiner Obbegusbeiten her die Bereichnung Adhvaryn übertragen werden ist.

der Vortrag des "Rausches" (mada) verbunden wurde"), prosaischer, hier und da wohl aus abgerissenen Versfragmenten zusammengesetzter Anrafungen, welche den Gott unter Aufzahlung der ihm zukommenden Ehrentitel einluden, sich am Soma zu berauschen"). Zum Schluss rief der Hotar zus: "He! Wir bringen dem N. N. Verehrung!" (ye yajamahe)"), und der Adhyaryn schuttete die Spende in's Fener.

Zu geringeren Darbeingungen gehörte keine Recitation sondern nur der letzterwähnte Opferraf. Das jüngere Ritual, welches Darbringungen von eben dieser Form vielfach erhalten hat\*), lässt in andern sehr hautigen Fallen den Hetar die Spende mit zwei Einzelversen begleiten; der typische Inhalt des ersten (puronwakya) ist die Einladung an den Gott berbeizukonunen, des zweiten (yajya), vom Opfer zu geniessen. Es scheint, dass von diesen beiden Versen der zweite sich zuerst gebildet hat; er kann als eine aus dem Opferruf ye yajamake hervergegangene Entfaltung angesehen werden. Serien von Versen dieser Art, die für gewisse feste Reihen von Spenden bestimmt sind, gehören zum characteristischen Bestande der rgvedischen Opferpoesie\*). Zugehörige erste

<sup>9</sup> Siehe Hillebrandt, Berseubergers Beiträge IX, 192 ff.

<sup>7)</sup> Man möchte glanten, dass die Autrüngen, die mach Ankändigungen (wiein) geminnt werden, den urspelluglichsten Kern der grossen Rechtstionen darstellen: in thinen hat sich in der That gant des Verfahren der Naturvölker erhalten, heim Opfer die "tandatury names" der bempferten Wesen anzurnfen. Dass aber die Nivids in ihrer uns erheltenen Form besonders alt seien, wie Hang (Ait Brähm Introd. 36) annimmt, auss bestritten werden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dazu kum noch der Opferruf enidet (= nukabat, und etwa bedeutend awohl bekomm\*\*\*). Nebausächlichere Detalia, auten die= Opferruf- t-traffen, übergelie ich.

Buspiele findet man bei Hillsbrundt, Neu- und Vollmendropler
 94 ff. and sourt häufig.

<sup>&</sup>lt;sup>5)</sup> Vgl. meine Bemirkungen Z. D. M. G. XLII, 243 fg. — Das apalers or v.

Verse fehlen dabei: ihr Typus scheint im Rgyeda erst in wenigen Anfängen beobachtet werden zu können!). - Es bedarf kaum der Erwähnung, dass ausser den die Spenden begleitenden Recitationen dem Hotar zahlreiche andre nebensächlichere zufielen: so beim Somaopfer vor Allem die grosse Frühlitanei an die Morgengottheiten und zahlreiche kürzere die einzelnen Phasen der heiligen Handlung begleitende Vortrage 1). Dichter dieser mannichfachen Litaneien werden natürlich vor allen Andern eben die Priester gewesen sein, die sie auch vortrugen; und so ist kein Zweifel, dass wir une die Rahis der rgwedischen Poesie vornehmlich als Hotarpriester oder als durch die Anlasse, bei welchen sie als Hotarpriester fungirten, zu ihren Schöpfungen angeregt zu denken haben. Kein Zweifel auch, dass der Priester, welcher so das kunstgerechte, wirkungsvolle Wort an den Gott zu ersinnen oder doch auszusprechen hatte, für das Bewusstseid der alten Zeit der vornehmste der Opferpriester war: wie ware sonst oben der Hotar unter allen Priestern dazu ausersehen worden, für Agni, den priesterlichen Gott, das menschliche Gegenbild abzugeben?

Den Hotar lobt man als "schönzungig", den Adhvaryu als "schönhändig". Zu reden hat dieser in der Regel nur so, dass sein weihender, um Erfolg betender, Uebel abwehrender Spruch<sup>3</sup>) die einzelnen Abschnitte seiner mannich-

Ritail Boot auch den grocsen Samurecilationen, die gewiesermiassen die Staffe von Paramuskyks mingelinen (vgl. Käry, IX, 18, 33; Geldner Ved-Stadien H. 152), regelmässig Ykjykverse entsprechus.

<sup>\*)</sup> Z. D. M. G. a. a. O. — Bergalgine (Rech. our Phiet. de la liturgie redigue 18 ligg.) — humi mir in der Annahme seleher Anfänge erwas en wid gegengen en sein.

<sup>7</sup> Mehr Detalls habe ich in der Z. D. M. G. a. a. O. 242 ig: gegebent. Vgl. nuch Bergnigne, Recheveles ser Christoire de la liturgie vedique 15 ff.

<sup>9</sup> Im Garren in Process or handelt such um jouen Typus, von welchems oben S. 14 fg. die Regie genteren mt.

taltigen Verrichtungen begientet. In diese Verrichtungen theilt er sich im Einzeinen — wohl so, dass bei dieser Vertheilung mehr die Rücksichten der praktisehen Auskömmlichkeit als feste Principien obwaltoten — mit andern Priestein, jusonderheit mit dem gleich zu besprechenden Agnulh; im Ganzen aber ist er es, der im Mittelpunkt des concreten Opferwerks steht, als der hauptsächliche Besorger der Opferfeuer und der Opferstreu, Ordner und Reiniger der Geräthe, Bereiter und Darbringer des heiligen Gebacks, Presser, Reiniger, Darbringer des Soma.

Unter den übrigen, an die besprochenen beiden Hauptpersonen sich anschliessenden Priestern der oben mitgetheilten
alten Liste betrachten wir zunächst den eben erwähnten
Agntdh, den "Fenerschurer". "Er schürt die Fener", sagt
von ihm ein Brähmann"), und in der That findet sich unter
seinen Obliegenheiten eine Reihe von Verrichtungen, die auf
die Opferfener, ihre Reinigung, Zulegen von Brennholz n. dgl.
Bezug haben"). Im Ganzen wird er als ein Gehilfe des
Adhvaryn angesehen werden dürfen"); bei vielen kleinen, mit
einer geringeren Zahl von Priestern ausgestatteten Opfern
stehen Adhvaryn und Agnidh zusammen als die handelinden
Priester dem Hotar als dem redenden gegenüber"); eine

<sup>1)</sup> Kaiada Br. XXVIII, R.

<sup>&</sup>lt;sup>73</sup> Siehe e. R. Hillebrandt, New und Vellmendsopfer 32, 82, 135; Talit. Semb. VI, 3, 1, 2, Valianziantes 18, 1, Apadamba V, 13, 8 etc.

<sup>3)</sup> Min sehn belopielsweise die bal Hillabrandt S. 68 beschriebene Situation. Auch die Art, wie Adhvaren und Agnidik susammen bet sinem verbreiteten Typus van Opherspanden (z. B. Hillabr. S. 94) das Vertragen des Opfersprüche berheiffahren, darf in diesem Zusammenbaug erwähnt worden. Der Adhvaren segt zum Agnahr "Om? Mache fim bören?" —den Hotze intrafiels. Der Agnahr "Ex sei? Ex höre?" Und una der Aiflivaren zu dem en aufmerkenn gemaakten Hotze. "Trage den Opfersprüch vor?"

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Leh aufge hier vom Benhmin, dem Aufsichtsführer über des Gauss, dem vierten Priester der kleineren Opfer, abr vgl. über ihn S. 300.

Situation beim Neu- und Vollmendsopfer, wo der Hotar mit der einen Hand den Adhvaryn, mit der andern den Agnudh un der Schulter berührt und hierauf diese beiden Priester sich niederlassen!), giebt der Gleichartigkeit der beiden einen bezuichnenden Ansdruck?).

Der unter verschiedenen Namen als Upavaktar (Zusprecher). Prasastar (Befehlsertheiler). Maitravaruna (Priester des Mitra und Varuna) erscheinende Priester tritt bei den kleineren Opfern vom Typus des Voll- und Neumondsopfers nicht auf; er kommt beim Thier- und Somaopfer zu den bisher erwähnten hinzu. Seine Functionen sind doppelter Art. Ihm liegt, wie seine beiden erstgenannten Namen dies ausdrücken, das Ertheilen zahlreicher Befehle (praiska) an andro Priester ob; sehen der Rgveda (IX, 95, 5) sagt vom Soma, dass er die Rede antreibt "wie der Zusprecher die des Hotar"). Dann aber hat er seinerseits auch eine Reihe von Recitationen vorzunehmen und ist in dieser Hinsicht beim Thieropfer der einzige!), beim Somaopfer einer

b) Hillebrandt S. 90 fg,

Wenn schoo im Kreeda einmal een den , beriden Adhrarya dis Rade ist (II, Di, 5; vgh l, 181, 1; X, 52, 2), so kann bes der bier geschilderten Pstallelität von Athrarya und Aganth wohl die Frage aufgewerfen werden, ob nicht für die alre Zeit diese beiden — statt, nach dem patern Zustande, Adhrarya und fratipeaathäur — zu verstehen and. Diese Verauthung — für mehr als unur selebe darf sie nicht gegeben warden — würde durch Rv. X. II, S. vor Aftem aber durch den Vom bei Sankhävena Sr. I, G. 3 (in andrer Essung allerdings Apv. Sr. I, 5, 24) unterstützt gegeben.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Zur Verauschaulichung vergieinte man Schwah, Altunt Thieropter 201. Der Maitzwarana tritt vor den Honer auf der rochte Seite des
Hotersitzes, stellt seinen Stab in die Vodi (Opfordsche) hinein und mit
etwas mach vorm geweigtem Körper stehend ruchtet er au den Hoter estenn
Praiste zur Recitation des . . . Opforveren.

O Siche a. R. Schwah W. 114, 117, 132 fg. 137, 144 fg. Vielfach theilt er sich mit dem Huter theretig in die Arbent, dass von den beiden.

unter mehreren Gehalten des Hotar. Beim Thieropfer bildet er mit dem Hotar zusammen ein so gleichartiges Paar, dass die Anrarung der "beiden göttlichen Hotar" in einer eben diesem Opfer angehörenden Litanei") nicht anders als von dem in die Götterwelt verlegten Gegenbilde eben dieses Priesterpaares verstanden werden kann. — Der dritte seiner oben aufgeführten Namen, Maitravaruna, hängt damit zusammen, dass beim Somaopfer Recitationen an Mitra und Varuna unter den ihm obliegenden hervortreten; die besondre Beziehung, in der er zu diesen Göttern steht, ist sehon in den spärlichen Daten des Rgveda deutlich erkennbar"). Vielleicht steht seine Rolle und Benemung als "Befehlsertheiler" mit dieser Beziehung zu Mitra und Varuna, den göttlichen Befehlshabern, nicht ausser Zusammenhang<sup>3</sup>).

Die noch übrigen drei Priester der alten Liste gehören speciell dem Somaritual an. Von ihnen tritt der Potar und der Neshtar in den jüngeren Veden ganz zursick, jener der Wortbedeutung nach der "Reiniger" des Soma, dieser der "Führer", nämlich der Herbeiführer der Gattin des Opferherrn. Es ist zu vermuthen, dass der "Reiniger", in den solennen Aufzählungen an zweiter Stelle, unmittelbar hinter dem Hotar genannt, im Ritual des "sich reinigenden Soma" (S. pavamasa) einst eine bedeutende Rolle gespielt hat; in den uns bekannten Opferordnungen ist er zu einem Schemen berähgesunken; er steht eben nur an seiner altüberkummenen Stelle unter den übrigen Priestern ohne selbst wesentlich in den Gang der heiligen Handlung einzugreifen. Der Neshtar, in specieller

ru traund einer Spende gehörigen Versen (oben S. 357) er den ersten, der Romr den aweiten spricht.

I he der Aprilitanci.

<sup>2)</sup> II, 36, 6, cf. 1, 15, 0.

<sup>7)</sup> pravate int ein hanfiges Verham für königliches Herrschen, und die königlichen Herrscher und Goger eind ja Mara und Yarama. Vgl. varungprapiokah Rv. X. 66, 2.

Beziehung zu Tvashjar dem Gott der Fruchtbarkeit stehend. tritt nur an emer Stelle des Somaopfers in den Vordergrund. Die Spende an die Götterfrauen') giebt Gelegenheit, die Gattin des Opferers am Ritus theilneinnen zu lassen, wobei natürlich auf Fruchtbarkeit gerichteter Zauber getrieben wird. Der Priester, der von der betreffenden Somaspende zu geniessen hat - der Agutdh -, thut dies, indem er sich auf den Schooss des Neshtar setzt. Dann führt der Neshtar die Gattin herbei, die sieh mit dem Hauptsanger (Lidgatar) zu beaugeln hat, indem sie ihn bittet, ihr Samen zu spenden: sie begiesst ansserdem ihren entblössten Schonkel zu wiederholten Malen mit Wasser?). Der Sinn der letzten Handlangen ist klar; aber auch der Somagenuss des auf dem Schooss des Neshtar sitzenden Priesters wird eine verwandte Bedeutung huben; es wird sich irgendwie um einen Austausch von Kraft handeln zwischen dem Priester, der den Zanbertrank des den Götterweibern geweihten Soma in sich aufnimmt, und demjenigen, der das menschliche Weib zum Opfer herbeizuführen im Begriff steht"). Die obsedne, übrigens mehr für das moderne Empfinden als für das des vedischen Inders austössige Farbung der mit dem Neshtar in Verbindung stehenden Riten hat Aulass zu der Vermuthung gegeben\*), dass dieser Priester dem Cult unarischer Barbaren entstamme-Meines Erachtens ganz ohne Grund: denn dass es beim Somaopfer einen Priester giebt, der zu der Gattin des Opferers und damit zu Fruchtbarkeitszauber in besondrer Beziehung steht, ist obenso unanifallig, wie es selbstverständlich ist, dass

<sup>1)</sup> Gonamer: an Agui als you don Götterfrauen begleitet.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Weber, Incl. Starling X, 390 fg.

<sup>5</sup> Der Agnich spendet dem Neshjar Samou, der N. der Untringsagt die Taittirya Sambita (VI, 5, 8, 6). Vgl., auch Satupatha für. IV. 4, 2, 18.

<sup>9</sup> Hillaboundt, Vollische Mythologie I, 250, 261 A 2.

dieser Zauber bei Ariern so gut wie bei Barbaren eben die Farbung trägt, die seinem Wesen entspricht.

Der letzte jener siehen Priester, der Brahman (später Brahmanacchamsm), ist beim Semaopfer überwiegend mit Recitationen an Indra in der Weise des Hotar, zu dessen Gehilfen er zählt!), beschäftigt. Wir werden noch auf Ihn zurückzukommen haben (S. 396).

Unter den Priestern unsrer Liste, in welchen wir den Priesterkreis einer altesten Zeit zu erkennen glauben, fehlen mehrere, die für das historische Ritual von hoher Bedeutung sind"). Es fehlen vor Allem die Sanger, in der jungeren, wohl anch schon in der rgwedischen Zeit drei an Zahla, welche benn Somaopfer - au den kleineren Opfern nahmen sie nicht Theil - hald einzeln abwechselnd hald gemeinsam die verschiedenen Theile der mit Interjectionen oder Jauchzern aller Art und auch mit Zanberwerten durchsetzten Opfergesange vorzutragen hatten. Diese Gesange zerlegten sich in zwei grosse Gruppen. Auf der einen Seite gehörte zu jeder der drei Somapressungen des Opfertages - der morgendlichen, mittaglichen und der des Nachmittags - ein Gesang oder ein Complex von Gesangvortrügen un den durch das Sieb von Schaafhaar rinnenden, sich lanternden Soma (Somo pavamana). Es sind Gesange einer ganz undern Art') als die sonst den Rgveda erfällenden Einladungen an die Götter. Man möchte meinen, dass sieh der ermunternde, damonen-

Alfordings nicht in der spätier stehend gewordenen, abtreham k\(\text{linist}\)
übenen Verth\(\text{affing}\) der viermal vier Priester (Ind. Stad. X, 143 \(\text{lg.}\)).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>j Das Folgende berührt sieh mehrfisch mit den Datiegungen een Hang, Ait. Brahm, Jutroduction p. 17 fag.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Auf zwei von ihnen (Prestoner met Udgater) wird Rv. VIII, 81, 5 deutlich augmepielt; cass der Pratificater im Rv. nicht genannt ist, kang Zufall sein;

<sup>9</sup> Bekanntlich hobt schon die Amerdiang des Ryrede sie als etwas Besonderes herror.

verscheuchende Zuruf der Priester an den zum Vorschein kunmenden, göttlich beseelten Rauschtrank zu diesen Gesangen entwickelt hat, welche sich durch ein ganzes Buch des Rgveda in hundertüscher Wiederholung an den Soma wenden: strome gereinigt; mische dieh mit der Milch der Küher stärke Indra und die Götter; vertreibe jeden bösen Feind; bringe uns Licht und alles Heil. Neben diesen Somaliedern aber tragen die Slinger eine zweite grosse Masse von Opfergestingen an die gewöhnlichen Opfergötter vor, un Ganzen so dass die hervorragenderen Gottheiten, welchen nach der Ordnung der drei Pressungen der Soma dargebracht und die Litaneien der Hotarpriester vorgetragen werden, auch ihren gesungenen Preis empfangen'). Es ist wohl nicht zu kulan, wenn man den Ausgangspunkt des Opfergesangs da zu finden glaubt, wo die Gesange eine selbstandige, mit nichts Achnlichem in den andern Zweigen des Rituals correspondirende, obenso bestimmt ausgeprägte wie umfänglich hervortretende Geltung zeigen, beim Preise des Soms Pavamana, wahrend es sich leicht als ein Zweites, als eine Erweiterung des ursprünglichen Bestandes auffassen lässt, wenn dann weiter ähnliche Gesänge parallel mit den von

<sup>4)</sup> Und venr wenigstens nach dem spätern Ritaal so dues der Gesangvortrag der residieten Libanel vorangeht. Die in den Ritaaltextuur duerbgeführte Regel übrigens, dass Gesünge und Litaneian lunger in gleicher Zahl und je einzeln zu einander gehörig vorhanden sein missen. Ist eine reine Künstellel von vermutblich relativ junger Berkunft. Die Gesünge an dem sich lästernden Sonni stehen mit den Litaneien der Hoter in kohnerlei wirklichen Zusammenhang; dass man einen solchen doch behauptete und Alles auf die gleiche Zahl von Gesängen und Litaneien zuschnitt, führte zu willkürlichen Künsteleinn, wie ale Ind. Stud. X, 385 A. I (vgl. such 374 A. 3) erwähnt eind. — Der gehologende Gestauke, dass das Erscheinen oder Nichterscheinen von Gesangvurifägen het den andern Sonniberbringungen als Indienen für die Unterschnitung Ilterer und jüngerer anter diesen Darbringungen verwerkist werden könnte, scheint sieh nicht zu bewahrheiten.

Art Pleonasmus darstellend zum Preise der vornehmsten somatrinkenden Gottheiten eingefügt wurden. Ist nun aber nicht der Gesang selbst der Somalieder dem Ritual des ältesten Priesterkreises abzusprechen? Das bereits erwähnte Fehlen der Sänger in den alten Priesteranfzählungen (S. 393)) wie im avestischen Somaritual scheint zu dieser Ausieht zu führen. Aber die Möglichkeit darf nicht übersehen werden, dass der Gesang alter ist als die Existenz eigner Sänger; es wäre denkbar, dass in alter Zeit beispielsweise dem Potar, dem "Länterer" des Soma, wie sein Name sagt, der Vortrag der Gesange an den sich läuternden obgelegen hätte. Zur Gewissheit ist bier natürlich nicht zu gelangen.

Ein weiteres später bedentsames Priesterthum, welches, wie ich glaube, der alten Zeit abgesprochen werden muss, ist das des Brahman. Der Brahman ist im Ritual der Jüngeren Veden der Ueberwacher des ganzen Opfers. Er soll alle drei Veden kennen; sein Werk wiegt das aller andern Priester auf; er waltet des Opfers mit dem Gedanken, sie mit dem Wort. Auf dem Brahmansitz neben dem vornehmsten der drei Opferfeuer sitzend, diesem Fener zugewandt, die feierlich zusammengelegten Hände vorstreckend, immitten alles Gerausches selbst schweigend, ist er der "Arzt des Opfers": alle in dem unüberschbaren Gewirt der heiligen Handlangen und Recitationen vorgefallenen Versehen werden ihm gemeldet und er hat sie gut zu machen "wie man Glied an Glied fügt oder wie man mit einer Nestel Lederzeng oder etwas Andres, das sich gelöst hat, zusammenknüpft".

Deutliche Spuron aber scheinen darauf zu führen, dass man dies Priesterthum in der ältesten Zeit noch nicht kannte.

<sup>5)</sup> Wenn an dem Gennes der Samabseher (caussa) nach die Sänger thellnehmen, an hauchte man rioch die eigenthämlich motirte Stellung der-eilem het der betreffenden Carmmonn s. Schol. zu Küty. IX, IZ, A.

Vor Allem das Fehlen des Brahman in der oben (S. 383) besprochenen Priesterliste, daze auch — was für sich allein
freilich nicht von Gewicht sein würde — das Fehlen aller
irgendwie sicheren Erwähnungen im Rgveda!). Was noch
jene Liste anlangt, so ist genauer ausgedrückt die Sachlage
die — und hierdurch wird, seheint mir, die Beweiskraft derselben noch verstärkt —, dass in der That darin ein Priester
mit dem Namen des Brahman erscheint; derselbe entspricht
aber nachweislich nicht dem Brahman des spätern Rituals,
sondern einem andern, mit Recitationen ganz überwiegem
zu Ehren des Indra beschäftigten Priester, dem Brahman
äechamsin?). Kennen wir so für die ältere Zeit die Bezeichnung

<sup>9</sup> An disson letzten Penkta hadet die Argumentation unter det Schwinzigked, dues das Wart brokmen an nich sowohl den Brahmanen im Allgemeinen wie zien Opferpriester Brakmen im technischen Sinn bersechten kann. Goldwor (Vod. Stud. II, 145) will to un Rv. blining an nom apcibachen Sinn sines Obserpressiers oder Parolitine" verstebant eine Auffretung. for welche mir die Durchweht der betreffengen Stellen komeriet Anhalt in holom schoint. Die im Allgemeinen berechtigte Tendenz, die grenisches Worte nach threat technischen Sinn im spätern Ritual zu erklären, kant ment anter chredden für jeden Fall gelten. Immerhin soll nicht bestraten werden, dam, wenn X, 111, 3 - en einer jungen Stelle - von "Behaspat: dem Brahman die Rode ist, das Wort schon seinen snatern technischen Sum haben kann. Von der Stelle II, I, 3 halte jen dier für unwahrschunlich. Wenn Behaspati auch IV, 50, 7, 8 mit dem brokenne, welcher dem König verangeht, identificirt zu werden schnigt, so mus dabei dech Vers 9 berücksichtigt werden, wo benhaum in der Gegenübsesteilung gegen rajon unxweitsthatt aur den Brahmanen im Allgemeinen Bereichnet. So of es sehr wohl möglich, dass der Gott Byhaspati, shi or zum Brahman der Gotter im technischen Sum wurde, ninfach als der Brahmung der Printer unter den Göttern verstanden worden est: womit en im Emklang steht these dinner Gott in the Formel Beharpatie ukthamudani supoidat (Ait, Be II. 55 stc.) die technischen Functionen meht des Brahman, sondern des Hotar ansäht.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dieser ist, wie ausdrücklich vorgeschrieben wird (Katy, IX, 8, 1D) in selemer Sprache als Brahman au beneumen. Den Grund des Namenswochsele kannte wohl die Einführung des Brahman aus spätern Sona.

Brahman in undrer technischer Verwendung, so wird es oben dadurch um so viel wahrscheinlicher, dass sie damals in Jener tischnischen Verwendung, in welcher die spatere Zeit sie branchte, nicht oxistirt hat. Endlich weist auf rolativ junge Herkunft dieses Priesterthums auch die durchaus glaubwürdig anssehende Ueberlieferung') hin, nach welcher einst nur ein Angehöriger des Vasishthageschlechts Brahmun sein konnte; eine gewisse Litanei, die zu dem Wenigen gehört, was der Brahman beim Opfer zu sprechen hat, soll einst den Vasishthiden allein bekannt gewesen und, wie sich die sagenhafte Fassung natürlich ausdrückt, dem Vasishtha offenbart worden sein. Man sieht, dass es sich fim eine von der priesterlichen Praxis eines einzelnen Geschlechts ausgehende Neuerung handelt - eine Neuerung jungen Datums, wenn wir das recht moderne Aussehen jener Litanei zum Maussstab nehmen durfen -, die dann allgemein durchgedrungen ist, begünstigt offenbar von derselben Tendenz, der sie auch ihre Entstehung verdanken wird, der immer angstlicher werdenden Sorgfalt für die peinliche Correctheit aller kleinsten Minutien, von denen der Erfolg des Opfers abhängig geglaubt warde").

witcher den Namue jerzt ihr sich mit Beschlag belegte, abgegeben bebeu. Wie es scheint mit einer gewissen Absiditlichkrit werden die beiden Bedeutungen von Brahmen im Şatapatha Br. IV, 6, 6, 5 durzh einember gewinfen.

<sup>1)</sup> S. die Materialien bie Wieber Ind. Stail X. 24, 35.

<sup>2)</sup> Es sullie hier nicht unternommen werden stammtliche vehant debliebe Priesterwürden, die in der Ueberheberung erscheißen, durchaugehen. Doch sei kurn noch den Achavaka ("Aareder" – wihl se genand wegen Br. V. 25, I. vgl. lieneh Br. XXVIII, hierakhut, welcher in der jüngeren vedlischen Literatur stehem als der dritte Gehälfe des Hatar (meten Maiträtungs und Rithmandspalangein) bei den Bachatlenen des Sammoplers auffritt. Ven der Existens diesen in der altern Liete fehlenden Priesters in der altern Zeit kann ich keine einigenmussen zuverhaufge Spur entdecken (anders Bergnigne, Roch, sur Chisters de la üturgie veiliges 47); die Angalen z. B. dies Kanshitaka Brichman XXVIII, I.-6 (vgl. unch Alt. Br. VI.

## Dikshā und Opferbad.

Dem Somaopfer geht eine Weihung des Opferers vorau; ihr entsprechen beim Ausgang der heiligen Handlung Riten, welche diese Weihung wieder aufheben. Die Weihung heiset Diksha, eine Desiderativbildung die wahrscheinlich "das Verlangen dem Gott zu diemen" bedeutet!); die abschliessende Handlung heiset Avablitha d. h. "das Hinabtragen"; der Opferer trägt die ausgepressten Somaschösslinge und andre beim Opfer gebrauchte Gegenstände zum Wasser hinab\*); er reinigt sie und badet selbst mit seiner Gattin und den Priestern.

Die Dikshä, eingeleitet durch ein Opfer an Agni und Vishun<sup>3</sup>), wird in einer Hütte vollzogen<sup>4</sup>), in welcher der Opferer — Achnliches gilt für seine Gattin — gebadet, geschoren und gesalbt, mit frischem Gewande bekleidet, mit der heiligen Schnur ungürtet sich auf schwarzen Antilopen-

<sup>14; 8)</sup> schwings nur direct auf seine Hinzufagung in relativ junger Zu-

<sup>7</sup> Die Ableitung von dak "breunen" (Whitney: Hillebrandt Mythologie I, 1827 haite tele uns sachlichen Gründen für verfeilit; der frerwillige Penertod des Weisen wie des Kalanes, un den Hillebrandt erinnert, ist dem Verla freud und passt nicht in die Zusammenbänge, in neleben die Dikkla arela. Waher (Ind. Stud. X. 358 A. 1) denkt un eine Warzel das, vgl. dagasgan, lat. deres. Nüber liegt das durch seine Hanfigkeit im verlischen Sprachgebranch empfohlene düs "einem Gott dienen".

<sup>7)</sup> Dies Hinabiragen zum Wasser ürzest technisch ubby-ave-har (unt dem Acc. apah), wie das Hinabsteigen des Upferers zu demochben abby-ann-i (ava-i) beiset. Es ist danach, bei den bekannten Beziehungen dur Verba har und bhar, nicht zu bezweifeln, dies das Satzputha (IV, 1, 5, 2) ganz probt hat zu segen zud gad apa bhyavaharanti temada weabhythab. Ein Wegnehmen irganit welcher Unrembeit begi in dem Worte schlieblier nings nicht.

<sup>7)</sup> Vgl. oben S. 28 Anna L.

Ygl. zum Folgenden ausser den Quellentexten Weber Ind. Stud. X, 358 fg. und B. Linduer, die Dikaha, Leipzig 1878.

fellen, die in der Nahe des Opferfeuers ausgebreitet sind, niedersetzt!). Sein Haupt ist verhullt; an den Zipfel seines Kleides ist ein Antilopenhorn gebunden, mit dem er sich wenn nöthig zu jucken hat. So sitzt er schweigend his zum Sonnenuntergang, dann trinkt er von der gekochten Milch, welche die zur Dikshä gehörige Nahrung hildet, und durchwacht die Nacht, oder er schläft in seiner Hutte, sich in Agnis Schutz übergebend, damit der Gott die Nachstellung der basen Geister ahwehre!). Diese Weihung, die mit mancherlei Observanzen — z. B. der Pflicht stammelnd zu sprechen und die drei letzten Finger zur Faust zu schliessen — ver-

O Einige Text spreaden much con cipens other rued Antilop-midden all Obsergenzind des Opferers. Das Fell der schwarzen Antlinger, das im Optogritual sine hedentoude Rolle spielt, gilt in den Brühmensterten als Verlagerung heiligen Wessers (beahman). Das Sitzen auf diesem Fell und des Sichleckheiden mit dem Illen wird allen für die Aufferenne de radischen Zeit eine Impragnirung der Opferers mit der Substans de-Helligkeit Ludenten, wie das Situen auf dem Fell des sengungskräftigen Zimpontocks Impragnicing will Zongungskruft ist 'vgl. Sat. Br. V. 2, 1, 21, So beachrolbt der Atlarenveds (XI, & 6) den Benhametria mit dans Autilopenfell bakleider, geweilt (elthebite), mit hungem Barte. Auch dem Antiloponhorn (a sogleich im Text) kommt offinder eine thullebe beilig unde resp. yor Düminen und Unrelabilit schützende Mucht zu: daher es aliele hel der koniglishen Salbung aubraucht wird, um über den benetaten Korper bilinmensichen (Sampatha Br. V. 4, 2, 4; Karv. XV, 6, 8). Man vergleicha noch die Verwendung von Schuhen mis dem Pall der schwarzen Antillopo Tairt, Sauth, V. 4, 4, 4 - Only the secrets Bedeutung der subwarran Antilopa nicht ralatzt zurück unf die so lahtfige Verwundinig tior arhwarson Farbe schwarze Gowamier u. s. w., int primitiven Call the we es sich durum boulett den Menschen für die nachttellunden bösen. Geister unsichther en machen? Dazu werde e. Il. etimmen, dass nach den Dautonen die Opferahfalle unter das schwarze Antilopenfoll wurf (Hillebrandt, Nen- und Vallmamberpfor 171); zwischen flaren und den Monschen sollte eine verdunkafade Halle sich befinden? Oder spielen bei der chwarzen Antillope etwa tetsmistische Verstellungen ind (trl. oben S. 87)?

<sup>7)</sup> Taitt. Sainh. VI, I, 4, 5 fg. Ueber das Wachen: Maitr. Sainh. III, 6, 3, Apastamba X, 12, 0 etc.

bunden ist, danert nach den Ansichten Verschiedener kurzere oder langere Zeit, nach Einigen bis zur vollen körperlichen Erschopfung des Opferers<sup>3</sup>).

Der Rgveda scheint bis auf eine oder zwei ganz zweifelhafte Stellen\*) den Ritus der Dikaha nicht zu erwähnen; das Interesse der Dichter galt eben ansschliesslich dem Preis der Götter, nicht den alten kaum noch verstandenen Zaubergebrauchen, die sich mehr auf den Menschen als auf die Götter und vollends auf irgend einen bestimmten Gott richteten. Ein solcher Albestem Typus zugeböriger Zaubergehrauch aber ist die Diksha offenbar\*). Sie ist zu den bei den verschie-

<sup>4)</sup> Analoga disser Vorbereitung zum Sumaopfer finden sich auch in andern Zummmenklängen als Vorbereitungen zu irgend seichem beitigen Act. So wird für dem Schüler, der sein Schülergeitünde verletzt hat, die Vorschrift gegeben, die Nacht vor der dadurch orforderten Reimprage eremönie in der Nähe des Feners in ein schwarzes Antilopenfall gehällt anxibringen, aus wolchem er am Morren herauskriecht (Bandhäyuma Dh. III, 4, 4). Ganz der Dikaha ahalich. — Observanzen wie Fasten is dgl. als Vorbereitung für heilige Händlungen sind geläufig; a derübet den alleheten Abschnitt.

<sup>5)</sup> VII. 53, 13, rgl. Pischel Gahlner Verlische Studien I. 269. Verliebet kommt such IX. 83, 1 in Betrocht, we as heiset door "wessen kach nicht durchgildt let, der Robe (nicht Gure)" der Some nicht thedhadig wird. (Eeber die Dikeld als innere Durchgildung « anten). Die zuit der Dikeld im eigsten Zusammenheim stehende (S. 408) Ceremonie des Opfibades wird übrigese VIII. 93, 23 eewähnt; Dass das Wort anabhrida deef in dem eilben Som steht, in dem es später so alle gebraucht wird, haben wir nicht des minde ten Grand in berweifelm (vgl. Ladwig V, 186); zum Teberflass wird dies ansdrücklich nurch mempanach in Vers 22 bewissen, ein Wort das was es auch bedeuten mag (ist es Intensivhildung 28 ne-polisiedenfalls in specialier Bezüblung zu dem das Opfierhad betroffenden Verstellungskreise steht (Val. Sagih. VIII, 27).

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ich basse in der Erörrerung über die Unkahl gunz die traditionalle Auffassung der Brühmzurterte bei Saite, welche in ihr ein Syndad der Einbergeselinft schoo; der Avabhribüben ist denn die Gebert (Au. Br. L. 3, 22). Man begreift nicht, welchen Sinn diese Verwandlung des Opfernder während der Doner des Opfer in einen Einberge bahen soll; die betreffende.

densten Naturvölkern übereinstimmend auftretenden Riten zu stellen, welche die Herbeiführung des Verkehrs mit Göttern oder Geistern durch die Erregung eestatischer Zustände bezwecken. Die stehenden Mittel hierbei amd das beschauliche Verweilen an einem einsamen Ort, Sichabschliessen und Sichverstecken vor «törenden Geistern, mancherlei Selbstpeinigung, sodann Schwitzbäder in heissen Dämpfen und vor Allem das Fasten — "der fortwährend gefüllte Magen kann keine geheimen Dinge sehen", sagen die Zulus"). Fasten") und Er-

Riton passen dazu auch so naugelhaft wie möglich. Uebrigens scheint so, dass den Theologen, welche die Dikabu mit Sprüchen ausgestattet haben, die betreffende Auffassung nach fremd war: ich kann in den Sprüchen nichts entdecken, was auf sie hindeutete. Die Sache würde aufürlich ein wesentlich audres Ausschen bekommun, wenn fix. VII. 33, 18 (\* oben S. 400 Ann. 2) jätan wirklich er riel bedeutete wie atkahum: was ich für nicht sehr wahrscheinlich halte.

1) Man findet reiche Materialien über diesen Gegenstaud in Tylore Anthingen der Unitur (dentsche Lebers.) II, 111 fre., vgl. sinh Lung, Moth, Ritual, and Religion I, 111 fgg. Hier we noch wrealest, does but den Kilstenbewehnern des nordweetl. Emerika sich der vom Gott impirate Zanberer (filametze), wenn er zo einer Fostlichkeit geladen ist, durch Hunger and Abgreehlossenheit in der dunkalsten Eche some Hauses auf das Fost corporcitet, denn der Branch crimischt, dass der Heilige blass und larger messicht (Ausburd 1850), 260); Guns thinlich der vedrachen Inkana. Noch bei den Schottim kommt es von dans a person was urapped up in the skin of a nearly dain bullicks the horrottende Person wird an smon, wilden, einsumen Ort medergelegt und emptingt dem Inspirationen (Lang a. a. O. I. 107). - Das Sichenruckenden ur aug dunklis Ecke, das Sichamhaffen mit einer Thierhant a sigh wird as den im primitiven Cult so anoughich hantigen Vorenchiemanscregela gehoren, durch welche man such in historiers forerlichen oder gefährdeten Momenten gegemeler schililichen Geistern zu siehern enthe. So wird bei den Indianern die menstruirondo Fran mit schwarz immaliem Genicht unter einer helermen Zoltdecke ningespears (Plans, das Kunt) II, Abl), und viele filmliche Sitten finden sich, über weiche z. H. Wilkon in seinen Anfestzen über des Haaropfer (Reme coloniale intern. III. IV) Samulungen grobt.

P) Vgl. noch Şatapatlın Brahimanı IX, h. I. I fgg.

schopfung nun sind, wie wir dies schon berührt laben, Hauptelemente der Dikshii; das Moment der eestatischen Entzückung deutet sich, wenn ich recht sehe, wenigstens in einer Spar-- der stammelnden Sprache des Geweihten<sup>1</sup>) - an. Bei zu weit getriebener Dikaha, heisst es?), schwinden die Athemkriffe. Es wird gelehrt: wenn der Diksha-Geweihte mager wird, dann wird er opferrein. Wenn nichts mehr in ihm ist. dann wird er opferrein. Wenn Hant und Knochen ihm aueinanderhängen, dann wird er opferrein. Wenn das Schwarze in seinen Augen versehwindet, dann wird er opferrein. Fett unternimmt er die Diksha, mager opfert er (Apastamba Sc. X, 14, 9, 10). Neben den erwähnten Momenten aber hat offenbar auch Erhitzung wenigstens ursprünglich bei der Dikshit eine Rolle gespielt, obwohl diese in den uns vorliegenden Beschreibungen des Ritus zurücktritt. Das Antrlopenfell und die Umhullung des Haupts, dazu die Nahe des Fouers muss immerhin eine gewisse Erhitzung hervorgerufen haben: es wird auch ein eigner Spruch dafür angegeben, wenn dem Geweilsten der Schweiss ansbricht\*). Das Wesentliche und Entscheidende aber in Bezug auf das Moment der Erhitzung ist, dass die Diksha in den verschiedensten Wen-

Hillsbrandts (Mythol, I, 483) Doutnuz dieses Zages ist sehr weut;
 überantigund,

<sup>7)</sup> Satapatha Br. XIII, 1, 7, 2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Apastamba Sr. X, 11, 1 — Eine besondere Erklärung verlangt, noch die für das Jucken getraffene Versorge (das Antilopenharn, s. ob a S. 399 mit Ann. 1). Man empfängt den Eindruck, dass diese auf der Verstellung von einem gefährlichen, im Körper des Gewellten weitenden Flaidum beruht, so dass die Berührung mit einem Werkzeug tos übelvertreibender Kraft gerathener schien als die mit den Händen Ethnologen werden hier viellsicht ein praeiseren Remitat erreichen: vorbänfig verzeichne ich, dass dem nordamerikanischen Indianarlängling, einer zum völlberechtigten Kringer wird, verboten let sieh den Kopf oder irgenst einen andern Theil des Körpers mit den Fingern zu kratien: «I mass dans ein Stück Holz nehmen". Pleve, des Kind<sup>3</sup> H. 429.

dangen') auchrücklich und nachdrücklich für ein Tapas (Kasteinng) erkfart wird. Als eine Art mystischer Substans oder als ein Fluidum weilt die Zauberkraft dieses Tapas im Körper dessen, der die Diksha vollzogen hat. Verunreinig: or sich durch einen verbotenen Anblick, "so weicht die Diksha aus ihm; seine blauschwarze Dunkelheit (utlam), seine packende Kraft (harus) vergeht." Trifft ihu Wasser vom Himmel, so "vernichtet dieses seine Kraft, seine Stärke, seine Diksha, sein Tapas\*, und man muss, um den Schaden gut an machen, zum Wasser sprechen: "Ihr Wasser! Benetzende! Gebt mir Kraft, gebt mir Starke, gebt mir Kraft! Vernichtet nicht meine Dikaha, mein Tapas!"3). In dieser Verknüpfung mit dem Begriff des Tapas nun erweist sich die Diksha als zugehörig zu einem Kreise von Observanzen, die von der Anwendung der Erhitzung zur Erreichung übernatürlicher Erfolge ausgehen. In der That steht, wenn unter der Bezeichnung Tapas die mannichfachsten Formen der Kusteiung begriffen werden, doch namentlich in der alteren Zeit die Beziehung auf die Hitze als das Vehikel der Kasteiung im Vordergrunde; bedeutet ja doch auch das Wort Tapas nichts andres als Hitze. "Aus dem entflammten Tapas ward Ordnung und Wahrheit geboren", heisst es im Rgveda (X, 190, 1). Der Priester erhitzt die Scherben, auf denen der Opferkunhen gebacken werden soll, indem er sie mit brennenden Kohlen bedeckt, und spricht dazu: "Werdet heiss (tapyadhram) durch das Tapas der Angiras, der Bhrgu<sup>1</sup>)<sup>a</sup> (Vaj. S. I. 18). In der spliteren Literatur begegnet haufig das Tapas der "fünffachen Hitze": die Erhitzung durch vier Feuer, die nach den vier Woltgegenden den Asketen umgeben, und die Sonne. Ein

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Siehe z. B. Vaj. Sambi, IV, 2. 7; Apastamba Srant, X, 6, 5 (vgl. mah 12, 3); Ayrahyuna Srant, IV, 2, 3.

<sup>21</sup> Talit, Suphita III, 1, 1, 2 fg.

<sup>1)</sup> Princippeablechter der Vorzeit.

Jainatext beschreibt den Asketen, der starr wie eine Säule, das Antlitz nach der Sonne gerichtet, auf einem dem Sonnenbrand ausgesetzten Platz sich breunen lässt\*1). Als Ergebniss aber dieser Erhitzungen und der andern mit ihnen verhandenen Acte der Sellistpeinigung - des Fastens, Wachens, Athemanhaltens?) u. s. w. - betrachtete man Erlenchtung und übernatürliche Macht der verschiedensten Art. "Die Götter sind in sie eingegangen", sagt einmal der Rgveda (X, 136, 2) von den in eestatischem Tanmel Erregten und rührt damit an eine Vorstellungsweise, die von den niedrigsten Wildheitsformen der Religion bis in die höchsten hinein ihre bedeutsame Rolle gespielt hat. Es ist ein Dichter des Rgveda (VIII, 59, 6), welcher in der durch das Tapas erzeugten Vision die alten Schöpfungen der Vorfahren, der ersten Opferer in der fernsten Vergangenheit des Menschengeschlechts erblickt. Aus der von Tapas erfüllten Seele wird der Traum gehoren und "die tapasgeborene, zu den Göttern dringende Rede". Durch das Tapas gelangt zur Sonne, wer grosses Tapas vollbracht hat; nachdem er Tapas geübt, hat Indra die Sonne gewonnen. Den König, welcher dem Beahmanen die Frau genommen, erinnert man an die sieben Rshis, die Ahnen der Brahmanengeschlechter, "die zum Tapas sieh niedergesetzt haben"; die dem Brahmanen eigne Zaubermacht des Tapas wird dem Beleidiger desselben Unheil bringen. Das Tapas gieht die Kraft zu den gewaltigsten Schopfungen;

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>7 Bhagayati M. 1, 65 (Wober, Able der Berliner Akad, d. Whee Phil. biol., Klasse 1866 S. 286).

<sup>7)</sup> Das Athanamhalten war eine wichtige Form des Tapes; man nahm un, dass dedurch Hiltre erzungt wurde (siehe z. R. Bandhayana Dh. IV. 14, 24, und vgt. aus der fanddhistischem Literatur Stellen wie Meilhinzs Nikaya vol. 1 p. 244). Unterigmes kommt danahm das Athanamhalten als retuelle Versichtsummssregel in Betracht, um die Athanam gefahrlicher Substamen durch den Athan zu verbilden (s. nahm den Absolmitt über Zanharmie.

die Göttin Ashtaku, Tapas vollziehend, hat Indras Grösse geboren; die Rshis sind aus dem Tapas geboren!). An zahlreichen Stellen lassen die Legenden der Brähmanatexte Prajapati den Weltenschöpfer Tapas vollziehen, durch das er die Kraft erwirbt, die Welten und Wesen aus sieh hervorgehen zu lassen; so vollzog er einst solches Tapas, dass ans allen seinen Poren Lichter hervorkamen, das sind die Sterne3). Anch diesem oder jenem andern mythischen Wesen hilft, an zahlreichen Stellen der Brahmanatexte, das Tapas zu einer Erleuchtung, in der sieh ihm irgend ein Geheimniss der Opferkunst offenbart. Von dem Opferer, der die Nacht vor der Anlegung der heiligen Feuer wacht - wieder haben wir die Situation, dass das Tapas irgend einen besonders heiligen Act vorbereitet - wird gesagt: "So wendet er sich den Göttern zu. Den Göttern vereinter, abgemahter, an Tapas reicher legt er die Feuer an" (Satapatha Br. II, 1, 4, 7). Die buddhistischen Texte geben ein anschanliches Bihl davon, wie man im Zeitalter des Buddha fastend und schwitzend unter Kasteiungen, die den Korper aufs Aeusserste erschöpften, visionare Erleuchtungen erwartete.

Diese in Indien anzutreffenden Erscheinungen and deutlichermaassen ein Exemplar eines über die Erde verbreiteten Typus; gerade für die niedrigsten Formen religiösen Lebens ist die Cultivirung oestatischer Geistergemeinschaft besonders characteristisch. So würde es denn auch ohne solche positive Aensserungen des Rgveda, wie wir deren mehrere beigebracht haben, selbstverständlich sein, dass hier nicht späte Neubildungen vorliegen, sendern dass der ganze Vorstellungskreis auch in der ältesten vedischen Zeit seine Rolle gespielt haben muss, eine bedeutendere, als begreiflicherweise

Av. XIX, 56, 5; Tailb. Az. V. 6; 7; Rv. X, 154, 2; 167, 4; 109,
 Av. III, 10, 12; Rv. X, 154, 5.

<sup>7:</sup> Şatapatlın Br. X. I. I. 2.

in dem engbegrenzten Gesichtsfeld der eigentlichen Hynmonpoesie zur Erscheinung kommen kann. Wir weisen in diesent Zusammenhang noch auf ein Lied des Rgveda (X. 136) hin. welches zwar das Wort Tapas nicht nennt, aber sieh doch ganz und gar in einem den Tapasideen eng verwandten Gedankenkreise bewegt: dasselbe Lied, dem wir oben (S. 404) die Aeusserung von dem Eingegangensein der Götter in die eestatisch Erregten entnommen haben. Dies Lied schildart lebendig das orginstische Treiben der alten vedischen Welt, noch unveredelt von dem Erlösungsdurst, der die Asketen buddhistischer Zeiten im Innersten bewegte, noch ganz in die rohen Formen des wilden Medicinmannerthums gebannt. Das Lied spricht von den "langhaarigen Vorzückten" (keria, mumi), in braunen Schmutz gekleidet, die im Wehen des Windes einhergeben, wenn die Gatter in sie gefahren sind. die mit Rudra Gift') aus dem Becher trinken. "In trunkener Verzäckung haben wir der Winde Wagen bestiegen. Nur unsern Leib könnt ihr Sterblichen sehen . . . . Des Windes Ross, des Sturmgotts Freund, gottgetrieben ist der Verzückte. Die Meere beide bowohnt er, das im Osten ist und das westliche1). Auf der Apsaras, der Gandharven, der wilden Thiere Pfaden wandelt er." Der vedische Opforcultus hat dies Treiben besessener Wandermanner im Ganzen von sieh fern gehalten; die nüchterne Geschäftigkeit der rituellen Gebeimnisskrämerei und ihrer officiellen Techniker war eben auf eine andre Touart gestimmt. Aber in mancherlei Spuren und Resten ragt das Wesen des Tapas doch in den Cultus der vedischen Welt hinein, und wir werden nicht irren, wenn wir unten diesen Sparen dem Ritus der Dikshä eine hervor-

<sup>1</sup> Ecitare erregende Medicumente?

<sup>2)</sup> So wird von dem mit Tapus erfüllten Brahmanenschüler gesagt: "Er geht in einem Augenblich vom tetlichen zum gürdlichen (?) Ment." Atharravicia XI, 3, 6.

ragende Stelle anweisen, wenn wir den Völlzieher dieser Weihe, der hungernd und wachend, stammelinde Sprache redend, in das Antilopenfell gehüllt neben dem dämouenverschenchenden Zauberfener sitzt, den der Ethnologie so wohlbekannten Typen der wilden Zauberpriester, welche durch Kasteiungen Besessenheit zu erreichen suchen, vergleichen. —

Zur Schlusseeremonie, welche am Ende des Opfers der Dikshā entspricht, steigt man vom Opferplatz zum Wasser hinab. Der Opferer und seine Gattin haben das Antilopenfell und die Umgurtung, die sie von der Diksha her trugen, abgelegt. Diese Dinge werden in's Wasser geworfen; ebenso die Opfergefässe, welche mit Soma in Berührung gewesen waren. Auch die ausgepressten Somaschösslinge werden im Wasser untergetaucht. Zum Schluss steigen der Opferer und seine Gattin sowie die Priester selbst in's Wasser. Mann und Fran reinigen einander den Rucken. Beim Heraussteigen legen sie frische Gewander an. Die Opferspenden und Sprüche, welche diese Riten begleiten, richten sich vor Allem an Varuna, den Befreier von aller Schuld; die Bitte um diese Befreiung tritt in den verschiedensten Formen hervor. "Hundert und tausend Aerzte hast du; o König. Weit und tief soll deine Gnade soin. Treibe Hass und Untergang in die Ferne. Auch die vollbrachte Sunde lese von uns." Und in einem Spruch, der an das personificirte Reinigungsbad selbst gerichtet ist: \_Du hast die von den Göttern gottbegangene Sunde hinweggeopfert und die menschbegangene der Menschen. Aus deiner Weite schittze uns, o Gott, vor Schaden."

Ist Reinigung von Schuld und Sünde wirklich der ursprüngliche Sinn, ist Varuna der Befreier der ursprüngliche Gott des Opferbades? Man sieht, dass diese Beziehungen, auch wenn sie dem eigentlichen Wesen des Ritus fern lagen, doch besonders leicht von den das Opfer deutenden und mit

ihren eignen Eründungen ausschmückenden Theologen hineingetragen werden konnten. Das Wasser legte es nah, den Herrn der Wasser, Varuna, mit Spenden und Verehrung zu bedenken. Waschungen waren ferner als Beseitigung von Unreinheit und Schuld geläufig, und Varuna war ja eben der Befreier von Schuld. So konnten sich bei der Ausgestaltung des Opferbades diese Züge von selbst zusammenfügen. Das ursprungliche Wesen der Ceremonie aber haben wir offenbar in andrer Richtung zu suchen. Es ist eine weit verbreitete Vorstellung, dass der Mensch die Spuren des Verkehrs mit den übernatürlichen Mächten, die als ein heilig-gefährliches Fluidum un ihm und seinen Besitzstücken haften, nicht in das Alltagsleben hinübernehmen darf'). Eröffnet worden war jener Verkehr bei der Dikshä: hier wird er abgeschlossen. Die rituellen Kleidungsstücke und Utensilien, mit denen sich Mann und Frau bei der Diksha versehen hatten, werden Jetzt abgelegt. Aber zur vollkommen Beseitigung des bedenklichen Fluidums gehört ein Bad. Ein Brahmanatext (Maitr. S. III, 6, 2) sagt geradezu; "Wenn er zum Opferbad in's Wasser hinabsteigt, trägt er die Diksha wieder in's Wasser hinein", und unter den Sprüchen begegnet eine Wendung. welche diesen ursprünglichen Sinn der Handlung durchaus trifft: "Die reinen Gewässer, die lösenden, die Löserinnen von Dikshä und Tapas" (Apastamba Sr. XIII, 21, 3). Die an diesen Stellen ausgesprochene, durch die Riten selbst klar bestätigte Entspreehung von Dikshä und Opferhad lässt in der That keinen Zweifel übrig, dass nach dem ursprünglichen Sinn es nicht Sünde und Unreinheit, sondern die auhaftenden Spuren übernatürlicher Potenzen waren, von denen das Bad lösen sollte<sup>‡</sup>).

Man verghishe namentlish Rebertson Smith, Religion of the Semiter, vol. I p. 405, 432 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Das Wasser, welches diese Potenzen in sich aufgemannen hat, erhält deslurch seinerseits besendre Zanberkraft. In Bezug auf das Opferhad

Es mag hier beilaufig auf eine dem Opferbade durchaus gleichartige Ceremonie hingewiesen werden, mit der uns jüngere vedische Texte bekannt machen: das Bad oder genauer die Waschung, welche den Abschluss der bei einem Brahmanen durchzumachenden, dem Vedastudium gewidmeten Lehrzeit bildet. Diese Waschung verhält sieh zu der Weihung, welche die Lohrzeit erüffnet, genau so wie das Opferbad zur Duksha. Im Anfang der Lehrzeit hatte der Jüngling Gelübde übernommen, die ihn in besondre Berührung mit göttlichen Mächten brachten, den Zustand des Tapas — der ja auch für den Dikshavollzieher characteristisch ist — in ihm erzeugten'); jetzt legt er diese Gelübde nieder: die Waschung spült die Spuren jener Berührung hinweg. Entsprechende Formeln bei beiden Gelegenheiten weisen auf einander hin: "Agul, Herr des Gelübdes, ich will das Gelübde üben" — mehher:

der grossen Ressoufers heisst es: "Wenn der Opferer berausgestiegen sel. steigen Uebelthäter hinnin, die vorher keine weiteren Observanzen in üben bratichen. Die beissen durch die Rossopfer geronige. Katväyans XX. 8, 17, 18. - Zur Ceremonie dieses Opherbanies gebarte es, wie hier nech ernahat werden möge, dass ein verkrüppelter, missgestälteter Monsch (mach Sankhityann aus der Familio des Atri; die Tajustexte haben die o Augabe nicht) in's Wasser geführt wurde his theses this in the Mand lief: dam wurde eine Spende auf sein Haupt "der Embryotedung" geoplett: man bees the less and Jugte the fort (Sankh, XVI, 18, 18 fg.; rgl. Klisy, a. a. O. 16). Vermuthifiele reprisentret der Mensch den Varung verfallenen und darum Varunas Komazcichen (Taits. Ar. 1, 2, 3) un sich tragonden Sander: das in seinen Mand laufmale Wasser reingt ihn von Sanden ids zufwärte zu der schweren Schuld der Embryorfeltung. Das Seine, Brahmans erklart, ich glaube woniger unbracheinlich, jauen Benschen direct als Symbol its Varane (XIII, 3, 6, 5; abenea Taitt, Br. III, 9, 15, S). Irrig ist in judom Full die Ausseht Walters (Z. D. M. G. 18, 268), dass der organtliche Sinn der Geremonie in eman Menschangsfor liege und es der Tool des (in der That par night sterhanden) mangestalten Atriden sei, auf weichem die Sühnkruft des Rossopfer-Avabhethe bernhe.

b) Vgl. Atharray, XI, 5, 1, 2, 4. Bei Mann XI, 122 wird die mystische Heiligkeit des Schülers als "inzhmahatte Schürfe" hereichnet.

"Agni, Herr des Gelübdes, ich habe das Gelübde geübt"). Die im Eingang der Lehrzeit angenommenen heiligen Attribute des geistlichen Schülers, Umgürtung, Stab und Antilopenfelt legt er ab und wirft sie in's Wasser"); neue Kleider werden angelegt. Man sieht, in wie genauer Parallelität diese Riten und das Opferbad stehen und sich wechselseitig erlautern").

## Cultische Observanzen.

Die Dikaha ist das in der vedischen Ueberlieferung am meisten hervortretende Beispiel eines Complexes von Observanzen, welche die Vollziehung einer heiligen Handlung verbereiten. So konnen die Erösterungen unsres vorigen Abschnitts als Einleitung dienen für den jetzt zu unternehmenden Verench, in grösserem Zusammenhang die verschiedenen Typen solcher Observanzen zu überblicken, welche theils dem Vollzieher bestimmter Riten obliegen, theils mit dem Eintritt in bestimmte Lebensstufen oder mit dem Erlernen gewisser Theile des vedischen Unterrichtspensums ver bunden sind. Es handelt sich bald darum - wie dies bei der Diksha im Vordergrund zu stehen scheint - den Mensehen mit gewissen zauberhaften Qualitäten zu erfüllen, bald undrerseits um Riten, welche wenigstens ursprünglich die Abwehr böser Machte bezweckten: denn wer sich zur Darhringung heiliger Handlungen oder zur Aufnahme eines besonders geheiligten Wissens anschickt, begiebt sich damit in eine dem Geisterangriff vorzugsweise ausgesetzte Sphäre und bedarf der gesteigerten Vorsicht. Jene positiven und diese negativen Maassregeln vermischen sich übrigens vielfach, und die Deutang im Einzelnen ist hanfig, wie das nicht amlers er

<sup>1)</sup> Himpyakesin G. I, 7, 8; 9, 8.

<sup>9</sup> Ebenilasellist I, 9, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Wir verweisen hier noch mit den nücheten Abschnitt (S. 425), in welchem auf die rituelle Bedoutung der Bules surünklichkommen ist.

wartet werden kann, schwer überwindbaren Zweifeln unterworfen.

Als hauptsächlichste Vorsichtsmaassregelu gegen den Angriff feindlicher Mächte erscheinen das Fasten resp. das Vermeiden gewisser Speisen, das Vermeiden geschlechtlichen Umgangs, das Schlafen auf dem Boden oder auch das Wachen, ondlich das Schweigen oder mit einer den Geist eines jüngeren Zeitalters verrathenden ethisirenden Umdeutung, das Vermeiden jeder unwahren Rede. So muss wer die Opferfeuer anlegen will die vorangehende Nacht sehweigend und wachend verbringen'). Der Vollzieher des Neu- und Vollmondsopfers mus sich an dem der Feier vorangehanden Tage des Fleischgenusses und geschlechtlichen Verkehrs enthalten; für das Abendessen wird ihm der Genuss von Waldfrachten und wilden Pflanzen erlaubt, Speise aber von der Art wie er sie am nächsten Tage zu opfern hat, verhoien. Die Nacht sell er mit seiner Gattin um Boden schlafen"); es findet sieh auch die Vorschrift3), dass Mann und Frau diese Nacht wenigstens zum Theil wachend mit Erzählungen u.dgl. hinbringen sollen\*). Er darf nur Wahres reden. Das junge Ehepaar muss in den ersten drei Nächten nach der Hechzeit am Boden liegen, Kenschheit beobachten und gesalzene oder scharfe Speisen vermeiden. Dem Brahmanenschüler wird Vermeidung des geschlechtlichen Umgangs und heher Lageretätte vorgeschrieben\*). Nach der Feier der Aufnahme zur Lehrzeit muss er stehend und schweigend den Rest des Tages verbringen und darf drei Tage lang nichts Gesalzenes essen\*).

<sup>1)</sup> Apardamba V, S, 1 fg.

<sup>4)</sup> Hillahramit, New- und Vallmandsapter S. S. 6, 11

<sup>\*)</sup> Gubhila I, 6, 6

<sup>\*)</sup> Uctor Geschichtenerrählen is dgl. als sine Unbell abwehrende Versichtenmassregel vgl. Frazer, Jenes, al the Anthrop. Institute XV, 82.

by Gobbille II, It, 15 and offers

<sup>1)</sup> Ehondae III, 1, 17 fg.

<sup>1)</sup> Ebendez, II, 10, 45, 47,

Ehe dem Schuler ein für besonders heilig geltender Theil des Lehrpensums überliefert wird, muss er "mit verbundenen Augen!), sehweigend, sich drei Tage lang oder einen Tag und eine Nacht der Speise enthalten"). Auch dem Lehrer wird vor der Vollziehung der Riten, welche mit der Durchnahme eines solehen Lehrabschnitts verbunden sind, vorgeschrieben "einen Tag und eine Nacht Keuschheit zu beobachten und kein Fleisch zu essen"). Der Durbringer des Sahalthoma liegt zwolf Nächte hindurch auf blosser Erde; er nührt eich von süsser Milch, redet nur das Nothwendigste und heobachtet Keuschheit!). Diese Materialien mögen genügen; sie nach Belieben zu vermehren wäre leicht.

Die Vorgeschichte dieser Observanzen zu schreiben, welche ihrem Hauptinhalt nach über die ganze Erde verbreitet sind\*), ist Sache der Ethnologie. Sie wird in Bezug auf das Fasten insonderheit zu ermitteln haben, wie sich das Motiv der Speiseenthaltung damit Speise für den Gott vorhanden sei, gegen das Motiv der Furcht vor den dem Feiernden

<sup>5)</sup> Achnlich gilt der Anblick des, wie wir zu reigen verauchen werden (S. 422), mit der Sonnensubstanz gesättigten Glünkkessels beim Pravargreopfer für gefährheb und Bindheit verursachendt; die Gattin des Opfererund überhaupt Unkundige durften ihm meht sehen. Kary. XXVI, 2, 3, 4, vgl. 4, 12; Taitt. År. V, 3, 7.

<sup>9</sup> Cobbile HL 2, 37.

<sup>7</sup> Sankhayana G. H. 11, 6.

<sup>5)</sup> Sieha die Materialien bei Wieber Ind. Studien V. 440, 146,

Auf akhere Ausführungen hierüber mess her autürlich verzichtet westen: doch sei in gestattet westigtens durch swei Zeignisse, welche sich beide auf Indianerstämme beziehen, die Gleichartigkeit der betreifenden mitseben Onlaungen auf denen weit entfernter Völker zu verzuschandlehen. Vor der Vollziehung irgundwelcher Riten do prepare themselves all the people fasted two days, during which they did neither company with their wirzs, survive any meute with salt or garticke. (Acasta bei Lang, Myth, Ritaal, and Religion 1, 283). Verbereitende Observans var der Mannbarkeitsfaier der Müdehens in Californien: drei Tage sich der animalisation Nahrung enthalten, in entfernter Hatte feben (Ploss, das Kind II, 122).

besonders nahen und geführlichen, durch die Speise angefockten und mit ihr, wenn man sieh nicht hütet, in den
Mensehen einschlüpfenden schädlichen Geistern sowie vor den
nicht minder schädlichen unpersönlichen Substanzen, und
weiter etwa noch gegen das Motiv des Hungerns zum Zweck
der Erzeugung eestatischer Zustande abgrenzt!). Wenn im
vedischen Ritual das Fasten häufig in specieller Gestalt als
Verbot des Genusses von scharfen oder gesalzenen Speisen
— so bei der Schüleraufnahme, der Hochzeit, dem Begrähmiss
— oder auch als das Verbot von Fleischgenuss auftritt, so
muss dazu bemerkt werden, dass abergläubische Enthaltung
von Salz, was auch immer ihr eigentlicher Sinn sein mag,
über die Erde verbreitet ist"); den Ursprung des Fleisch-

<sup>1)</sup> Attf den ersten der bler aufgestibllen Ursichtspenkte konnte die ule a crashate Regal, dass mus rop der Spoles, die man opfere soll, am Abend verher nicht esen durf, hindesten; unt den zuelten die Welse, wie das Pasten im Regrabniseritual erschulat (siehe unten den Abselmitt über dieses und die dart beigebrachten ausserindischen Parallelan). Ohne duss ich der granne verwickelten Frage bier strend ables breben klimte und wallto, on wenigetons and elect other characteristische Notic hingorieseen. die Wilken (Recur coloniale internationale IV, 1999) alier die Neusreläuder mitticalty wer die Ceremonie der Haurschneidung verzichtet, durf nicht sulbut comme somders mass durch Andre gefuttert worden. Offenbar ist hier die Fureld vor dem besom Gristorn im Spiele, die den Hambelinden selbet umgeben (vgl. Wilken ebender, 252). Diesen Featen bei der Haurschmeidung aber scheint eine Rude der Fälls des Fastens im veilbelten Ritual übrilieh. - Der Vollstämtigkeit wegen sel beg noch mit das Fasien vor dem Genusrg ad siner heiligen Speite, an allevable min and augenhacht wirken zu lesson Guilloche Balege, die ausdrucklich diesen Zu ich des Fastuns erwhen simil our gegenwarting night rur Hand, and auf das Faston mach dem frenzes verbotener Speins, his die Enigeweicht her sind, hagewinsen Apostamba Dh. L 9, 27, 5; Gam, XXIII, 230.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Siebe elie von Franzer Tolomina S. 11 A. 6 genammelten Materialisen (gl. Halia, Dur Salz S. 14. Sanh Apastamba Dh. H. 6, 15, 15 and geodeine Speicus bei den Indoora (wie bei den Grischen, a. Heim z. 6, 25) com Opfer ausgeschlessen. Eine Untermittung diese Gebrunde kann für nicht unternemmen zurrien; da rein varhäufiger Erklärunger ersuch ein.

verbots liegt es wohl nahe in der Schen vor der Scele des getödteten Thieres an vermutben'). — Für den Standpunkt der verlischen Theologen ist das Fasten auf der einen Seite eine Hauptform der asketischen Anspannung (Tapas) — "das ist das ganze Tapas, das Nichtessen", sagt ein Brahmana"] —; andrerseits aber wird das Fasten, sofern es einem Opfer vorangeht, vor Allem als eine Pflicht so zu sagen der gesellschaftlichen Hoffichkeit gegenüber den Göttern empfanden, welche der Mensch zu bewirthen vorhat: "Das ist schan nicht in der Ordnung, wenn Jemand zuerst essen wollte, während andre Menschen nicht essen: wie aber erst, wenn Jemand zuerst asse, während die Götter nichts essen").

In Verbindung mit dem Fasten ist hier noch der folgende bemerkenswerthe Ritus zu erwähnen. Bei der Opferfeier des Väjapeya ("Krafttrunk") fand eine Salbung oder violmehr Begiessung des Opferers nach Art der Königsweihe zum Zweck seiner Erfüllung mit Kraft und Obmacht statt. Für diese Ceremonie wurde in ein Gefüss Wasser mit Milch gegossen, sowie nach Einigen 17 verschiedene Speisen"), nach Andern atle Speisen, soviel man ihrer ersinnen kunn, mit Auslassung einer einzigen. "Diejenige, die er nicht nimmt, von der sage er sich los, von der geniesse er nicht sein

die Vermuthung hingestellt, dass die Unfrachtbarkeit von Salzbeden, die Engenieseberkeit des enlaigen Moerwessers das Salz als Träger von Gods und Tod erscheinen liese. — In umgekehrtem Sinne übrigens findet sich im vedlischen Ritual das Salz such als Réprésentant von Nahrungsfülle und Viehreichthung a. z. B. Szizpatha Br. V. 2, 1, 16:

f) Für die Unreinholt oder Gofährlichkeit des Fleischgennesses ist bemichnend das Verbot des Vertrags gewisser besonders beiliger Vodsabschnitte "bei Fleischgeunse, Todiers- und Geburtsschmäusen," Şankhayaus G. VI, 1, 7.

<sup>7)</sup> Şatapatha Br. IX, 5, 1, 6-

<sup>5</sup> Sat. Br. I. I. I. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Die Zahl 17, dem Prajapati heilig, kehrt durch das genee Vajepoyarimal fortwährend wieder.

Leben lang. So geht er nicht bis zum Ende!); so lebt er lange"). Ganz Achmiiches findet sich bei der Errichtung des Agnialtars. Der Grund und Boden, auf welchem der Altar stehen soll, wird gepflügt und Samen aller Art darauf gestreut. "Alle Krauter sind es. Das ist alle Speise, alle Krauter. Damit legt er in ihn (der Priester in den Opferharrn) alle Speise. Davon soll er vine Speise fortpelmen; von der geniesse er nicht sein Leben lang."). Für den Standpunkt der vedischen Ritualordner mag der Gedanke der sein. dass dem Allgemiss nachzutrachten Verderben bringt, dass aber dem Ziele am nachsten kommt, wer in kluger Selbatbeschränkung wenigstens auf einen Gennss verzichtet. Die Betrachtung weitverbreiteter Ordnungen der Naturvölker indessen führt zu der Vermuthung, dass hier in der That ein letzter Nachklang nrafter "Tabu"-Satzungen, vielleicht wenn nicht ganz so doch theilweise von totemistischer Natur\*), vor-

f) Due heinst withit or modit sich nicht des übermassigen Unterfangene schuttlig, alle Speise his unt die letze sich aneignen zu wollen. Und zugleich auch: er findet nicht ein verzeitiges Ends sines Lebens.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Şatapatha Br. V. 2, 2, 4; vgl. IX, 3, 4, 4. Siahe Webert, University Valueura, S. 36.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Satapatha Br. VII. 2, 4, 14 Vgi Weber, Ind. Stud XIII, 245 Hier sevende and Gobinhas Regal for dan Erterner since gewieses becomber heligen Limber hingewiesen (III, 2, 68), die vermüblich zu übersetzen ist: Er rermöhle irgend eine Art von Getreide, irgend einen Ort, irgend ein Gewand. In den Sucred Books XXX, 76 fürchte ich den Sine der Stelliverfehlt zu haben. — Nicht genan gleichertig, aber humerhlu ertgleichtur ist das oben (S. 81) erwähnte Verbet des Gemasses von Ziegendausch oder des Sitzens auf Kunggras für den, der die Ziege oder das Gras als Fetisch des Opferfennes rurmanit bat, serrie des Verbet für den, welcher seins haitigen Fennr der guten Vorbeileutung wegen dem Hauss eines Reichen entremmen hatte, forten in diesem Hauss erwas en essen (Apantamber V, 14, 2); all des hätte eine Verletzung des heitigen Fennra und damit eine Geführdung des signen Wohlseins eingenblassen.

Cober Speiseverhete in Berishning auf Teannisans sohe man France Totemien 7 ig. 42 fg.

liegt. Heberaus haufig findet sich der Gebrauch, irgend eine bestimmte Fruchtart unberührt zu lassen, des Fanges irgend einer Thierart sich zu enthalten - Schonung des Totemthiers oder Enthaltung zu Gunsten von Geistern oder den Seelen Vorstorbener, auch in der Weise, dass der Einzelne nach seiner Wahl oder nach irgend welchen Vorzeichen ein Bundniss mit einer Gottheit schliesst und zu deren Ehren diese oder jene Art der Entsagung auf sieh nimmt1). Etwas derartiges, vielleicht so zu sagen ein Vertrag mit Leistung und Gegenleistung, der den Geistern eine Speise abtritt. damit sie dem Menschen die übrigen lassen und ihn in deren Gemus schützen, könnte sich hier in diese vedischen Riten eingefügt haben. Auch wenn dem Erbauer des Agnialtars der Genuss von Vogelfleisch untersagt ist3), scheint sich dies zu Tabuvorschriften der Naturvölker, die ein ganz ahnliches Ausschen haben, zu stellen.

Wenden wir uns vom Fasten und den ihm ahnlichen Gebräuehen zu den übrigen oben (S. 411) erwähnten Observanzen, so liegt bei den meisten das ursprüngliche Motiv klar zu Tage: die Furcht vor geisterhaftem Angriff. Aus dieser Furcht wagt der Anleger der Opferseuer nicht zu sehlasen und nicht zu reden, bringt der vom Lehrer ausgenommene Schüler den Rest des Tages schweigend zu, schweigt der vor einem besonders beiligen Abschmitt des Lehrpensums stehende Schüler und halt die Augen verbunden, offenbar um die fürchtbaren Erscheinungen, welche ihn umschweben, nicht zu sehen, bringt endlich der Jüngling, der nach vollendeter Lehrzeit unter Vollziehung seierlicher Riten in den Stand der Erwachsenen übergeht, den betressenden Tag in

Siehe e. R. Lappert, Kulturge-chichte I, 118; II, 619, 313.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Çarspertia Bz. X. 1, 4, 1B. Der Erklärung dieser Regel aus der Vegelgestalt bes Altars wärde man sieherer vertrung, some nicht genzu dasselbe Verbut such für den Erlerner des dyeshthasamen aufgestellt würde (Gobbils III, 2, 57).

der Zurückgezogenheit sitzend zu!). Auch das Schlafen am Boden scheint in denselben Zusammenlang zu gehören: man will sich den Feinden, welche Nachts die gewohnte Lagerstatte bedrohen konnten, entziehen. Dass bei der geschlechtlichen Enthaltung urspränglich eine ähnliche Vorsicht wenigstems mit im Spiele sein kann, wird bei der Erörterung der Begräbnissriten zur Sprache kommen; eine andre Bedeutung dieser Observanz wird S. 429 besprochen werden.

In einer Anzahl von Vorschriften, die hier noch erwähnt werden müssen, tritt das Motiv auf das Klarsto zu Tage: die Vermeidung von Allem, was mit dem Tode und den Todten zusammenhängt. Der Brahmane, welcher das die Schulzeit abschliessende Bad genommen hat (Snataka), darf ant keine Richtstatte, geschweige denn auf einen Leichenacker gehen, keinen Leichentrager sehen. Der Lehrer, der zum Wahle hinausgeht, um dem Schüler die aus dem Dorf verbannte Geheimlehre vorzutragen, darf kein Blut, keine Leichenstätte und nicht, wie es in einer Regel von ansicherer Deutung zu heissen scheint, gewisse "leichenformige" Thiere?) schon. Aus der Beziehung auf die Todten möchte ich auch wenigstens den zweiten Theil der Regel erklären, dass der Snataka nicht auf einen Baum und nicht in einen Brunnen steigen oder nach andrer Fassung nicht einmal in einen Brunnen hinabblicken soll\*); die Erdtiefe gehört den Todten\*). Hierher werden auch die Regeln, die das Sitzen auf blesser Erde u. dgl. verbieten2), zu stellen sein. Dasselbe aber scheint

<sup>9</sup> şankhayana G. III, 1, 12.

<sup>7</sup> Sankhayana G. H. 12, 10; VI, 1, 4, 5.

Sünkhüyana G. IV, 12, 27 (g. (vgl. 7, 34, 35); Ayrallyana G. III.
 G. 600.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>) Vgl. die unten im Abschuitt vom Leben nach dem Tech beientringenden Materialien — Kann aber die Regul über das Besteigen von Baumen nicht ähnlich zu deuten sein? Man vergleiche unten im Abschuitt über das Begrähmesringt die Rolle des Baumes bei der Bestattung.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Z. B. für den Snätuka, Sünkhäyana G. IV, 12, 21. Olsenberg, Rollgina die Valla.

mir auch von den Observanzen zu gelten, in welchen eine Schen vor der Verwendung von Thongefässen an Tage tritt, Wer das Jyeshthasaman lernen will, darf "von der Anweisung der Observanz an nicht aus einem Thongestass essen noch darans trinken\*1), und so wird für das Gefäss, in welchem das bei dem Vortrag von Geheimtexton zu verwendende Wasser sich befindet, ausdrücklich vorgeschrieben, dass es von Metall sein soll'). Ebenso gilt für den, welcher die geheime Kunde des Pravargyaopfers lernen will, die Regel, nicht aus einem Thongesiss zu trinken4). Diese Gebrauche können nicht ausser Zusammenhang mit den Bestimmungen betrachtet werden, dass der Topf mit der Milch für das Nenmondsopfer (Samnavya) mit einem nicht thönernen Gefässe zugedeckt werden muss 1, dass der zum Somaopfer sich Weihende die Milch, von welcher er sich zu nähren hat, aus einem nicht thonernen Gefass zu sich nimmt5), dass die Opferbutter der zum Somnopfer gehörigen Sehwurhandlung (Tannnaptra) mit einem nicht thönernen Gefäss bedeckt wird"). Die Ueberlieferung der Brahmanazeit erklart die Verwerfung des Thonan einer Stelle darane, dass "thr (der Erde) gleichsam beigemischt ist, was der Mensch auf ihr Unwahres redet": das wird sich insofern dem ursprünglichen Sinne annahern, als es sich offenbar in der That um Unreinheiten handelt,

<sup>4)</sup> Gabhilla III, 2, 60, 61.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Ehondas III, 2, 35. Diesello Regel für das Geliss mit der Hunigspena bei der Ehrsmafnishme des Gastes, Paraskern I, 3, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Şatapatha Br. XIV, I, I, (3). Paraskara II, S, I) wiederhoft diverged nie überhaupt den gensen Kreie von Vorschriften, dem sie angehört, für den imetaka, der in die er ten drei Tage unch Beendigung der Schultent beschachten. II.

<sup>&#</sup>x27;) Hillahrandt, New and Vallinershopfer 14.

<sup>1)</sup> Kälyäyuna VII, 4, 33.

<sup>&#</sup>x27; Kayayana VIII, 2, 1,

Şalapatha Br. XIV, I. I. 20. Dallar dasa das Thongelia- ale nin Stark Erde angreeden wurde, ist much der Spruch Katy, XXV, 5, 20 characturist sell-

die ihren Sitz im Erdboden, dem Herkunftsort der irdenen Gefässe haben. Nur die ethisirende Wendung, welche die angeführte Stelle dieser Unreinheit gieht, ist offenbar segundar. Andre Stellen der Brahmanaliteratur aber führen, wie mir scheint, genau auf den richtigen Punkt. Zu dem Verbot der Bedeckung des Milchtopfs beim Neumondsopfer mit einem thönernen Gefäss sagen nämlich mehrere Brahmanas: "Wenn er es mit etwas Thonernem bedeckte, würden die Vater (d. h. die Verstorbenen) die Gottheit sein, der es gehört"(). Die Erdsubstanz ist mit den Todten in fortwährender Berührung und gehört den Todten; "das Haus von Erde"?) heisst schon im Rgveda sei es das Grab sei es die irdene Graburno. So scheinen die auf die Vermeidung von Thongefässen bezüglichen Observanzen den vorher besprochenen durchaus gleichartig und wie jene durch die Schen vor der Berührung mit dem Todtenreiche veraulasst zu sein.

In dieselbe oder eine verwandte Kategorie gehört es auch, wenn dem Snataka zur Pflicht gemacht wird, nicht gegen Abend in ein andres Dorf zu gehen und nicht ein Dorf auf einem Schleichwege zu betreten<sup>3</sup>), sodann wenn ahnliches Fornhalten wie gegenüber den Todten auch gegenüber Wöchnerinnen, menstruirenden Weibern u. dgl. vorgeschrieben wird: auch diesen haftet ja almliche Unreinheit an wie den Todten. Wir dürfen auf das Zusammenbringen weiterer Einzelheiten derselben Art verzichten; im Ganzen wird das Wesen dieser Observanzen, bei denen es sich um das Vermeiden irgendwelcher Gefahren handelt, klar sein.

Neben ihnen stehen nun aber, wie berzits oben berührt wurde. Observanzen entgegengesetzter Art, deren Besprechung

<sup>)</sup> Taittierya Brahmaga III, 2, 2, 11; Muitrayan Samhus IV, 1, 3,

The jet describe Wort wermann gentrunder wie an den olen beignbruchnen Stellen. Rv. VII, 80, 1.

<sup>27</sup> Gobbain III, 5, 302, 55.

hier angeschlossen werden muss; solche namlich, deren Zauber wirkung sich darauf richtet, den Ausübenden mit irgend einer Substanz gewissermanssen zu durchtranken!), nach der ursprünglichsten Auffassung vermuthlich, für ihn ein Bündniss mit irgend welchen Geistern resp. die Besessenheit durch dieselben zu begrunden und aufrecht zu erhalten. Als Sabstanzen, um welche sich ein Zauber von dieser Form bewegt, treten besonders herver Regen und Gewitter auf der einen. Hitze und Sonnenginth auf der andern Seite.

Zum Lehrpensum des Samaveda gehörte ein Gesang, das Sakvarilied, in welchem man den Vajra, Indras Watfo und das Symbol seiner allbezwingenden Macht verkörpert fand, und von dem schon der Egyeda sagt, dass durch ihn mit grossom Getöse die Vasishthas Indra Kraft eingeslösst haben\*): einer Jener Texte, deren Studium wegen der ihnen innewehnenden heiligen Furchtbarkeit aus dem Dorf in den Wald verwiesen war. Dem Schüler, der diesen Gesang lernen wollte, waren für einen Zeitraum von zwölf oder neun, sechs, drei Jahren - nach Einigen auch uur für ein Jahr - Observanzen vorgeschrieben, unter denen sich die folgenden finden"; dreimal des Tages hat er "Wasser zu berühren"; er bat schwarze Kleider zu tragen und schwarze Nahrung zu geniessen; wenn es regnet, muss er sich setzen, aber nicht unter ein Dach gehen; er muss zum regnenden Himmel sagen: "Wasser ist das Sakvardied"; wenn es blitzt: "So sight das Sakvartlied aus"; wonn es donnert: "Die Grosse") macht grossen Lärm". Fliessende Gowässer darf er nicht überschreiten ohne "Wasser zu berühren"; ein Schiff darf er nur im Fall

<sup>1) &</sup>quot;Er schlieft seinen Glaux damit", wird Taitt, Ar. V. S. 18 grang"

Pañe, Br. XII, 13, 14; Tanti, Sauda U. 2, 8, 5 oter; Rr. VII, 33, 4

<sup>4)</sup> Gobbila III. 2.

<sup>4)</sup> D. h. die vieffeicht als Kub vorgestellte Wolks? Vgl. Bergsigsus Register unter auce.

der Lebensgefahr und unter Wasserberührung besteigen, "denn, augt man, im Wasser ruht des Sakvartliedes Trefflichkeit", Wenn endlich der Schuler "den Gesang selbst singen lernen soll, wird ein Gefäss mit Wasser aufgestellt, in welches Kränter aller Art gethan sind; in das muss er die Hande tauchen. Wer also wandelt", wird von diesen Observanzen gesagt, "nach dessen Wunsch sendet Parjanya Regen". Es ist dentlich, wie alle Regeln darauf hinzielen, den Brahmanen mit Wasser in Verbindung zu bringen, ihn gleichsam zum Verbündeten der Wassermächte zu machen, Feindschaft derselben gegen ihn zu verhüten. Auch die schwarzen Kleider und schwarzen Speisen haben diesen Sinn; dass sie auf die Regenwolken hindouten, wird man night bezweifeln, wenn man sich der Verwendung eines schwarzen Opferthiers zur Erlangung von Regen erinnert - "es ist schwarz, denn dies ist das Wesen des Regens 1): bei Gelegenheit eines andern Regenzaubers beisst es ganz direct: "Er legt ein schwarzes, schwarz aungefasstes Gewand um, denn dies ist das Wesen des Regens et.). So darf angenommen werden, dass sich bier, in die Vorstellungskreise und Ordnungen des vedischen Schulunterrichts eingefügt, uralte Zaubergebräuche erhalten haben, welche den Regenzanberer zu seiner Würde vorbereiteten und weihten\*). Vielleicht gehört es in denselben Zusammenhang, wenn unter den Observanzen, welche dem durch die Lehrzeit hindurchgegangenen Brahmanen (Seataka) oblagen, auch die Regel erscheint, im Regen unbedeckt zu gehen\*) und nicht zu laufen\*);

<sup>7)</sup> Tairt. Sophita H, 1, 8, 5, vgl. oben S. 650.

<sup>2)</sup> Ebonius II, 1, 0, 1.

Wonn in diesen auf Gewitter und Regen berugliehen Verstellungsbreis Indra imil sein Vernochten ist, au werden wir hierin wahl eine Spar der in der grantfecten Possie, wie aben gemigt wurde, stark verblassten Bedeutung Indras als Gewittergott sehm dirfem.

<sup>9</sup> Phrackurs II, 7, T.

<sup>9</sup> Gobbila III; 5, 11 and some boung.

er durfte sieh, müchte ich dies deuten, als ein Mann, der auf den Regen Einfluss zu üben beanspruchte, der Berührung mit demselben nicht in angstlicher Hast entziehen.

Eine andre mit dem Schuleursus des Sämaveda verflochtone Observanz ist die "Sonnenobservanz"; bei ihr ist Alles darauf gerichtet den Brahmanen in Verbindung mit der Sonne zu setzen. "Die, welche diese vollziehen, tragen nur ein Gewand. Sie lassen nichts zwischen sieh und die Sonne kommen ausser Bäumen und Schutzhütten. Sie steigen nicht tiefer als bis zu den Knion in's Wasser ausser auf Anweisung ihres Lehrers"). Ganz ahnlich eine dem Yajurveda zugehörige Observanz für den, der das Opfer der heissen Milch (Pravargva, Gharma) lernt oder vollzicht: "Er hat Folgendes zu beehachten. Er darf sieh im Sonnenschein nicht bedecken - "ich will nicht vor ihm (dem Sonnenwesen) verborgen sein". Er darf im Sonnenschein nicht ausspeien -"ich will ihn nicht bespeien". Er darf nicht im Sonnenschein seinen Urin lassen - "ich will ihn nicht beschmutzen". So weit sein Schein reicht, so weit reicht er - "ich will ihn nicht durch jene Dinge verletzen". Nachts soll er bei Licht essen; damit macht er sich ein Abbild dessen, der da glüht<sup>as</sup>). Die Stelle schliesst dann freilich mit Worten, aus denen der Geist eines andern Zeitalters weht: "So aber sprach Asuri: Nur eine Satzung ist es, in der die Götter wundeln, die Wahrheit. Darum soll er allein die Wahrheit reden".

Wir fügen dieser Zusammenstellung noch die Bestimmungen an, die beim Somaopfer für den, der die zweite, gesteigerte Weihe<sup>3</sup>) auf sich nimmt, gelten. Die Weibe (Diksha) stellt, wie wir oben ausgeführt haben<sup>4</sup>), wenigstens ihrem

<sup>&#</sup>x27;) Gobbila III, 1, 31 m.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Satapatha Brāhmana XIV, 1, 1, 33. Diesalben Verschriften wiederholt Phraskars II, 8 für den Santaka.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> andataradikekā. Vgl. Weber, Ind. Studien X, 1963.

<sup>9)</sup> Sinha S. 102 fg.

urspränglichen Wesen nach einen mit Erhitzung verbundenen, wahrscheinlich die Erzeugung von Eestase bezweckenden Zustand dar. Bei der zweiten Weibe schliesat der Opferer die Fanste noch enger und zieht die heilige Schärpe noch fester (s. oben S. 398 fg.). Hier heisst es nun in: Er nimmt die Erhitzungsobservanz auf sich!) (d. h. er nimmt nur heisse Milch zur Nahrung). Mit kochendem Wasser wischt er sich die Hände ab. Denn durch kaltes verlöscht Agni: zu dessen Entflammung verfährt er so". Man sicht, wie auch hier die Observanz darauf gerichtet ist, den Opferer mit der Substanz oder Kraft der Hitze zu erfällen.

Hier schliessen nun weiter naturgemass Observanzen an, deren Sinn es ist, den Verlust einer derartigen Kraft zu verhuten. Dahin gehört das Verhot des Badens und des Scheerens von Haar und Bart (des Beschneidens der Nägel u. s. w.).

Baden wie Scheeren, beides in deutlich erkennbarer Parallelität, erscheint im Ritual in sehr verschiedenartigen Zusammenhängen, auf welche bei dieser Gelegenheit einen Bliek zu werfen zweckmässig sein wird.

Das Bad mit seiner Kraft irgend welche dem Menschen anhaftende Substanz zu entfernen, muss je nachdem es sich um eine heil- oder schadenbringende Substanz handelt, vermieden oder vorgenommen werden. So begegnet es im Ritual sehr hänfig in der Bedontung der Reinigung, welche vor irgend einer heiligen Handlung vollzogen wird. Ehe der Somaopferer in die Dikshn eintritt, badet er mit einem Spruch, in dem die Wasser als reinigend, alle Unreinheit von hinnen führend angerufen werden<sup>3</sup>). Braut und Brautigam baden vor der Hochzeit oder vollziehen Waschungen. Die Frau, an welcher die Zauberhandlung gegen Unfruchtbarkeit oder

<sup>1)</sup> Taiti, Samhita VI, 2, 2, 7; vgl. Apastamba XI, 2, 2 ig.

<sup>2)</sup> Vgf. Satapatha Brihmapa XIV, 1, 1, 20.

<sup>1)</sup> Vaj. S. IV. 2 (Rv. X, 17, 10); Kiny, VII, 2, 15.

in ihrer Schwangerschaft die Scheitelziehung vollzogen werden soll, badet vorher, und so fort. Auf der andern Seite aber darf, wer sich Unbungen unterzogen hat, die eine beeondre Heiligkeit oder Geweihtheit mittheilen, vor Ablauf der Zeit, wahrend welcher ihm dieser specielle Character beiwahnen soll, nicht baden: wovon dann wieder die Consequenz ist, dass eine solche Periode des untersagten Badens ihren Abschluss in einem Bad findet, welches jenen Character abwascht und wine bedenkliche Hinübernahme in's profane Leben verhindert. Die besomlers ausgeprägte Anwendung dieser Anschauungen auf den Darbringer des Somaopfers, in der Corresponsion der ihn mit einem Fluidum der Geweihtheit durchtränkenden Diksha und des jenes Fluidum fortnehmenden Avabbrtha-Bades, haben wir oben (S. 408) betrachtet. Wir haben dort auch schon die vollkommene Analogie berührt, in welcher dies Verhaltniss zu den für den Brahmanenschüler geltenden Gebrauchen steht. Bei diesem geht ein reinigende-Bad I) der Aufnahmeceremonie voran, welche den ihm eignen Character der Geweihtheit begründet; ein Bad sehliesst die Lehrzeit, indem es diesen Character fortmimmt. Die Consequenz wurde sein, dass inzwischen das Baden untersagt gewesen ware. Dieselbe hatte praktisch an Undurchführbarkeit gestrein und ist wenigstens im Zeitalter der uns vorliegenden Ritualrechtstexte nicht gezogen worden\*). Doch wird für die der Lehrzeit des Brahmanenschülers durchaus analoge einjährige Weihezeit, die mit dem Bartscheeren (godana) des heranwachsenden Junglings verbunden ist"), "das Baden,

<sup>5</sup> Himprokesin G. l. L. T.

Sinhe Apaniumba Dharm. I, T, 2, 30 (abor vgh 28); Bamilifrana
 J. 3, 39; Gantama II, 8 (abor vgl. 18); Maan II, 176.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Erröftset wird diese Weiheneit wie die Lehrzeit durch eines Antder "Kinführung" gewunt und der Einführung des Brahmmenschührts gleich ist. Auch her sind als etantige Pflichten das Trages des Gürzels, das Ausgehen auf Almoson, das Anlegen von Brannheitz um bailigen Feuet n. 4. w. vorgeschrieben. Gebhille III. 1, 10, 27.

Kammen, Zähneputzen, Füssewaschen" in der That verboten'). Zu den asketischen Uebangen, die mit der Feier der Jahreszeitenfeste (caturmasya) verbunden sind, gehört es "nicht in's Wasser zu steigen vor dem Reinigungsbade (arabhrtha) = 1): wo die Zusammengehörigkeit des für eine gewisse Zeit geltenden Badoverbots und des Bades am Ende dieser Zeit besonders deutlich bervortritt. In einem Vers, der das Streben des der Askese (tapas) sich Hingebenden als nutzlos schildert1), heisst is: "Was soll der Schmutz, was das Fell, was der Bart, was die Askese?" Der Schmutz, d. h. offenbar das Vermeiden des Bades, ist also ein Characteristicum dessen, der durch Tapas einen Zustand besonderer Zaubermacht in sich erzeugen will. Es scheint, dass die uns beschäftigende Anschauungsweise vom Mensehen auch auf das in eine beilige Handlung verflochtene Thier übertragen wurde; das Opferross, welches man vor seiner Darbringung weihte und es dann ein Jahr lang in Freiheit berumstreifen liess, musste während dieser Zeit "von Gewassern, in denen Badan möglich ist" forn gehalten worden").

Achnliche Regeln wie für das Baden werden, wie bereits erwähnt, für das Scheeren aufgestellt. Nur kommt hier die uralte Rolle des Scheerens bei jenen Einweihungsceremonien dazu, die für das Kind ein Jahr oder einige Jahre nach der Geburt und dann später wieder für den heranwachsenden Jangling vollzogen werden — wo das Haar zurechtgeschnitten und in die der einzelnen Familie eigenthümliche Form gebracht, zum Abzeichen der Pamilie gestaltet, später auch der Bart geschnitten wird: ursprünglich vielleicht als ein Opfer des Abgeschnittenen für Götter oder Geister<sup>1</sup>), in der vedi-

<sup>&#</sup>x27;) Goldnie III, I, 200 2L

<sup>9</sup> Katyayana V. 2, 21.

<sup>4)</sup> Alteneya Hr. VII, 13.

<sup>7</sup> Katyayana XX, 2, 13

b) Val. Lippert, Kalturgeschichte D. 361; Wilken, Reves . bniale

schen Zeit nur noch als Reinigung des Hauptes und als eine zu langem Leben und Glück führende, insonderheit auch mit der Correctheit der gentilieischen Verhaltnisse verknüpfte Haudlung empfunden!).

Dann aber erscheint das Scheeren ganz wie das Bad im Ritual als reinigende Verbereitung für heilige Handlungen oder Weihungen. So lässt sieh, wer das Vollmonds- und Neumondsopfer vollziehen will, am Tage vorher das Haar (ausgenommen den das Familienabzeichen bildenden Schopf) und den Bart scheeren<sup>3</sup>); auch das Beschneiden der Nagel wird erwähnt. Der Somaopferer, welcher, wie oben bemerkt, beim Eintritt in die Diksha (Weihe) badet, lässt sich ebendann auch Haar, Bart und Nägel schneiden<sup>3</sup>). Man sah hierin ein Abthun dessen, was am Körper nicht rein ist, der "todten Hant"); es mochte auch die Absieht mitspielen — ausgesprochen scheint dieselbe allerdings nirgends zu sein — bei dem Opfern das Familienabzeichen moglichst ausgeprägt sichtbar zu machen. Eine Reinigungshandlung ist das

internationale IV, 387. Due voltische Ritual hat ein Haaropfer, das als infelies empfunden wurde, en viel ich sehn, nur im Todtencult erindten (e. unter den betreffenden Abschmitt).

<sup>&</sup>quot;) In den zugehorigen Sprüchen baiset esz "Mit dem Messer, mit dem Dhäter ("der Schöpfer") des Brhaspati, Aguis um) ladras Haar geschuren hat zu langem Leben; damit schouze ich es dir zu langem Leben; in schönem Ruhm und Wohlegur. — "Reinige sein Haupt, heschäligenlicht sein Leben", wird zum Barbier gessgt. Siebe Agrafaynna Griga L 17, 12, 16; 18; 5 und die Paralfelasellen. Man besichts auch Gautaum XX. 5.

<sup>7)</sup> Hillebrandt, Non- and Vollmondsopfer S, S ig.

<sup>7)</sup> Hierber schnint mir auch die Schoerung het den drei Jahreczeiterepfern (catermatega) zu gehören; mit diesen war eine Reihe von Obertvanzen verhanden, deren Eingang die Schoerung hezeichnet. Vgl. Satapatha Br. II, 6, 4, 5 fgg., Katy. V, 2, 15 fg. 21, Asvalayana Şr. II, 16, 22 fgg. etc.

Satapalica Br. III, 1, 2, 1; Maitr. Sagnita III, 6, 2.

Scheeren und Nagelbeschneiden offenbar auch wo es nach einem Todesfall von den Ueberlebenden zugleich mit einer Waschung, Ernenerung des Feuers, Anschaffung neuer Geräthe vollzegen wird!); das alte Haar, dem die Machte des Todes nahe gekommen sind, soll den Menschen nicht in das neue Leben begleiten. Und nichts andres bedeuter offenbar die Vornahme derselben Handlungen am Todten selbst vor der Bestattung!); vor dem Quasiopfer der Leichenverbrennung und dem Eintritt des Hingegangenen in ein neues Dasein soll dieser von der todbefleckten Unreinheit des alten befreit werden.

Nun treffen wir aber weiter — ganz in gleicher Weise win beim Bade — auf andersgeartete Riten in Bezug auf das Haarschneiden; wir lernen Fälle kennen, in denen das Haar stehen bleiben musste.

Soll die Persönlichkeit ganz und gar von einem heilbriugenden oder anaberkräftigen Fluidum erfüllt zein, zo wird dieses als durch den gesammten Körper mit Einschluss von Haar und Nägeln verbreitet geducht. So heisst es von dem, der die Vedentexte in voller Kenntniss der mystischen Bedeutung dieses Acts für sich selbst vortragt, dass er, mag er auch gesalbt und geschmückt auf bequeinem Lager ruhen, sich doch "bis zu den Nägelspitzen mit Tapas (Askese) erfüllt". Die Neuvermählte wurde am vierten Tage nach der Hochzeit, vor der ersten shelichen Beiwohnung, mit Wasser, in welches die Ueberreste von unheilvertreibenden Opforspenden gethan waren, "sammt Haaren und Nägeln gesalbt".). Schon oben begegneten wir einem Verse, der das Tapas wie im Schmutz des Asketen und im Fell, welches er trägt, so

<sup>5</sup> Ayralayana G. IV, 6, 4.

<sup>7)</sup> Agrafayana Sr. VI, 10, 2; Grbys IV, 1, 16.

<sup>9</sup> Satapatha Br. XI, 5, 7, 4,

<sup>9</sup> Galda II. 5, 6.

auch in seinem Bart verkörpert zeigt!): bis in den Bart hinein ist er von dem Zanberfluidum durchdrungen. Die Consequenz ist naturlich, dass man, so lange es darauf ankam sieh die betreffende Kraft zu erhalten, von dem mit ihr gesattigten Haar oder Bart nichts aufgeben durfte. Wir sehen dies in dem oben erwähnten Verse an dem Bart des Asketen. Für die oben (S. 424) besprochene einjährige Observanz beim Bartscheeren des Jünglings galt das Verhot wie des Badens so auch des Scheerens'). Auf die konigliche Weile folgte eine einjahrige Observanz, während welcher der Geweilste sich wohl abreiben aber nicht baden, sich das Haar wohl verkurzen aber nicht scheeren lassen durfte. Deber den Grund spricht ein Brahmanatext\*) sich deutlich sus: "Das ist die gesammelte Kraft und der Saft der Wasser, womit sie ihn (bei der Konigsweihe) begiessen; die erreicht, wenn er begossen wird, zuerst sein Haar. Wollte er sein Haar scheeren, wurde er diese Herrlichkeit das Ziel verfehlen und verschwinden lassen: deshalb schoort er sein Haar nicht. Ein Jahr lang scheert er es nicht, denn jährig ist die Dauer der Observanz."

Die so gestaltete Observanz wird natürlich, wie die des Nichtbadens durch ein Bad, so durch Scheeren abgeschlossem Für den König, der die königliche Weihe gefeiert hat, vollzieht man ein Jahr später "das den Abschluss der Observanz bildende Somaopfer mit Namen Haarscheerung". Wir fanden wenn auch nicht für die Schulzeit selbst so doch für eine derselben analog gebildete Observanz neben dem Verbot des Badens das des Scheerens; bei der die Schulzeit abschliessenden

<sup>9</sup> Air. Br. VII. 13, oben S. 120.

<sup>5</sup> Gobbile III, 1, 22

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>] Kaiyayana XV, 8, 28; Laiyayana IX, 2, 18, 21. Selbet den Pferden im Königroich durfte meht die M\u00e4hne geselmitten werden (Laty, a. a. O. 26).

<sup>9</sup> Satapatha Brilimana V. 5, 3, 1 vgl. 6.

b) Satapatha Br. c. a. O. 2; vgl. Laty. IX, fl, I fgg.

Coremonie (samerariano) erscheint im Zusammenhang mit dem ritnellen Bade auch das Scheeren von Haar und Bart sowie der am Körper wachsenden Haare und das Beschneiden der Nägel<sup>†</sup>). Der Somaopferer, der vor der Eingangsweihe gehadet hat und sich hat scheeren lassen, legt zum Schluss dem Character der Geweihtheit durch ein neues Bad ab und lässt sich Haar und Bart scheeren<sup>‡</sup>).

Hier möge noch erwähnt werden, dass auch das Lacheln als Kraftverlust in ahnlichem Sinne wie das Scheeren betrachtet wurde. Der altvedische Vergleich von Blitz und Lachen ist bekannt; die Vorstellung war, dass der Lachelnde gewissermaassen ein Etwas von Lichtkraft von sich ausstrahle. Daher wurde für den Dikshita, den Empftinger der Somaweihe, die Regel aufgestellt, beim Lacheln die Hand vorzuhalten zum Festhalten des Glanzes").

Ich kann endlich die Vermuthung nicht unterdrücken, dass die Vermeidung eines Kraft- oder Substanzverlustes, die wir als Zweck der Verbote von Baden und Scheeren erkannten, ebenfalls bei dem Verbot geschlechtlichen Umgangs, wenn auch hier wohl nicht als einziges Motiv, mit im Spiele ist. Wenn vorgeschrieben wird das Opferross von Gewässern, welche zum Baden gezignet sind, sowie von Stuten fern zu halten ), so drangt sich die Parallelität dieser beiden Regeln unter einander und mit denjenigen, die dem Menschen bei bestimmten Gelegenheiten Enthaltung vom Baden und vom Geschlechtsverkehr verschreiben, von selbst auf. Ein Brahmanatext, welcher für eine vom Opferross vollzogene Begattung die erforderliche Sühnspende vorschreibt, erklart die Wirkung

<sup>9</sup> Sankhayama G. III, 1, 2; Gobbile IU, L 24.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Apastamba XIII, 23, 16. Elemed bal grisseren Opfereumplaxen, Şanhbayana Şr. XVIII, 24, 19; Katyayana XIII. 4, 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Taitt. Ar. V. I. 4. Etwas surface Tait. Sainli, Vh. I. S. S. — Vgl. annh Apastumbus Db. L. 2, 7, 6, 7.

<sup>\*)</sup> Karyayum XX, 2, 12, 13.

dieser Spende dahin, dass der Opferer vermittelst derselben "durch Samen Samen in das Ross setzt"). Der begangene Fehler liegt also darin, dass von der den Göttern geweihten Substanz etwas verloren gegangen ist. Ganz ebenso kehrt in den Sprüchen für den mit der Diksha Geweihten und für den Brahmanenschüler, der einen Samenverlust erlitten hat, für den Mann, der zu einem von ihm nicht zu berührenden Weibe gegangen ist u. s. w., durchweg die Vorstellung von dem erlittenen und wieder zu ersetzenden Kraftverlust wieder?).

## Das Gebet.

Das Opfer wurde von Gebet begleitet. Die Weise, in der dieses in die heilige Handlung eingefügt war, haben wir schon beschrieben<sup>3</sup>); für einige weitere Bemerkungen über Form und Inhalt der Gebete sowie über die Auffassungen der vedischen Dichter von dem Wesen und der Macht des Gebets wird hier die geeignete Stelle sein.

Es versteht sich von selbst, dass neben dem rituell geordneten Gebet auch das freie stand, wie die Noth oder der Wunsch des Augenblicks es eingab. Durch sein Gebet

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Satapatha Br. XIII, 3, 8, 1, vgl. Taint. Br. III, 9, 17, 4 fg.

<sup>7)</sup> Der Dikkels-Geweilite beitet, dass "was ihm com Safte nubenchtet entfallen sei, ihm von Nomen kräftigen mögen" (Valtimestiten 12. 9: Aehnliches § 8 fiber entglittenen Speichel). Von dem Brahmmonschüler, der Samenreurlist erlitten hat, wird gesagt, dass sein Athem zu dem Marntsseine Kraft zu Indra etc, antwichen seil er betet! "Mich mögen die Marntsbenotzen, mich Imfra und Brhaspath mich mögen dieser Agni bemetzen met langem Lahen und Kraft" (Taitt, Ar. II, 18). Taitt Ar. I, 30): "Zu mir kahre zurück die Simmenkraft, Lahen und Segen, zu mir kehre Brahmanenschaft, zu mir kehre Besütz. Der Samen, der mir beute zur Erde entgillten bet, der zu den Krästern, zu den Wassern entflahen ist, den mahme ich wießer in nich auf zu langem Lahen und Ghare". Vgl. noch Astalayans (i. III, 6, 8, Katykyans XXV, 11, 21 und die öben S. 330 über, des Erstennenschäfters gemuschten Remerkungen.

Slobe namentilels S, 286 fg. Vgl. anch S, M fg.

\_hat der Kaufmann, der eilige, das Land erreicht". "Als Atri, der hinub in die Erdspalte gerieth, ouch rief, ihr Asvin, wie ein Weib der Hilfe bedürftig, kann ihr im Augenblick herbei mit beilbringendster Adlerschnelle"). Schwerlich wird das freie Gebet der vedischen Zeit etwas andres gewesen sein als ein Namhaftmachen des einzelnen concreten Wunsches, verbunden etwa mit Wendungen, welche diesen und die Person des Betenden der Gottheit besonders dringend an's Herz legten; an ein Beten, welches der Ausdruck eines beständig mit der Gottheit sich im Zusammenhang fählenden Innentebens gewesen ware, kann hier nicht gedacht werden. Usbrigens war das freie Gebet, das sich auf einen bestimmten Wunsch richtete, allem Anschein nach wesentlich eingeengt durch die frühzeitige Entwicklung einer rituellen Kunst, die mehr oder minder jeden Wunsch vorhergeschen und für Ihn die wenn auch noch so geringe Opferspende - besonders häufig Spenden von Opferbutter - sammt dem zugehörigen Spruch festgestellt hatte. Für einen Kranken bringt man seehs Spenden von gekochten Reiskörnern dar mit dem Liede: "Ich löse dieh durch die Opferspeise, dass du lehen mögest": wer sich reichen Bestand von Grossvieh witnscht, opfert tansend Spenden vom Mist eines Kälberpaars; wer Gluck bei Handelsunternehmungen begehrt, opfert abgeschnittene Smekehen von den Waaren mit einer Formel; welche die Götter um Segen für den Handel anruft<sup>4</sup>): überall ein fertiges liturgisches Formular; und wenn es sich hier auch nicht um die Tradition der altesten vedischen Zeit handelt, haben wir dech Grand auch schon in diese eine so starke Ausbildung zur Starrheit neigender ritualistischer Tendenzen zurückzuverlegen, dass es fraglich erscheinen muss, ob damals der

<sup>4</sup> dbs. V. 45, 4; 78, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Apralayam G. III, 0, 3 (Rv. X, 161); Gobb. IV, 9, 13; Hirany, G. L. 15, 1.

freien Unmittelbarkeit des Gebets ein wesentlich grösserer Raum zugekommen sein wird.

Das liturgisch geordnete Gebet tritt meistens, aber entfernt nicht jedesmal in Verbindung mit Opforhandlungen auf. Eine gewisse wenn auch nur relative Unabhängigkeit dem Opfer gegenüber weisen schon Jene von Darbringungen nicht begleiteten Gebetshymnen auf, die man in der Frühe des Somaopfertages an die Morgengottheiten richtete: an den das Dunkel erhellenden Agni, an die Morgenrothe, an die beiden Asvin1). Als weiteres Beispielseines opferlesen Gebets sei die "Dammerungsandacht" erwähnt, welche der Brahmanenschuler nach Sankhayana<sup>2</sup>) "im Walde, nin Holzscheit in der Hand, sitzend Tag für Tag schweigend . . . bis zum Erscheinen der Sterne vollzieht, indem er nach Ablauf der Dammerung die grossen Worte, die Savint<sup>3</sup>) und die Segenssprüche murmelt. Ebense Morgens nach Osten gewandt, stehend, bis die Sonnenscheihe erscheint". Solches Gebet konnte natürlich durch Gesten der Adoration verstarkt werden wie die des Upasthana. des verehrungsvollen Sichhinstellens vor ein Object der Anbetung, z. B. vor das heilige Fener oder die Sonne. Ueber die segensreiche Wirkung eines solchen Upasthana, das man an seine Opferfeuer richtete, sagt ein Brahmanatext4); "Der Bittende findet einen Geher, aber der Erhalter mag auch den, welchen er zu erhalten hat, übersehen. Wenn er nun

<sup>9.</sup> Sieles oben S. 207. 237.

<sup>5</sup> Griyashira II, 9,

b) Die "grassen Warte" eind die drei, wie es schelnt in rgwedischer Zeit mech nicht au dieser selbennen Verbindung zumammengestellten Worte böhr böhrab seub. Das erete heiest "Krde", das dritte "Sonne"; in dem zweiten möchte ich eine Aneimandetfügung der arsten Halfre von bhüh und der sweiten Halfre von seuh sehen; au würde die gauer Formal eine Vereinigung von Erde und Sonne ausstrücken. — Unber die Sävirt a. ichen S. 61 A. 2.

<sup>9)</sup> Şelapatha Br. II, 3, 4, 7.

(zum Feuer) sagt: "Ich bin von dir zu erhalten; erhalte mich!"
dann kennt das Feuer ihn; dann bedenkt es dass es ihn zu
erhalten hat."

Das rituell fixirte Gebet - oder etwas das dem Gebet ähnlich ist - kounte auch die Gestalt des blossen Gedankens annehmen. Beim liturgischen Vortrag des Verses in dem das Wort "reich an starken Söhnen" vorkommt, soll der Priester an einen starken Sohn denken, wenn die Gattin des Opferers sich einen solchen wanscht; in einer analogen Verbindung soll er an Leibesfrucht denken, wenn die Outtin des Opferers mach dieser Verlangen hat; wenn er sich anschickt auf die Somaschösslinge mit dem Pressstein zu schlagen, soll er an seinen Feind denken, um die Kraft der Schläge auf diesen zu richten; an einer bestimmten andern Stelle des Rituals soll der Opferer denken; "Agni, Vaya, Blitz, Mond! Möge ich Gemeinschaft mit euch erlangen" - oder was er sich sonst wünscht!). Es kann übrigens bezweifelt werden, dass die Auffassung eines solchen rituell vorgeschriebenen Gedankens als Gebet in unserm Sinn des Wortes genau ist. Es handelt sich, wie es scheint, nicht sowohl darum, den Göttern als den Kennern der menschliehen Gedanken einen Wunsch nahexubringen, sondern vielmehr darum, einer mit Zanberwirkungen ausgestatteten Procedur durch die magische Kraft des eignen Denkens eine bestimmte Richtung mitzutheilen, eine bestimmte Wirkung zu verleihen.

Wenn auch, wie wir früher ausgeführt haben<sup>1</sup>), das den Gott beim Opfer preisende und anrafende liturgische Gebet überwiegend poetische Form hat, der das Opfergeräth, den einzelnen Opferhandgriff u. s. w. weihende Spruch dagegen sich in Prosa bewegt, so sind doch vielfach, und zwar einige

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Şunkbuyuna Şr. V. 9, 19: 14, 12: Şainpatha Br. III, 9, 4, 17: Şankh, IV, 8, 4, 5. Dua stehenda Verbum in dimen Verbindung ist short.

<sup>3</sup> S ohen S. 3 fg., 14 fg.

Male gerade an centralen Stellen des Opferrituals, auch prosaïsche Gebete erhalten). Zwei derselben, von welchen das eine bei dem Hauptopfer des regelmassigen Cultus, dem Neuund Vollmondsopfer, das andre bei der grossen königlichen Feier des Rossopiers die mit dem Opfer verknüpften Wünsche zum Ausdruck bringt, mögen um ihrer stehlichen Bedeutsankeit willen hier im Wortlant ihre Stelle finden. Beim Voll- und Neumondsopfer spricht der Hotar: "Pa seien dir bei diesem Opfer, o Opferer, freundlich beide Himmel und Erde, die dem Hausstand Heil bringen, die schnell spenden. furchtles und verschwiegen, die breite Weide besitzen und Sieherheit verleihen, die den Himmel reguen und die Wasser stromen lassen, die Heil bringen und Labung spenden, die Saft und Milch in Fulle haben, denen zu nahen und auf denen zu wandeln gut ist . . . Langes Leben erfieht er (der Opferer): Glück in der Nachkommenschaft erfleht er; Reichthum erfieht er; Vorrang unter seinen Verwandten erfieht er; dass er weiter die Götter verehren möge erfleht er; reichlicheres Bereiten von Opferspeise erficht er: die Himmelswohning erficht er; alles was ihm lieb ist erficht er. Was er durch dies Opfer erfleht, möge er das erlangen, darm Glack haben. Das mögen die Götter ihm geben. Das erlangt Gott Agni von den Göttern, wir Menschen von Agni<sup>45</sup>), Neben den Interessen des Einzelnen treten in dem sehon oben (S. 370) von uns mitgetheilten Gebet des Rossopfers, welches hier noch einmal zu wiederholen gestattet sein möge, die des öffentlichen Lebens hervor. "In Heiligkeit möge der Brahmane geboren werden voll Glanzes der Heiligkeit. In

7) Ayralayanu Şr. I, 2, 1, 5; Şataputha Br. I, 9, 1, 4 fg:t Hillabrandt,

New und Vallmindsopler 143 fg.

<sup>1)</sup> Natürlich nicht is dem durchweg son der portischen Form beberrechten Raveda, also unch nicht in einer Passung, die der altesten redeschen Zeit angebören kann. — Hier ist auch au die aben S. 387 besprochenen Nividformels zu erinnera.

Königsmacht möge der Fürst geboren werden, ein Held, ein Schutze, ein starker Treffer, wagengewaltig; milehreich die Kuh, stark der Zugstier, schnell das Ross, frachtbar das Weib, siegreich der Reisige, redegewandt der Jüngling. Ein Heldensohn werde diesem Opferer geboren. Nach Wunsch gebe Parjanya uns Regen zu aller Zeit. Frachtbar reife uns das Korn. Arbeit und Ruhe sei uns gesegnet 1.4

Diese Prosagebete, der Kraft und Wurde nicht entbehrend, haben doch wenig von der Würme und Innigkeit, von der weihevollen Erhabenheit etwa jener Gebete, in welchen der altoestamentliche Beter um sein eignes und seines Volkes Heil fiehte; in nüchtern sachlichem Ton zählt der Priester die Güter auf, welche man sich von dem dargebrachten Opfer für den Opfernden und für das Volk oder richtiger für die höheren Stände versprechen darf — Alles ganz innerhalb der Sphäre positiver Glücksgüter: langes Leben, Reichthum, angeselane Stellung, günstige Witterung; von seeliseben, sittlichen Gütern ist nicht die Rede.

In der zuletzt hervorgehobenen Beziehung siehen jeue insonderheit dem Somnopfer zugehörigen, theils für die Recitation theils für den Gesang bestimmten poetischen Gebete der ältesten Zeit, welche die Sammlung des Rgveda und damit die Hanptmasse der vedischen Gebete bilden, mit den eben mitgetheilten prosaischen durchaus auf einer Linie. Sie haben es aber neben, ja vor dem Namhaftmachen der menschlichen Wünsche in erster Linie mit dem Preis des Gottes zu thun; seine Grösse und Macht, sein geheimnissreiches Wesen, seine Thaten verherrlichen sie; wir haben den in diesen Lobpreisungen herrschenden Ton sehen an früherer Stelle (S. 3 fg.)

<sup>7</sup> Vaj. Sambita XXII, 22.

<sup>7)</sup> Wenn es heisst: In Hellicknit mich der Brahmene geboren werden, so ist die Helligkeit\* (brahmen) doch elekt in ethiochem Sum zu erzutehau; es bandelt elek aur um die mystische Macht und Kunst, so zu segen um das Zauberfleitum, das dem Priesterstande inneweinst.

näher characterisiet. Die Bitte um die Gaben, welche man von dem durch solches Lob befriedigten Gott erhofft, pliegt sich kurz an jenos anzuschliessen. "Wir haben Wunsche, Herr der falben Rosse", sagt man zu Indra, "du bist der Geber; hier sind wir; da sind unsre Gebete". Und Indra selbst spricht zu den Frommen: "Den Somn pressend fordert Guter von mir"1). Von diesen Gütern ist meist in ziemlich allgemeinen Ausdrücken die Rede, wie das dem wenig individuellee Character jener liturgischen Poesie entspricht. Man bittet um Gaben, um Schätze, um Segen, um Schutz und Sieg über alle Anfechtungen. Wird die Sprache des Betenden bestimmter, so pflegt von langem Leben und kräftigen Nachkommen, von Rindern und Rossen, von Wagen und Gold and auch davon die Rede zu sein, dass es den Feinden, den Geixigen, den Brahmanenhassern übel geben, dass der Gott ihre Habe wegnehmen und sie den Frommen zutheilen möge. Nur selten wird um solche Güter wie rechtes Denken oder darum gebetet dass man nicht thun möge was die Götter strafen; in der Atmosphare befriedigten Wohlergehens, die hier herrscht, treten die Bitten um Versöhnung mit dem erzürnten Gott, um Befreiung von den Fesseln der Schuld, die den Menschen gefangen halten?), weit hinter dem Gebet der Reichen und Glücklichen um Macht und Sieg zurück. Man unterstützt seine Ritten durch die Erinnerung an den eignen Eifer, an die alte Freundschaft mit dem Gott und dessen frühere Wohlthaten; man gieht ihm zu verstehen, dass, wenn man selbst ware wie er und er wie der Mensch, Erhörung und reicher Segen nicht auf sich warten lassen wurde. Die Tone der Leidenschaft, der deurnthsvollen Hingabe an den Gott, des Ringens nach gross und tief erfassten Zielen

<sup>9</sup> Rv. VIII, 21, 6; X, 48; 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Uabar diese insomherbeit un Varuna gyrichteten Gehala verweisen wir auf S. 292 fgg.

menschlichen Daseins sind der Aeusserlichkeit dieser Gebete fremd, deren Bild seine Ergänzung in Jenem Selbstgespräch des Gebetserhörers, des befriedigt und angeheitert vom Opfer nach Hause gehenden Gottes findet<sup>1</sup>): "So will ich's machen — nein so: ich will ihm eine Kuh schenken — oder ein Pferd. Die Bitte ist zu mir gekommen wie die Kuh brüllend zum lieben Kalbe. Wie der Zimmermann den Wagensitz dreh' ich im Herzen die Bitte herum. Habe ich denn vom Soma getrunken?" —

Die Auffassung der vedischen Dichter!) sieht in dem Gebot, dieser avom Herzen gezimmerten Opferspeise 41), ein Mittel den Gott zu erfrenen und zu stärken, das un wirksamer Kraft hinter dem eigentlichen Opfer kaum zurücksteht. Vor Allem ist es natürlich das Element der Lobpreisungen, anf welchem diese Wirkung des Gebets beruht; an ihmen findet der Gott sein Vergnügen; aus der Krinnerung an seine alten Thaten schöpft er Lust und Muth zu nonen. Specielle Vorzüge des einzelnen Gebets kommen hinzu seinen Effect un steigern. Bald empfiehlt der Dichter sein Lied als altbewährt, als von den Vätern ererbt; bald preist er sein nneues schönes Loblied, aus dem Herzen kommend" den Göttern an; er sagt: "Vorwarts bringe ich mein Wort, das neue, das frisch geborene". Vor Allem aber mass das Lied von tadellos kunstvoller Schönheit sein. Der Sanger hat es gezimmert "wie ein geschickter, werktüchtiger Mann einen Streitwagen"; er hat es von allen Fehlern befreit "wie man Korn mit der Schwinge reinigt", "wie gereinigte Opferbatter." "Dem Agni Vaisvanara wirdein neues, glanzondes, schones Gebet bereitet wie man den Soma reinigt." Solela

<sup>9</sup> for X, 119; oben S. 171.

<sup>7)</sup> Siehe die Materialien bei Berguigne 1, 277 fgg.; II, 267 fgg., rub. such Zimmer 337 fgg.

<sup>5)</sup> Rgyedia VI, 16, 47.

Gebete, gans dem Gedanken geboren wie der Regen aus der Wolke", stromen dem Gott zu wie die Flüsse zum Meer rinnen, wie die Külie zur Harde gehon: wie die Matterkuhe das Kalb beleeken sie ihn und brüllen ihn on; sie umschmeicheln und umarmen ihn wie die Gattinnen den Gatten. die liebenden den liebenden; sie stärken ihn wie die Somatranke. "Durch ihre Hymnen vermehren die Somaspender des Indra muchtige Kraft." "So gross er ist, sein Leib mil noch grösser werden, den man mit Lobliedern und Hympen preist," "Die Priester mit Gesängen Indra erhöhend haben ilm gross gemacht, dass er die Schlange todten moge." \_An den breiten, breitjockigen Wagen schirren sie durch das Lied die falhen Rosse des schnellen Gottes, die Rosse die Indra fahren, die durch das Wert angeschirrt werden." Hier spielt die Wirkung des Hymnus und Liedes auf den göttlieben Horer, ihn zu erfreuen und die Wünsche des Menschen ihm mitzutheilen, schon hinfiber in eine selbständige, auf der eignen Kraft des geweihten Wortes bernhande Zauberwirkung. Wir treffen hier wieder jone Vermischung von Gebetsspruch und Zanberspruch an, die wir schon in anderm Zusammenhang (oben S. 315) als ein genaues Gegenbild der Vermischung von Opferhandlung und Zanherhandlung zu borühren gehabt haben').

## Die einzelnen Opfer und Feste.

Die Opfer des Tages-, Monats- und Jahreslaufs. Bei dem speciellen Ueberblick über die einzelnen Opfer des vedischen Cults stellen wir die regelmässig wiederkehrenden Feiern voran. Ueber diese fehlt uns, abgesehen von weuigen mehr oder minder versteckten Spuren, das Zeugniss des

<sup>1)</sup> Ueber das Aussehm der Zenbersprüche und die ihnen zugeschriebene Wirkmogeret s. unten den Abschudt filser des Zeithermein.

Rgveda; bei der fast ausschliesslichen Beziehung der alten Hymnenpoesie auf das Somaopfer ist das nicht anders zu erwarten. Die ganze Sachlage erlaubt aber auch diesen Kreisvon Opfern wenigstens den Grundzügen nach mit grosser Wahrscheinlichkeit in die alteste Zeit zurückzuverlegen.

Regelmässige Opfer begleiten den Lauf des Tages, des Monats, des Jahres. Betreffs der beiden an den Tag geknüpften Handlungen, des morgendlichen und abendlichen "Feneropfers", kann man freilich zweifelhaft sein, ob diesen der ursprunglichen Intention nach der vollwerthige Character eines Opfers beiwohnt; es scheint zutreffender, sie in erster Linie als die regelmassige Bedienung des Opferfeuers, die zu dessen Erhaltung nothwendig ist, zu verstehen1). Neben dem Feneropfer werden morgens und abends auch Speisegaben an alle Wesen dargebracht. Man bedenkt die im Hause und um das Haus waltenden Götter und Genien; an der Schwelle und im Mörser, im Bett und in der Wassertonne legt man Speise hin. Auch den Seelen der Hingegangenen glesst man im Suden, der Himmelsgegend der Todten, eine Spende aus; man wirft für Haude und Vogel Futter hin; man speist schwaugere France, Kmaben, Greise.

Dem Monat folgt das Neumonds- und Vollmondsopfer, dem Jahreslauf vor Allem drei um je vier Monate von einander entfernte Feste an den Vollmondstagen um den Beginn des Frühlings, der Regenzeit, der kuhlen Jahreszeit. Die beiden Hauptpunkte des Mondmonats — unter ihnen vornehmlich der Vollmond —, neben ihnen und hinter ihnen zurücktretend dann noch der Halbirungspunkt eines Halbmonats, der achte Tag des abnehmenden Mondes: dies sind nach der einfachen Ordnung des Veda die regelmässigen Festseiten. Ein Fest-

iy Dass diesse morgandlichs und abendliche Ritas schum auf die rgwedische Zeit aurückguht, wird durch Steilen wie Rv IV, 2, 5, VII, 1, 6 wahrscheinfleb gemacht. — Esher die inorgandliche Venerauschürung als iner seif Hertselführung des Sonnanaufgangs gerichtsten Zauber siehe S. 102.

kalender, welcher ohne Unterschied Tage von jeder beliebigen Lage innerhalb des Monats zu Festiagen gemacht hatte, wie die Fasten des alten Rom, war nicht vorhauden und konnte kanm vorhanden sein; es fehlte die dafar nothwendige Consolidirung des Kalenderwesens; es fehlte ferner an dem Naheneinandersteben verschieden gearteter Cultmittelpunkte und Priestercollegien, deren Concurrenz in einem solchen Festkalender ihre Erledigung gefunden hätte. Den gewiss im Lauf der Zeit von der priesterlichen Beslissenheit immer stärker empfundenen Ansprüchen aller der zahlreichen Gottheiten auf einen Antheil an den regelmässigen Opfern genugie man night durch die Eurichtung neuer Feste, sondern dadurch dass man die alten immer grösseren Götterschauren gelten liess: keines der regelmässigen vodischen Opfer wird in dem Entwicklungsstadium wenigstens, welches die Ritualtexte une verführen - einem Gott gefeiert!).

Bei den Kuchenspenden des Voll- und Neumondsopfers scheint sieh unter den mannichfaltigen Gottheiten, welche den Ritualtexten zufolge betheiligt sind, als hauptsächlichste Indra hervorzuheben. Nicht als ob dieser seiner mythologischen Natur nach irgend etwas mit den Mondphasen zu thun gehabt hätte; der Mond zeigte eben nur die Zeit au, zu weleber dem machtigsten aller Götter seine Ehren erwiesen werden mussten. Ich möchte glauben, dass dies Opfer in seiner häufigen Wiederkehr als das Hauptstück innerhalb des regelmössigen Cultus betrachtet werden darf?). Der Nou-

<sup>7)</sup> Anders die ausserordoutlichen. Im Full eines bestimmten Wunscher dargebrachten Opfer: diese pflegen sich an einen Gott, der aben den betreffenden Winneh erfollen soll, zu richten.

<sup>5)</sup> Wenn die Bitualtexte (a. Hillohrandt Non- und Volknondsopier III. 112) Agni-Some um Volknond mit Agni-Indra am Naumond alternorus lasson, so anachen die Datan des Reveda (vgl. ohen S. 93 fg.) es nawahrscheinlich, nass sehem in ältester Zeit eines der hervortretundsten Opfer un Agni-Some gerichtet gewesen ist. Allem Anachem mach ist hier der

mond - oder allgemeiner der abnehmende Mond - war auch die Zeit, zu welcher die Seelen der Vorfahren ihre monatliche Speisung erhielten.

Wahrend die erwähnten, an den Gang des Tages und des Monats geknüpften Feiern wesentlich identisch im Opferritual des einen wie der drei Feuer (S. 348 fg.) auftreten, gehören die drei den Jahreslanf begleitenden, der natürlichen Dreitheilung des indischen Jahres in die heisse, die nasse, die kühle Zeit eutsprechenden Feste allein dem grösseren Ritual an; die Meinung muss gewesen sein, dass ihrer Begehung der Unterhalter nur des einen häuslichen Feners nicht gewachsen oder nicht würdig sei. Neben ritueller Dutzendwaare, welche offenbar der Workstätte der jüngeren vedischen Opferordner entstammt, begegnet hier eine Reihe alter Riten, welche die unverfalschte Farbe volksthumlichen Cultwesens bewahrt haben. Bei jedem der Feste stehen insonderheit die Maruts im Vordergrund, welche Gottheiten die nach-rgyedische Zeit schwerlich in dieser Weise hervorgehoben hatte. Bei der zweiten Feier, die um den Beginn der Regenzeit vollzogen wird, stellt die Darbringung von Kartrafrüchten, welche man auf die Opferspenden wirft, offenbar, der sonstigen cultischen Verwendung dieser Früchte entspreehend), einen Regenzanber dar; das rechtzeitige Einsetzen der fouchten Zeit soll befördert werden. "Das Kartrafrüchte genommen werden, geschieht für Regen, für die Erlangung von Speisesegen", sagt ein Brahmanstext') ausdrücklich: beilaufig benserkt ist dies, so viel ich finden kann, die einzige sichere im Ritaal der drei Feiern erkennbare Beziehung auf die

ursprüngliche Zustand durch die bekannte, einem Jängeren Zeitafter auz börige prinsterliche Vanliebe für dies Götterpaar verschoben worden: wobsi auch die Identification des Sonn mit dem Monde untgewirkt haben wird, um jenem Gori einen Platz hal der Vollmondsfeier zu retrellaffen.

<sup>1)</sup> Siebe z B. Teitt Somb, H, I, D, 2.

<sup>7)</sup> Mair. Samb. I, 10, 12 am Emb.

Naturvorgunge des indischen Jahres. Bei demselben Fest worden aus Mehl hergestellte, mit Wolle beklebte Figuren eines Widders und eines Mutterschaafes, in welchen die Organe der Fortpflanzung besonders stark hervorgehoben sind, den Darbringungen beigefügt: ein Ritus offenbar bestimmt die Fruchtbarkeit der Heerden zu befordern. Das mit der nümlichen Feier verbundene grosse Sühnopfer ist bereits oben (S. 319 fg.) besprochen worden; in diesem Opfer mag die Veranlassung dafür liegen, dass Varuna, der über Schuld und Sühne waltende Gott, bei dem ganzen Fest neben den Maruts den vornehmsten Platz einnimmt ). - Mit der dritten der drei Feiern ist ein grosses Todtenopfer, eine Art Alleracclenfest verbunden; das uralte winterliche Todtenfest der indogermanischen Zeit kann un dieser Stelle in den Rahmen des indischen Rituals eingestigt scheinen. Neben der Todtenfeier aber steht ein Opfer an Rudra Tryambaka, den gefährliehen bogenführenden Gott, dessen Angriffe man von sich und den Heerden entfernen, dessen hellende Kraft man sich zuwenden will. Auf einem Kreuxweg, an der Wohnstätte der unheimlichen Götter, opfert man ihm je einen Opferfladen für jeden Hausgenossen, einen überschussigen Fladen\*) vergrabt man in einem Manlwurfshaufen: "Das ist dein Theil, Budra; der Maulwurf ist dein Thier": "damit weist er ihm den Manlwurf unter den Thieren zu: so that Joner dam ührigen Gethier keinen Schaden", erklart ein Brahmana!). Man murmelt: "Wir haben dem Rudra sein Theil gegeben,

<sup>&#</sup>x27;) Ibdser die Marite und Mitre-Varuna als Regenspander e. Bergengun II, 185; rgi. oben S. 202. — Deakbar let es uneb, dam Varuna als Regengent zu dieser Stelle gelingt war und dann als aundenstrafender tiest die Sübnfeler hierber zog.

<sup>5)</sup> Ganz so wie bei der eben erwähnten Sühnfeier ein die Sände in sich aufmahmendes Opfergebück für jeden Hansgemessen, und eines durüber, hergestellt wird (aben S. 319).

<sup>9</sup> Sat. Br. II, 6, 2, 10.

dem Gott Tryambaka, dass er uns gat macht, dass er uns gliicklich macht, dass er uns zu festem Ziel führt. Dal) bist Arzenei: Arzenei für das Rind, Arzenei für Ross und Mann, Gedeiben für Widder und Matterschaaf. Man umwandelt das Fouer dreimal nach links hin, mit den Handen and die linken Schankel klatschend, und dreimal unch rechts hin auf die rechten Schenkel klatschend; auch die unverheiratheten Mädchen der Familie gehen mit herum und betein zum Gott Tryambaka, der den Jungfrauen Gatten giebt: "wie die Gurke vom Stengel möge ich mich von hier lösen, meht von dorf" - vom elterlichen Hause, nicht vom Hause des Gatten. Zum Schluss werden die Reste der Opferfladen in die Laft geworfen, wieder aufgefangen und in zwei Körben an den Enden eines Wagehalkens hoch aufgehangt, als Wegekost für Rudra, dass er in die Ferne ziehen möge ohne den Menschen Schaden zu thun.

So weit das Rimal der drei Jahreszeitenopfer mit ihren characteristischen, volksmässigen Gebränehen. Wohl nur durch eine Künstelei der Opfertheoretiker ist mit diesen Festen ein viertes in Zusammenhang gesetzt worden, das Sunastriya. Der Name lahrt, dass es Genien gewidmet ist, welche dem Pfing Segen verleihen. Wenn dies Pfflügerfest, entsprechend dem Hinüberreichen der drei undern Feste über die zwölf Monate des Jahres, auf den dreizehnten Monat, den zur Ausgleichung der lunaren und solaren Zeitrechnung bestimmten Schaltmonat bezogen wird<sup>2</sup>), so ist das natürlich eben nur ein Einfall, welcher eine dem eigentlichen Wesen des Festes vollkommen fremde Deutung in dasselbe hineinträgt<sup>2</sup>).

<sup>&#</sup>x27;) Ruitra schoint angereilet.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Siehe die Materielien bei Weber, Ahlt, der Berl, Akad, der Wiss, (phil. bist, Classe) 1861, 336.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Neben diesem und dani S. 145 zu erwähnenden Fast der Eretling-früchte stehen undre, im Gunzen wenüg ehamsteristische Ackerbangsbetuche; a. namentlich die von mir in den Sarred Books vol. XXX p. 304 unter Nr. 23—25 ge ammetten Quellon sowie Kannika Sütra 20; 24, 1, 2.

Hier missen unter den auf den Jahreslauf bezuglichen Riten weiter die Reste erwalmt werden, welche sich von Sonnwendgebräuchen, genauer von Gebränchen der Wintersonnenwende, erhalten haben ). Sie erscheinen in der Ueberlieferung im Zusammenhang eines das Jahr durchziehenden, den Sonnenlauf begleitenden Cyclus von Somaopfern. So sind sie in den Rahmen des Somarituals bineingespannt und mit dessen exclusiv priestarlichem Ceremoniell wenn auch nur oberifachlich verwoben. "Man schlagt die Trommeln. (Der Priester) schlägt die Erdpauke. Die Laemmacher machen Larm 1): offenbar handelt es sich um die Verschenchung der in der dunkelsten Jahreszeit besonders müchtigen bösen Geister. and Todtenseelen. Um ein weisses, rundes Fell, das die Ueberlieferung mit Recht als Abbild der Sonne erklärt), rauft ein Arier mit einem Sudra; der Sudra muss es loulassen und fortlaufen; der Andre schlägt ihn mit eben jenem Fell nieder. Der Sinn scheint klar: die Sonne ist in Gefahr den feindlichen, dunkeln Machten anbeimzufallen, aber es gelingt sie dem arischen Volke zu erhalten. Auf die Sonne, welche im Rgveda (VII, 87, 5) "die goldne Schaukel um Himmel" genannt wird, scheint es auch zu gehen, dass einer der Priester auf einer Schankel zu sitzen hat. Er berührt mit der Spanne der rechten Hand das Schaukelbrett und die Erde und spricht: "Der Grosse hat sich mit der Grossen vereint. Der Gott hat sich mit der Göttlichen vereint": dies soll wohl heissen, dass

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Man vergleiche namentlich üb verdimstliche Unterauchung von Hille-brandt, die Summennifeste in Alt-Indien (Roman, Forschungen Ed. V.) Den Versuch dieses Forschors Verschlebungen zu erweisen, walche für die betreffende Feier die Auffassung als Mittenmungsfeier organen würden, kann ich nicht für gelungen halten.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sankhiyana Sr. XVII, 16, 10 fg. Die "Erdpanke" hestelst in deur liber ein Lock in der Krie gespronten Fell nines Opterstieres; sie wird mit dem Schwanz desselben Stieres geschlagen.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 88 mit Ann. 1

die Sonne ihren niedrigsten, der Erde nachsten Stand erreicht hat. Eine Reihe andrer Gebräuche, die zum Sonnenlauf in keiner directen Beziehung stehen, kommt hinzu. In einem umhegten Raum auf dem Opferplatz übt ein Paar Beischlaf. Man durchschiesst ein Kuhfell mit Pfeilen. Um ein Fenertanzen Mädehen mit gefüllten Wasserkrügen, welche sie schliesslich in das Feuer ausgiessen. Sie singen:

"Schon duften die Kühe, juchhe! Hier ist süsser Saft! Nach Wohlgeruch duften die Kühe! Der süsse Saft! Die Kühe sind Mütter der Butter! Der süsse Saft! Die sollen bei uns sich mehren! Der süsse Saft!

Die Kühehen die wollen wir baden! Der susse Saft!" u. s. w. Ueberall handelt es sich offenbar um Fruchtbarkeit der Menschen wie der Natur. Auf jene zielt die Vereinigung des Paures hin. Die Pfeilschüsse sollen, scheint es, den Verschluss der Wolke eröffnen; die wichtigen Winterregen sollen fallen; es soll Wasser für die Kuhheerden geben. Die derbe Handgreitlichkeit der alten Volksgebräuche hat sich durchaus erhalten und bebt sich von den rituellen Künsteleien, in deren Mitte die Ueberlieferung sie hincinstellt, seharf ab. —

An den Jahreslauf knüpft sich weiter das Fest, oder vielmehr je nach den verschiedenen Fruchtgattungen die Foste der Erstlingsfrüchte<sup>1</sup>): man hat bei diesen einen gewissen, wenn auch der Natur der Sache nach nicht vollkommen festen Anschluss an die nun einmal als die normalen Festzeiten empfundenen Termine des Voll- und Neumends herzustellen gesucht<sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 305, Lindner im Fairgress an Boldlingh 79 fg.

<sup>7)</sup> Siehe Kauch, Br. IV, 12: Paddhati zu Käty, p. 346 fg. ed. Weber, Der Sinn der Bestimmung, dass die betroffende Feler, wenn am Neumand gehöurt, dem Neumandsopher nachanfolgen, wann am Vollmund, dem Vollwendsopher voranzugeben hat, ist klar: man will das Opler under allem Unschaden in die glöckbringende Zeit das canchus uden Lichte fallen hassen.

Hier sind schliesslich noch einige an feste Daten geknupfte Riten zu erwähnen, die aussorhalb des Rituale der drei Feuer stehen und allein mit dem hauslichen Opferfeuer zu vollziehen sind: so ein am Vollmond des Asvayuja (am den Baginn des Herbstes) darzubringendes Opfer für das Gedeihen der Heerden!), ferner die vermithlich einer vergleichsweise Jungen Zeit angehörigen Riten des Schlangencults") am Anfang und Ende der durch die Schlangen vornehmlich gefährdeten Zeit (am Vollmund des Stavana Juli-Augusti und des Margagusha [Nov.-December]), vor Allem aber die während der Wintermonate zu vollziehenden Feiern der drei Ashtakas"). Der Zeitpunkt derselben - das leizte Mondviertel der betreffenden Monate - steht im Einklang mit der Bedeutung, welche sieh aus den unbestimmten und schwankenden Angaben der Texte als die eigentliche hervorzaheben scheint: in erster Linie sind es offenbar die Manen. welchen die Ashtakaa gelten, so dass diesen Feiern für das hausliche Opferritual eine Ahnliche Bedeutung zuzuschreiben sein wird, wie sie im Ritual der drei Feuer dem Seelenfest, welches mit dem letzten der grossen Jahreszeitenopfer vorbunden ist (oben S. 442), zukommt'). Man brachte den

<sup>4)</sup> Von sonstigen auf die Vielkracht bezüglichen Gebründeren führe ich das dem Rities der Rities der Lossing des Stiere (grehoterga) und einen Hir diese und verwandte tie hetuche die Quallen, meiche ich Secret Books XXX p. 301 Nr. 26 mesammengestellt habe, sonie Kansiks Sätra 19; 21, 1 (gg. 24, 19 fgg. M. Von siner eingehoraleren Behandfung dieser Riten obense wie der Ankergubründe grass ich hier absoluen.

If Suche abon S. 69 and die durt estirte Schrift von Winternitz

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Die unneste Besprachung deranbem a ber Caland, Altimbischer Ahneneult S. 166 fgg.

b) Mit der Teilnmversbrung verhinden sich insemlerbeit bei der s. s. Ekarbiakk, welche der Wintersonnenwunde und dem Jahrenwechtel bemachbart ist, auf dem Jahrenkaaf und dessen mersle Reifigung bezögliche Vorstellungen; s. Athervavede III. 10; Ind. Studien XV, 145 fg.; XVII. 219 fg. etc.

Manen das im Todteneultus gewöhnliche Klösseopfer und auch ein Thier dar. "Selbst wenn er (der Opferer) noch so unhemittelt ist, soll er die Ashtaka doch mit einem Thier feisen. Oder er soll einen Opferkuchen bereiten. Oder er soll einer Kult Futter vorwerfen. Oder er soll im Walde Gestrüpp anzunden und sagen: "das ist meine Ashtaka". Aber er soll es nicht unterlassen etwas zu thun").

Die Pravargyafeier. Indem wir nun von diesen Opfern, welche so zu sagen den regulären vedischen Festkalender ausmachen, zum Somaopfer überzugehen uns anschieken, möge hier zuvörderst ein Ritus erwahnt werden, welcher in der Uoberlieferung als eine dem Somsopfer zugehorige, dieses verbereitende Cerememe erscheint, ursprunglich aber vermutlich selbstandig gewesen ist: das Opfer beisser Milch an die Asvin (Pravargya, Gharma)1). Ein spannenhobes Gefliss wird erhitzt"). Unter demselben liegt eine Silber, über ihm eine Goldplatte. Mileh einer Kuh und einer Ziege wird hineingegossen') und den heiden Asvin geopfert; der Opferer geniesst seinen Antheil davon. Die Ritualtexto schreiben die täglich zweimalige Wiederholung dieser Feier, Morgens und Nachmittage, durch eine Reihe dem Hauptsomsopfer vorangehender Tage vor'); im Rgveda scheint allein der morgendliche Character der Feier hervor-

<sup>3)</sup> Gobbila IV, 1, 18 feg. Oh das Feuer gat braunte gab ein Dmen für Glitck oder Ungfück ab (Tahit Sunh III, 3, 8, 5). Liegt bier ein Sammarwendgebrauch vor? Anzünden von Gretripp begegnet übrigene unch bei dem Ritus zur Befriedigung eines tealten Gläubigers (Kanniko Sutra 46, 40).

<sup>\*)</sup> Siebe azmantich Garbe, ZDMG, XXXIV, 319 fgg: Hang Air-8s, vol. II p. 41 fgg: Hillebrandt Ved, Myth. I. 200 A. 4.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Satapatha Br. XIV, 1, 2, 17; Katy. XXVI, L. 16; Tritt. Ar. V. 3, 3.
Vgl. obou S. 89.

Cébor andre dabei in's Spiel kommende Opteralbetauxen a oben S. 367 Ann, 2.

<sup>9)</sup> Siehe das Nahere Ind. Studies IX, 219.

zatreten, wie dies der Natur der Asvin entspricht. "Agni beglängt das Antlitz der Morgenröthe; zu den Göttern hat sich der Beter Rede erhoben: herwärts kommt nun, ihr Wagenlenker, ihr Asvin zmn strotzenden Gluthtrank\* - beginnt ein Lied (V, 76), und ein andres spricht von den Gluthtranken, welche die Morgonrothe begleiten (VII, 33, 7), Fragen wir nun nach der Bedeutung dieses Opfers, so scheint mir hier - wonn inh dies auch nur als Vermuthung auszusprochen wage - eine ursprunglich auf die Sonne sich richtende Zauberhandlung vorzuliegen!). "Von der Sonne her haben sie den Gharma gebracht", heisst es schon im Reveda (X., 181, 3). Die Hitze des Gluthtranks stellt die Hitze der Sonne dar; das Opfer soll diese siehern, stärken, vor Allem aber selbstverständlich ihre Kraft dem Opfører zu Gute kommen lassen. Der Beweis kann sich freilich, wie bei der Lage unster Materialien sich von selbst versteht, fast nur auf die jüngeren Veden stützen: diese aber lassen in der Handlung selbst wie in den zugehörigen Sprüchen als Leitmotiv immer von Neuem die Vorstellung der Hitze hervortreten, und eine Reihe von Hindoutungen weist dabei speciall auf die Sonnenhitze. An anderm Orte (S. 422) ist bereits von den Observanzen die Rede gewesen, welche mit dem als Geheimlehre behandelten Studium dieses Opfers verbunden sind: es war z. B. verboten sich im Sonnenschein zu bedecken, im Sonnenschein auszuspeien oder den Urin zu lassen: klare Hindeutungen darauf, dass man den Darbringer des Gharma als in besonders enger Bundesgenossenschaft mit der Sonne stehend betrachtete. Aus den zur Gharmafeier ge-

<sup>4)</sup> Gans anders Geldner Ved. Stud. II, 125 auf Grund von Ait. St. I., 27, 14. Ich sche in der dort ausgesprechenne Doutung des Ritus suf ein dermitthauem sinen der rahllasen verfichten Einfalle der Brühmanse throdogen: batte alle Sache ihre Richtigkeit, wurde sie sich in den Ritus und zugehörigen Sprüchen unders markiren.

hörigen Sprüchen!) sei die Anrufung an Savitar bervorgehoben, "dessen aufwärts gerichteter Drang das Licht erregend hat leuchten fassen; der goldhandige Weise hat durch sein Walten die Sonne geschaffen." "Dreinal am Tage haben sie des Namens der Sonne gedacht." "Ich sah den Wächter, der sich nicht niederlegt, der hin und her auf seinen Pfaden wandelt" - mzweifelhaft ist die Sonne gemeint'). Unter den Sprüchen des Yajarveda, die un den glübenden Kessel gerichtet sind oder doch von ihm reden, finden sich die folgendens): "Das Feuer leuchtet, hergekommen mit dem Feuer, mit Gott Savitar, mit der Sonne." "Dem Herzen dieh, dem Geist dieb, dem Himmel dieb, der Sonne dieb." "Dem Strahl der Sonne, dem regenspendenden') opfere ich dieh." "Beglühe der Sonne Gluth." "Die Sonne bist du; die Sonne gieb mir." "Singend haben die Einen") das grosse Lied ersonnen: damit haben sie die Sonne festgehalten; damit haben sie die Sonne lenchten lassen." Und ganz im Sinn dieser Spruche halten sich auch die Erklarungen, welche die Bruhmanas") für die einzelnen Opferhandlungen geben: überans haufig wird da gesugt, dass die Charmafoier oder der hel the gebrauchte Glathkessel die Sonne sell). - Was speciell

<sup>1)</sup> Avralavana Sr. IV, st. 3. Bv. I, 164, 31.

<sup>9</sup> So erklärt auch die Eeberlisferung der Brähmanne diesen Spruch zunz ausdrücklicht Satupatha Br. XIV. I. 4, 91 Taitt. År. V. 6, 4.

<sup>7)</sup> Trittierya Aranyaka IV, 7, 1, 2; 8, 4; 17, 1,

Tober die mit diesem Wort berührte Seite der Sache vol. Aum. 7
 zu: Endo.

Die Augirus. Siehe Rv. VIII. 29, 10.

<sup>9</sup> Z. B. Tain, Ar. V. 4, 8, 9, 2; 11, 5; Satapaths Br. X. 2, 5, 5, 15, XiV, 4, 8, 6, 17; 2, 1, 3; 2, 2, 12.

<sup>7)</sup> Hier sei meck auf das in das Somaritual verwabens "Suntemilen-Glathopfer" (dadhigharum) hingewissen, welches mit dem Gharum in deutlich saegesprochener ritueller Beziehung stehl (Ind. Stud. X. 382); such bei finn tritt der Zusammenhang mit dem Sommenland hervor; "zur Mitte ihrer Bahn int die Sonne gelangt", heiset se in dem auf dies Opfer beräglichen.

die den Inhalt des Kessels bildende Milch anlangt, so scheint die weisse Flüssigkeit als Symbol des Sonnenglanzes restanden werden zu müssen. "Glanz bist du, Licht bist du", sagt der Priester zu ihr"), und so stellt ein Vers des Rgveds"; es unter den Thaten des Indra in eine Linie, dass der Gott "in den rohen die gare — in den Kühen die Milch — erweckt und die Sonne am Himmel emporgeführt hat" Indem

Linds des Rigreds (X, 179, 2). Weiter mage hier and sine wichtigs Stalldus Freschlindes (Rr. VII, 108, S. 9) hanganiesen werden. Die Fresche. din alljahrinde, wom die fenchie deler-enit wiederkelert, the Stimme orhabon, werden mit Priestern verglichen, welch in des July derchriebende Prior bullen, mit communiformilen Brahmanen, mit Adhvaryus die aus Glarhkassal schwitzen. Sie bewahren die Göttermelmag des zuöllesthuillien (Jahreel) night versammen dies Manner die geshie Zeit, Wenn um Jahresland die Regenzeit gekommen ist, werden die erhitzten Ghallk-said our Rinhe ge-stat." Das spatiere Ritant schreibt den Tag vor den Begum der Sommpressungen dafür vor den Glatikessel fortauthun (Isalisake Scatton X, 355, Man wind den Kimiruck habon, dass die Chatherend der feiermfon Fresche in Beziehung zur Samenglath der leibsen Zeit steller, weight der Regionauft rorangelit; kommt der Regen, then die Opforer die Ghithkansel fort. So schoint rom Revola hie sust. America. dess due Milchopfer einen auf die Sonne mit ihrer Glath gerichtsten Zaubet deretalli, Bostategung en erhaliem. Wenn der Egweits aber welter dazud hinwaist, dass sich nitt dieser Beziehung und die Sonn-oglitte sieh die jenige and den sie ablevenden Regen verbindet, so sight dies smalehel in vallem Einklung mit der aben (S. 449) mitgetheilten Aussdang au den Strahl "der Sonne, den regenspontfenden", sodann aber mit folgendet Brühmagastelle: Auf den leschtenden (Kessel) blicken ale bin: vom houghtenden (Himmel) her somiet der Regengott den Regent au gewillet der Regengett Regent er gedeiken die Geschopfes (Tuit, Ar. V. 6, 11) Auch ille unserin Opfer angelberige Verwendung eines geredienbeit Verant (X, 189, 4) vgl. Taux Ar. IV, 11, 7), weight von Indea spright, wie it dem Gang der Wasser nacheilt met dabet die Gebege der Sonn- erblickt, fabri wold in denselbim Voratellingskreis.

b Taitt, Ar. IV, 42, 4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) VIII, 89, 7; dervalue Vers spielt and and die Erhitzung des Glauma an.

man also die Milch glübend macht, theilt man der Some Glath mit: und wenn dann weiter, einer mehrfach bervorgehobenen Tendenz entsprechend, die Zauberhandlung das Gewand eines von den Göttern genossenen Opfers annimmt, welche Göttheiten könnten mit so grossem Recht Empfänger dieses Opfers werden wie die vor dem Erscheinen der Sonne den Morgen beherrschenden Asvin? —

Das Somsopfer. In der vedischen Literatur tritt über jeden Vergleich vor allen andern Culthandlungen das Somaopfer herver. Ob dieser Vorrang im wirkliehen Leben ganz so bestanden hat wie in der Ueberlieferung, ist doch die Frage. Die Werthschätzung innerhalb der relativ engen Kreise priesterlicher Schulen, die durch materielle Interessen wie durch den Genuss der eignen poetischen oder spitzfindiggelieimnisskrämerischen Schöpferkraft zum Somaopfer hingezogen wurden, beweist nicht für eine entsprechend hoho Geltung im religiösen Leben des Volkes. Nur Wenigen kann die Veranstaltung eines Somsopfers möglich gewesen sein: wo es gefeiert wurde, kann es für die Massen höchstens den Character eines unverständlichen Schauspiels gehabt haben, dem man zusah ohne van seinen Vorgängen selbst berührt zu werden. In der That spielt es in den nicht der speciell vedischen Sphäre augehörenden Darstellungen des altimlischen Volkslebens, wie in der Literatur der Buddhisten, keine irgend bedeutende Rollo

Kalendarisch fixirt war das Somaopfer nicht oder doch nicht annahernd mit der Festigkeit wie die oben besprochenen Feiern. Was die in den jüngeren Texten sich findende Regel anlangt, dass es im Frühjahr oder dass es in jedem Frühjahr) darzabringen sei, so ist es einmal fraglich, ob dieselbe

<sup>&</sup>lt;sup>()</sup> Anhnich ist is den Ritmillesten von sonen jodas Jahr darruhringonden Thioropher (niraghapagahandha) dir Rede, für welches die Zeitzugahan genr schwankend und unbestimmt sind (s. Schwab, Thioropher XIV).

ans alter Zeit stammt; sodann scheint zie den Frühling eben nur als-günstig zu empfehlen ahne das Opfer in der Weisswis atwa das Vollmondsopfer der Vollmondszeit zukommt, fest an ihn zu knupfen. Der Character des Somaopfers als einer von Seiten der Reiehen und Vornehmen geübten ausserordentlichen Liberalitätshandlung gegen Götter und Priester wird durch jene Vorschrift nicht aufgehoben.

Der Soma kann nicht wie das Opfergeback oder das Opferthier le nach Emständen dem einen oder dem undern Gott dargebracht werden. Man opfert ihn nach der feststehenden Ordnung der Morgenpressung, der Mittags- und der Abendpressung!) einer Reihe von Gottheiten, die wohl einzelner Zusatze fahig ist, in der Hauptsache aber ein für allemal feststeht und der Intention nach offenbar sammtliche Gottheiten") umfasst: die wichtigeren erscheinen lede einzeln mit ihrem Namen, und die nicht erschöpfbare Masse der geringeren schliesst eine an "alle Götter" gerichtete Darbringung ein. So ist das Somaopfer ein allgemeines Trinkfest für Götter und Priester. Unter den göttlichen Güsten aber geniesst Einer die Hauptehre, Indra. Wie die Lieder und Opfersprüche vor allen andern Göttern ihn als Somatrinker feiern, als den Gott, welchem der Adler den Soma gebracht und der im Somaransch die grössten Thaten gethan hat2), so

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auch sine Erwäterung der dreigetheilten Tagesfeier durch eine Nachtfeier (etiettru) war einen in grechischer Zeit tekannt: in die alle Zort gehr zicht nicht die Verbindung mehrerer, erentrall wie achteicher Sonneopfertage zu gröseeren Vestenmpheren vronigstens in den Anfangungurack. — Der Ritual der Arcaia ethaint owei Provenigett beseinen alleben, auf welche Yasun X, 2 mnines Ernahtens mit Recht gesteutst wird en dagegen Daram stater, Le Zond-Arcstn I, 98, aber anch ebendus, S. LXXXII Hang Altereys Br. Einheitzing p. 16 Aum. 11).

<sup>2)</sup> Mil der Ansmiline stwa sines unfeimlichen Gettes wie Radma und S. 458 Ann. I.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Für die Liederpossie des Rgreda bedarf dies kann der uitheren Ansführung: man vergleiche etwa VIII, 2, 4; 3, 20 oder innerhalb der

giebt auch das Rimal ihm den Löwenanthell. Bei der Morgenpressung empfängt unter den andern Göttern auch er an verschiedenen Stellen und in verschiedenen Verbindungen mit gottlichen Genossen Somaspenden und Lobpreisungen. Dann aber gehört die offenbar als Höbepunkt des ganzen Opfers ompfundene Mittagspressung ihm allein'); hier worden die voruehmsten Gesangweisen - Brhat und Rathamtara - auf Texte, welche Indra verherrlichen, gesungen; nach dem in den jungeren Quellen vorliegenden Ritual ist hier jedem der vier mit gesprochenen Recitationen betrauten Priester eine grosse Indralitanei zugetheilt\*): Alles ist voll von einer weit über das gewöhnliche Maass binans gesteigerten Verherrlichung dieses einen Gottes, Schliesslich empfängt Indra denn anch bei der dritten Somapressung in der Reihe amirer Götter von neuem sein Theil'). "Des Morgens", heisat es im Bgveda (IV, 35, 7), "hast du den Saft getrunken, Herr der falben Rosse: die Mittagspressung gehört dir allein: trinke nun zusammen mit den Rbhus, den Kleinodspendern,

Liedes I, 139 den besomtern Ton von Vers 6. Was die Herrorhebung ludzes in den auf den Soma beräglichen ritnellen Sprächen aufangt, so sewähne ist einen Sprüch aus dem Ritnal der Somakanfer "(Soma), gehe in Indras rechten Schenkel ein, willig in den willigen, freundliche in den freundlichen (VS. IV. 27). Ein Sprüch für das weitende Anfassen des Soma (vgl. Ind. Stad. X., 363): "Schässling für Schössling, Gott Soma, möge sich die kräftigen für Indra den Schässling für Schössling soch für dieh! Kräftigen die dieh für Indra den Schässlingen der Opfers berrocheben, und VS. VI. 30, 39.

C Nur dass der erste Timil derselben sieb en Junita den Marutgebeitetent, aleu in gewisser Weise auch an die Maruts richtet; aber an diese doch auch nicht als selbständige Götter, sondern als die Gefolgsleute des Indra.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Dam Höhr ansserdein die in der vorhergehanden Annierkung ersähnte Libinel au halra den Maratgeleituten.

 $<sup>\</sup>tau_j$ Man verghüche z. B. ilis lades vormustellende Formel bei Katysyam X. 5, 0.

die du dir, Indra, zu Freunden gemacht hast um ihrer schönen Werke willen".

Ob diese Vorzugsstellung des Inden mit einer Vermuthung in Verbindung zu bringen wäre, dass das Opfer des Ranschtranks — welches wir im Avesta so gut wie im Veda an die Gesammtheit der Gottheiten gerichtet finden — seinem letzten Ursprung nach dem Gewittergott allein gegolten habe, kann hier dahingestellt bleiben; über dies in die indogermanische Zeit zurückführende Problem wird sahwerlich eine bestimmte Entscheidung zu erreichen sein.

Was nun weiter die übrigen neben Indra in zweiter Reihe beim Somnopfer betheiligten Gottheiten anlangt, so kommt als ein hauptsachliches Document über diese zunüchst die Litanei in Betracht, welche den vornehmsten Platz unter den der Morgenpressung angehörenden Recitationen des Hotar einnimmt'), die "Litanei der Gabeldeichsel" (Prauga-sastra), Wir konnen dieselbe mit grosser Bestimmtheit in den Egveda zurückverfolgen, welcher mehrere in Einzelheiten allerdings von einander abweichende Exemplare dieser Litanei enthah'). Die Götterreihe ist — unter Beiseitelassung Jener Abweichungen — die folgende: Vayu — der Wind, der vielleicht als schnellster der Götter den traditionell feststehenden An-

<sup>&#</sup>x27;) Sie ist die zweite von den benien grossen fattmolen (sastra) des Hotert die erste richtet sich un Agni, der aber nicht, wie des seurt der durchgebende fahalt dieser Litaussen ist, enm Somatrank eingehelen, amdure als der des Opter verrichtende Gott angeralen wird.

<sup>7</sup> Vgl. die eingehenden Aussimmulersetzungen von Burgaligne, Recherches sor Chienies de la Merque verlique, SI ff. — Dr. Sparen die redischen Geberheiterung wie Halledrandt Veil. Mythol. I. 258 de sammelt hat, in die Vorgeschichte der betreffenden Ordenagen zurücktühren, bezweide seh stark. Wenn z. R. Vaj. Samb. XIX. 26 spar die Aprine als Empfänger der Frühepende genannt sein sellen — was hörigens nicht gans geman ist —, so zeigt die Erwagung des Santramsurfünslich weiches der betreffende Vers bineungehört, wie die Aprine zu ihrer für mere Frage ziemisch befanglosen Rolle in dennsalben gefangt sind.

apruch auf den ersten Trunk des Soma hat -, dann das Paar Indra and Vaya, Mitra und Varana, die beiden Asvin. noch emmal Indra, alle Götter, endlich Sarasvatt. Wir haben kier die vornehmsten somatrinkenden Gottheiten beisammen. Wenn wir dann im Bitual der jüngeren Texte bei der Morgenpressung noch von den drei Gehilfen des Hotar Litaneien an Mitza-Varuna, Indra und das Paar Indra-Agni vorgetragen finden, so bringen diese Daten zu dem Kreise der genannten Gottheiten noch Agni hinzu, allerdings nicht als für sich selbst stebend, sondern in der Gesellschaft Indras: mehrere rgvedische Hymnen machen das hohe Alter dieses Götterpoars als eines somaempfangenden wahrsebeinlich1). - Von der Mittagspressung mit ihrer ausschliesslichen Zugehörigkeit an Indra, zu dem sich nur noch als sein Gefolge die Maruts stellen, war bereits die Rode. - Die Abendpressung amfasst nach dem Ritual der jungeren Veder Somaschönfungen für die Adityas, Savitar, alle Götter, Agni als den von den Götter-

<sup>1)</sup> Die hier augegebene Gösterreihe, malche sich aus den Litentiom der Hotarpriester ergiebt, stimmt der Hamptssche nach vollkommen an derjenigen, auf welche die beim Schopfen der einzelnen Sonnsportianen vom Adhrarvo vocentragonden Sprincis (VS. VII, 1 fi. etc.) faltem. Dis Abweichungen im Einzelnen zu dienstren wirde hier au weit fahren. Es rei mer homerkt, dass aus VS. VII, 21, 25 meht auf eine eigne Somaspends an Agni Valsynnära zu schlisseen ist; vgt. Katr. X, 7, 7 und Comm. un X, 7, 10. - Dan obigen Angelien über die Marganjure ung um libre Gottheilen sei hier coullich hünnugefügt, dass jener Prussung mach eine in ille ggvedische Zeit zurückyshende (Rv. I, 15; II, 35, 37) fimbs von zwalt Sonnschöpfungen augehürt, die den suche Priesterthausen von Hoter, Polar, Nedder, Aguidh, Brahman (a. h. Brahmansechaquim vgl. aban S. 300). Prophister and zagioich, wie as schuint, dan rwell Mounten correspondirent flers Gottheitun sind day Reihe mach, zuerst Jeson sachs Priestern entsprechend, Inors, the Marid, Trachter, Agui, wieder ledrs, Mitra-Varuna: andmun viermal der "Reichthumapander" (Bravinalas), die Ayvin, Agun - Den Combinationen der Priester mit den Catthelten muchte ich eine oberillichiere Bedeutung beijegen als Hill-braudt Vod. Myth. I, 202 that.

frauen begleiteten, und Indra als den Herrn der falben Rosse, Die Ordnung der Litancien entferm sieh davon einigermaussen; es werden zwei derselben vorgetragen, an alle Götter - mit Hanprabschnitten, die an Savitar, Himmel und Erde, die Rhhus und alle Götter gerichtet sind - und an Agni samut den Maruts, welche Litanei unter sehr bunt gemischten andern Bestandtheilen auch einige Verse au die Götterfragen enthält. Es scheint mir kein Zweifel, dass diese Ordnungen in wesentlichen Stücken von denen der 1gvedischen Zeit abweichen. Nach den Daten der alten Hymnussammling waren es offenbar die Rbhus, oder die Rbhus mit Indra, welchen der Hauptantheil am abendlichen Soma zukam; sie sind in der späteren Ordnung auf eine verhältnissmässig untergeordnete Stelle zurückgedrängt worden ). Für die Adityas") und für die eigenthumliche, in der Natur der betreffenden Gottheiten wenig motivirte Verbindung des Agni mit den Marnts<sup>3</sup>) bezeugt der Egyeda in der That die Betheiligung am Somatrank, freilich an so wenigen Stellen, dass es nahe liegt, darin eine in der alten Zeit noch nicht zur allgemeinen Geltung gelangte Singularität einzelner Familiamituale zu vermuthen. Auch die Götterfrauen lässt schon der Rgveda vom Soma geniessen, und obenso entspricht die Heranziehung von Indras Rossen zusammen mit dem Gott selbst - gleichviel ob sie gerade an der Stelle und in der Form stattgefunden hat, die das spätere Ritual ihr zuweist vollkommen den Anschauungen des Rgveda: Fär durchaus

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Die Spar ihrer einstigen Dignität hat eich moh darin hewalität dass der bei der Abendpressung zur Reinigung des Soms gehörende Gesungsvortrug das "Rhim-Reinigungslied" heiset. — Vgf. unch Hillebrundt Voll. Mythol, J. 257.

<sup>7)</sup> Siehe Rv. VII, 51.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rv. V, 60 und das den Somatrank allerdings meht erwähnunde Lied III, 26, über welches man die scharfsinnigen Bemerkungen von Barguignu Reck, ser Chatoire de la liturgis vielique 39 vergleiche.

mowahrscheinlich aber halte ich es, dass die Semuspende an Savitar in die alte Zeit zurückgeht. In den Inedern des Rgveda an diesen Gott könnte kanm jede Beziehung auf den ihm dargebrachten Soma fehlen!), hätte der betreffende Ritus schon damals bestunden. Es ist characteristisch, dass man als Einzelvers dem Gott die Spende zu übergeben (yajya) einen nicht im Rgveda anthaltemen Vera!) wählen oder wohl besser verfassen musste um darin auf den Somatrank des Savitar hinweisen zu können.

Wir durften ein etwas langeres Verweilen bei diesen Details nicht schauen, damit das Verhaltniss des grossen Somaopfers zu den älteren und jüngeren Schiehten innerhalb der vedischen Götterwelt hervortrete. Eine Gottheit, die für die Zeit der jungeren Veden von so überragender Bedentung ist wie der Weltenschöpfer Prajapati, konnte beim Somaopfer wohl in Nebenriten, in Hinzuftigungen zum ursprünglichen Ritual, die leicht als solche kenntlich sind, Eingang finden; von den eigentlichen Grundlagen Jenes Opfers ist sie doch ganzlich fern geblieben. Und was von Prajapati gilt, gilt wenigstens annahernd auch von Savitar. Savitar, in so vielen Liedern des Rgveda gefeiert, ist ohne Zweifel wesentlich after als Prajapati, aber doch spricht Alles dafür, dass dieser Gott mit dem abstracten Namen (der "Erreger") und der abstracten Wesenheit<sup>2</sup>) den jüngeren Gebilden der vedischen Götterwelt zuzuzählen ist. Das characteristische Verhaltniss nun des Savitar zum Somaopfer haben wir bereits berahrt. Wenn der Leser der jängeren Veden ihn bei diesem Opfer eine vollberechtigte Stelle einnehmen sieht, so scheint der Rgveda ihn auszuschliessen: welche Thatsache doch kaum

<sup>&</sup>lt;sup>3)</sup> Siellen wie Rv, IV, 34, 8 oder IX, 81, 4 wird man mehr ale vollgiltig americamen.

<sup>7)</sup> Sankhayana VIII, B. 4: Asyalayana V, 48, 2.

of Vgl. alian S. 64.

anders gedeutet werden kann, als dass das Somaritual damale wenigstens zeitweilig fest genug stand, um solchen Göttern von längerer Herkunft den Eingang zu vorwehren!). So ist denn - auch dieser Thatsache haben wir schon in auderm Zusammenhang (S. 104) gedacht - in gewissem Sinn sellat Agni vom Kraise der somatrinkenden Gottheiten ausgeschlossen. Er trinkt Soma nur entweder an nebensächlicher Stelle al-Glied einer längeren Götterreiho auf Grund seines Verhältnisses zu einem der Priester, an deren Reihe jene Götterreihe augeknupft ist2), oder in Gemeinschaft mit Indea ), an dessen Wesen er dann gewissermaassen theilnimmt, aber nie kraft eignen Rechts und unter Ehrenerweisungen, die seiner Bedeutung in der revedischen Vorstellungswolt entsprechen würden. Wie dürfen glauben in diesen Ordnungen des Somsopfers die Spur eines Zeitalters zu erkennen, für welches Agni, von Jener Bedeutung noch entfernt, nur der Diener der Götter, aber kein den grossen Himmlischen gleichberechtigter Gott war. -

Es ist oben (S. 314 etc.) davon die Rede gewesen, wie mannichfaltig sich im vedischen Cultus die beiden Vorstellungskreise des Opfers als einer das Wohlwollen der Götter gewinnenden Liberalitätshandlung und des Zanbers, der auf den Lauf der Dinge direct einwirkt, kreuzen. So kann es uns nicht überraschen, wenn dem Somaopfer eine zauberhafte

<sup>&#</sup>x27;) Anders wird die wenigstess im Ganzan (doch vgl. Rv. I. 1991) waht anzusahmunde Assochilessung des Rudra zu denten seint de begele unf der Schen vor der Nille des gefährlichen Gottes. Das Affaroya Brehmans (III, 34) spricht vom dem Vortrag sinds zu ihn gerichteten Vorensahrrah den er abgefünden austien sell. Eben in dieser Recitation aber seigt sich die ganze Anget, die man vor dem Gart hatter des West harfest und den Namen Rudra, die in dem Vers vorkommen, nauerte man abs um den Gott nicht herbeitururfen.

<sup>7</sup> S. oben S 455 Ann. 1.

Py Resp. den Maruta, r. S. 104 Ann. 2.

Nebenwickung beigelegt wird: es ist ein Regenzauber, offenbar nicht, oder doch nicht in erster Linie, insofern es die Gnade der regenspendenden Götter anregt, somlern den Regen direct heeinflussend. Das Hervorströmen des Sonnsaftes aus seinem Verschluss in der Pilange, sein tropfenweises Hindurchrieseln durch die Seihe waren Vorgange ganz nach Art der sonat beim Regenzauber geläufigen: man stellte irgend ein Abbild des Regens oder des Nasssains der Erde, der Krauter etc. her und erwartete dann die entsprechende Leistung von der Natur. So ist der durch die Sellov tropfelnde Soma, sellist ein Sohn des Parjanya, des Regengottes, dessen Befruchtung ihn hat wachsen machen, ein Regenspender. "Mit des Himmels Samen, dem milchreichen, ist er verbunden", heisat es von ihm. "Er sehafft Wasser; er lässt den Himmel regnen." "Strome uns den Regen des Himmels herbei." "Lautere dich uns zum Regen, zu Wasserwogen vom Himmel ber 1). Anrufungen ähnlicher Art sind hänfig. -

Gesammtbild des Somaopfers. Die Texte, welche das Somaopfer behandeln, stellen une in der übergrossen Fülle ihrer Details das Treiben, das auf dem Opferplatz herrschte, anschaulich vor Angen, und wenigstens den Hauptzügen nach durfen wir dies Bild unbedenklich auch in die Zeit des Bgveda zurückverlegen. Ein Gedrange priesterlicher und weltlicher Zusehaner ist zusammengeströmt!). Auf der

B. M. IX. 74. 1: 105. 3: 30. 2: 40. 4. And der Monge der undere Stellen, welche den zieh Butternden Soms entwahn mit dem Begen vorgbieben oder ihn als Regempender triere, hobs ich noch harver IX. 17. 2: 22. 2: 41. 3: 49. 3: 57. 1: 65. 5. 24: 69. 9: 74. 3. 7: 88. 6: 89. 1: 96. 14: 97. I7: 108. 9: 108. 10. — Vgl. noch Taitt, S. II. 4, 9: 2. sodann anten den Exones über Soma und den Mand, und Bergaigne Rei verligtet IS, XII. 214 fg.

<sup>7 &</sup>quot;Wer beim Some tieben complangt und wer nicht, Beide kennenen herrn: sie kommen herrn jene Herrlichkeit aufmehnenen." Şatapatha Br. II. 2, 3, 1.

ebenen Flache des Opferplatzes, der hochstgelegenen der Umgebong, banmlos aber reich an Graswuchs, brennen die drei Feuer mit Opfergras amstreut1). Zwischen ihnen, am nächsten dem östlichen für die Darbringungen bestimmten, liegt die durch Ausgraben vertiefte, grasbestreute Flache der Vedi, ein längliches Viereck mit eingeschweiften Seiten. Hier aud dort sieht man allerhand Schuppen, die Pfosten, an welche die Opforthiere gebunden werden, die Sitze und Feneraltare der einzelnen Priester. Gefasse für Sprengwasser und Weilewasser aller Art, die Pressgeräthschaften, Kübel und Schalen für den Soma. Dazwischen die Menge der still oder mit gemurmelten Sprüchen ihre Verrichtungen treibenden Priester. denen Diener und Nebenpersonen aller Art zur Seite stehen; der Opferherr selbst mit seiner Gattin, abgemagert von den Entbehrungen der vorbereitenden Weihen. Die Handlung, der durch viele Tage die verschiedensten Zurüstungen voraugegangen sind, beginnt in erster Morgenfrilhe mit der Litanei an die frühwandelnden Gottheiten. Bald ist man mit der Bereitung und Darbringung von Opferknehen und Milehspenden beschäftigt, buld mit dem Opfer der elf Ziegenbocke an verschiedene Gottheiten, bald mit dem Pressen der Somapflanzen, der Reinigung des gewonnenen Tranks, mit mancherlei Mischangen, Hin- und Hergiessen in verschiedene Gefässe, Spenden des Soma an die Götter und Genuss des den Priestern zukommenden Antheils; dazwischen giebt es Befehle des einen Priesters an den andern, gegenseitige Zurufe, Sicharfassen, Reverenzen vor den Feneraltären, weihende Berillirung von Gefässen oder des eignen Körpers, Austheilung von Geschenken des Opfernden an die Priester - von Rinderu,

<sup>\*)</sup> Ich wage für jetzt kein Ertheil darüber, inwieweit beim Sammepfer die Verwendung des aus Backsteinen gemanerten Feneraltare, dessen twestruction von der jüngeren veilischen Thombogie en einem Hauptprachhattek ritueller Gebeigunfschrämerei umgestaltet worden ist (Weber, Iml. Studies XIII, 217 (gg.), in die älbere Zeit anräckverlegt worden kann.

Rossen, Gold, Kleidern. Die Reimgung des beiligen Trankdurch das Sieb von Schafhaar begleitet der eintömige, in wenigen Noten sich bewegende Gesang der drei priesterlichen Sanger, die neben einnuder sitzen, den Blick unverwandt geradeans auf den Horizont gerichtet. Sitzend tragen auch die recitirenden Priester vor, denen der Adhvaryu, der vornehmste Verrichter der eigentlichen Opferhandlungen, gegenubersitzend mit dem Zaruf Om ("Amen") respondirt - Jene Recitationen, in welchen unter stereotypen Wendungen und gekunsteltem Spiel mit Rathseln und Geheimnissen mancher Gedanke voll sinniger Poesie, manches Wort voll kühner Schönheit bervorleuchtet, gerichtet an die unsichtbaren Zuhörer, die auf der Opferstren sitzend gedacht werden: die gesammten Göttersehaaren sammt den Götterfrauen, vor Altem Gott Indra, der mit seinem Falbengespann herbeigekommen ist, ungehemmt durch die Anrufung andrer Opferer, sich an dem ihm winkenden Rauschtrank gütlich zu thun. So ziehen sich die Handlungen und Vortrage den Tag über nach der dreithelligen Reihenfolge der Morgenpressung, der Mittagsund der dritten Pressung hin, bunt durch einander Riten alter und junger Herkunft, Anrufungen an Götter, die eine Neuschöpfung des indischen Geistes sind, und an solche, die der Vergangenheit des indorranischen oder indoeuropäischen Volkslebens entstammen - sie alle untermischt mit noch Achterem, mit Zanberhandlungen, welchen der rohe Stempel fernster, wilder Vorzeit noch nicht vollkommen verlöscht anhaftet.

Riten für die Anlasse des Familienlebons. Wir wenden uns weiter dazu die hauptsächlicheren unter den Culthandlungen zu überblicken, welche die Ereignisse des Familienlebens begleiten, wobei wir — soweit eine derartige Trennung möglich ist — nicht die ausserhalb unsere Aufgabe liegende familienrechtliche, sondern eben nur die eultgeschichtliehe Seite dieser Handlungen beräcksichtigen wollen. Wir beginnen mit der Hochzeit.

Die neueren Untersuchungen') haben es wahrscheinlich gemacht, dass die indische Hochzeit - und ich glaube, dass dasselbe im Ganzen auch von den übrigen Feiern dieses Kreises gelten wird - die indogermanische Ferm der Riten) in der Hauptsache bewahrt. Wahrend nur spärliche Reste an die uralte Raubebe erinnern, drücken die Hochzeitzgebräuche des Veda vielmehr die vielfach auf einem Kauf beruhende oder doch mit Spuren des Franenkanfs behaftete, in friedlich welhevoller Ordnang sich vollziehende Vereinigung des Mannes mit der Frau aus, die ihm untergeben und dech in hoher Achtung - wenn auch nicht immer als einzige Genossin - neben ihm stebt: daza ferner das Vertreiben aller unholden Machte, das Herbeirufen gemeinsamen Glücks durch lange Juhre und gesegneter Nachkommenschaft. Im Ganzen bewegen sich begreiflicherweise die Hochzeitsbräuche - und dies gilt auch von den andern Ceremonien verwandter Art - mehr auf dem Gebiet des Zaubera als auf dem des Opfercultus3). Die Handergreifung gab die Benut in die Hand des Catten: der Stein; den sie betreten musste, theilte Ihr die Ihm eigne Festigkeit mit; die sieben Schritte, die sie vom Gatten geführt zu thun hatte"), und gemeinsamer Genuss von Opferspeise begründeten Freundschaft und Zusammen-

<sup>7)</sup> Joh vermine vor Allem auf L. e. Schrontler, die Hochseitelnünche der Leten und einiger under fünsische urrischer Völkereitaufen in Vergleichung und demm der indegermanischen Völker (Herliu 1888). M. Winternitz, das abindische Hochseitspünell (Winn 1892), und dan aufben in den Transactions of the International Fulklure Congress (Landon 1892), 2016.

<sup>7</sup> Sales after disselbe numentifich Wint mitz Hachmitteituell I fa-

<sup>7)</sup> Ich michte lieber nach diesen Kategorien scheiden als mit Winternitz [Hochzestermed] 57) wach deuen des "Creifacts" und der rebgiesen Acte.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Vgl. über die sieben Schritte als Begründung eines Fraundschafte bundes oben 5.186 Ann. 1; Hans in den Ind. Stad. V. 321; Writternitz Hoobs startfull 55; Transcrieus 270.

gehörigkeit; war dunn die Braut vom elterlichen Hanse in das des Gatten himübergeführt, wurde durch das Niedersitzen auf einem rothen Stierfell und durch den auf ihren Schoess resetzten Sohn einer Fran, welche nur männliche lebende Kinder geboren hatte, Segensfülle und insonderheit die Hoffnung auf gesunde mannliche Nachkommonschaft in sie gelogt. Die Verehrung der Götter steht bei diesen Riten mehr im Hintergrunde. Am nachdrücklichsten wandte sie eich an Agni, don mit dem Leben des Einzelnen und der Familie am engsten verwachsenen Gott1). So fand eine dreimalige Umwandlung des Feuers statt\*), des göttlichen Zeugen der Eheschliessung, der dann als häusliches Feuer das junge Paur in das neue Leben hinein und durch dies Leben hindurch zu begleiten hatte. Auch verschiedene Opferspenden wurden dargebracht; dass aber bei diesen eine wirklich eingewurzelte Beziehung auf bestimmte die Ehe segnende Gottheiten im Ganzen wenigstens nicht obwaltete, ist deutlich eichtbar. Beispielsweise lautete zu einer der hervortretendsten unter diesen Spenden, dem Opfer gerösteter Körner aus den hohl zusammengelegten Händen der Braut, der vom Brantigam zu sprechende Spruch: "Körner strenend spricht dies Weib: Mochte ich den Verwandten Heil bringen! Mochte mein Gatte lange leben!" - eben nur ein ganz allgemeiner Segen, in welchem von dem Gefühl des Verbundenseins mit concreten, persönlichen, das eigne Wohl und Wehe lenkenden Mächten nichts zu spuren ist.

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 131.

<sup>\*)</sup> Wanigetone für nie Kupfindung der vedeschen Zeit eine dem Agni slargebrachte Verehrung; ursprünglich wird es sich um einen Lustrationszuder gehandeit haben.

<sup>5)</sup> Nach der Fassung des Şānkhāyana (Grbys I, 14, 15. Ebened hpastamha G, V, 6; Hirapyakeşin I, 20, 4. Etwas anders allerdings Asralāyana I, 7, 13; Paraskara I, 6, 2; Gabbila II, 2, 6 fg vgl. oben 5 151.

Man kann schwerlich sagen, dass sich die zahlreichen, bald diesen bald jenen Gott in flüchtiger Aurufung nennenden, hald diesen bald jenen Zanbersegen spendenden Verse und Sprüche, von welchen das Hochzeitsritual durchsetzt ist, weit über das Niveau dieses Segensspruchs erheben. Am meisten, aber zugleich im wenigst erfreuliehen Sinne entiernt sich von dessen Ten der eigentliche Hochzeitshymnus, das Survalied1), welches bei der Hochzeitsfeier von einem Brahmanen vergetragen wurde. Es war ein in der jungeren gevedischen Zeit entstandenes Lied von der Hochzeit der Sonnenfran Surva mit Soma - mit jenem mystischen Soma aden die Brahmanen kennen, von dem Keiner geniesst", dem Mondo: ein Lied voll leerer priesterlicher Geheimnisskramerei, aller Poesie entbehrend, die das Glanzbild des himmlischen Gattenpaars mit den Hoffnungen irdisch hänslichen Glücks in sinnige Verbindung zu setzen gewasst hatte. So führt, entsprechend der ganzen Stimmung des indischen geistigen Lebens, die Richtung, in welcher sich das vedische Hochzeiteritual von dem der indogermamschen Vorzeit fortbewegt, weder in Jene Sphare freier Schönheit, in welcher die griechische Hochzeitsfeier, noch in die Regionen des ernst bestimmten rechtlichen Denkens, in denen die römische ihr Dasoin hat\*); es ist der Wust und Wortschwall der priitentiosen priesterlichen Phrase, die sieh anschiekt Alles zuzudecken, die Acusserungen natürlich menschlichen Empfindem immer mehr zu übertönen.

Auf die Hochzeit folgt auch in Indien wie bei so vielen Völkern eine Frist der cheliehen Enthaltsamkeit, welche sich durch drei Nachte erstreckt; es scheint dass diese ursprünglich den Zweck hatte, die der Vereinigung Gefahr bringenden

<sup>1).</sup> Vgl: ubun. S. 184.

<sup>4)</sup> Ich glaube, dass Leist, Allusisches jus gentium S. 154, viel an well in dem Bestreben gelet, den indischen Hergang mach sobarfen juristischen Begriffen an eunstruiren.

basen Geister zu ermüden und abzulenken!). Sühmspenden am vierten Tage bezeichnen das Ende dieser Frist; sie vertreiben alle verderblichen Krafte, die in der Frau wohnen; die gattentödtende, die sohnlose, die den Heerden schadende.

Die währund der Schwangerschaft und dann nach der Geburt und wahrend der Kindheit für das Gedeihen des Kindos zu vollzichenden Biten tragen ganz denselben überwiegend zauberhaften Character wie die Hochzeit; eigentliche Opferhandlungen troten wie bei jener zurück. Eine der Schwangeren in die Nase gestreute pulverisirte Zaubermediein verleiht der Leibesfrucht männliches Geschlecht. Im vierten Monata) der ersten Schwangerschaft wird die "Scheitelziehung" vollzogen: mit einem an drei Stellen weissen Stachelschweinstachel!) wird das Haar der Fran gescheitelt!). Unreife Edumbarafrüchte werden ihr umgebunden, ohne Zweifel ein-Symbol der noch unreifen Leibesfrucht, welcher die saftreiche Falle der Udumbarafeige mitgetheilt werden soll. Auf die Geburt folgen dann später Riten, die dem Kinde Verstand und langes Leben verleihen, die seinen Speisegenuss weihen, vor Allem - nach vermuthlich indogermanischer Sitte\*) am

<sup>1)</sup> Vgl. abin S. 417.

<sup>9</sup> Nach singen Terten in spateren Stadion.

<sup>1</sup> Vgl. Kary, V. 2, 15; Kaue, S. 20, 12.

<sup>4)</sup> Was badeutet diese Schesteling? Let de vins Variante en der bet vielen Välkern sich findenden Aenderung der Hauttracht bei der Hachreit, die für Indian auch Kaus. Sutra 79, 14 (cd. Av. XIV. 1, 55 fg.; Ind. Stad. V. 105 fg.; v. Schrönder, Hachreitsberauchs der Exten 114 fg.) bewengt? Soll ursprünglich durch die veränderts Hauttracht die Frau den indrohauslen treistern unkenntlich gemacht nurden (rgl. Frauer, Journal of the Authrophastische of Gr. Beitein und Ireland XV. 198)? Oder sollen die häum Mackte, die vom Scheitel har in Kopf und Körper eindringen könnten 1926 Av. IX. S. 115, abgrandert verden? Oder soll der Seule des Kinden der durch das Haur gehommte Einteit erleichtert wurden? Dass die Pran Ahltend der Schwangerschaft das Haur nieht han tragen soll, wird von der Insel Geiches berichtet (Phase, das Weilt I, 486).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Siehe Kung) in den Philol, Ablile für Schmitzer-Sidler 05 A, 60, 914-2-berg, Billigien der Verla.

zohnten Tage nach der Geburt, am Ende der durch diese herbeigeführten Unreinheitsperiode - die Namengelning. Im dritten Jahr!) wird as dem Kinde die Ceremonie des bekanntlich auch bei vielen Naturvälkern mit religiöser Weihe ausgestatieten Haarschneidens\*) und die Herstellung der seiner Familie eigenthümlichen Haartracht vollzogen. Während ueben dem Fouer Schusseln mit frucht- und gedeihenbringenden Substanzen wie Stierdanger, verschiedenen Getreideurten und dgl. stehen, benetzt man das Haar des Kindes mit lauwarmen Wasser, steckt eine Anzahl Grashalme in dasselbe") und schneidet es dann ab, in vier l'ouren auf der rechten, in dreien auf der linken Seits. Das abgeschnittene Haar wird auf den Stierdünger gethan und mit diesem an einer kränterreichen Stelle, in der Nahr von Wasser oder in einem Kuhstall vergraben. In ahnlicher Weise folgt spilter für den Sechzelmahrigen die Ceremonie des Bartscheerens.

Die wichtigste aber der Weihen, die für den heranwachsenden Knaben oder Jüngling zu vollziehen sind, ist das Upanayana, die Einführung beim Lehrer; ihr mitssen wir eine etwas eingehendere Betrachtung widmen.

Das Upanayana soll, entsprechend den drei Kasten, im achten, elften, zwölften Jahre von der Empfangniss an gerechnet vollzogen werden; man darf es aber bis resp. zum

<sup>1)</sup> Dies die variantsalamie Amalos; die Varianten fabre ich nicht auf.

<sup>2</sup> Vgt ohon S 400.

baim Harrschneiden jam den Jundech Gracciencia; 1893) nichte sehem zie die Fiction, ders zum zieht das Hast verletze somdern mit die Gracciencia; 1893) nichte sehem zie die Fiction, ders zum zieht das Hast verletze somdern mit die Grac An das Gras werd dar Sprach gerichtets "Krant, beschütze ihn", an das Morest" "Aat, verletze ihn nicht"; zwei Sprache, die zieh ganz slomer beim Umhasen des zum Opferpfahl bestimmten Stammes (Sichwalt, Thiorpophe 6) und beim ersten Schuitt in den Körper des getästischen Opferhaers (ebendus, 111 fg.) finden, beidemat offenbar in derselben Alisieht, das Udium des Verfatzens von dem Valisieher abenwanden. Vgl. Satapatha Br. III. 6, 4, 191 § 2, 12

16., 22., 24. Jahre verschieben: künstlich zurechtgemachte Zahlen, welche unzweifelhaft auf der Sylbenzahl der den drei Kasten und ihren Schutzgottheiten entsprechenden Metra berührte Ordnung durch, wenn für den Brahmanen neben dem achten Jahre auch — in jene Zahlenspielereien nicht hineinpassend — das zehnte angegeben wird!).

Am heiligen Feuer') steht der Lehrer, zwischen ihm und dem Fener der Kushe, gebadet und geschmückt, mit geschorenem Haar. Der Lehrer schlingt nur ihn dreimal rechts herum den Gärtel, der, wie der begleitende Spruch sugt, wor bosom Wort behittet, als ein Klarmittel die Farbo mis reinigt, mit dem Ein- und Ausathmen Kraft gewinnt: die freundliche Gottheit, die glückbringende 1). Wie bei der Hochzeit der Brantigam die Hand der Braut ergreift, so fasst hier der Lehrer die Hand des Schulers; dann lasst er ihn sich rechts herum drehen und legt die eigne Hand über seine Schulter, so dass sie die Stelle seines Horzens berührt; die zugehörigen Sprüche drücken aus, dass er damit des Knaben Herz in seinen Willen nimmt: "meinem Denken folge dein Denken; meines Wortes freue dich von ganzer Seele; Brhaspati verbinde dich mir')". Es findet sich auch die Angabe. dass der Lehrer dem Knaben zu seinem gewöhnlichen Namen

<sup>1)</sup> Sankhayana G. II. 1, &

<sup>7</sup> Unber dessen ursprüngliche Bedeutung bei diesem Act vergleiche wan oben S. 339.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Dum Gürtel fegt die Sprachliteratur besondres Gewicht holliger mystischer Macht bui. Man vergleiche mamontlich Athervaveda VI, 13%, we die speciale Beziehung zwischen Gürtel und Schülerschaft sehr dentlich ist der letzte Vers derr hattet: "Du, den die alten Bahis, die Schöpfer der Wesen, aleh ausgehanten haben, schlinge dieh um mich, o Gürnel, dass ich lange leben moge."

<sup>1)</sup> Ebenen bei der Hochteit (Parnekars I, S. S), sur dess dert meht Biha-pari, der Gott brahmenbeher Weisheit, -indeze Prajapati, der Gott der Nachhemmenzengung, genannt wird.

noch einen undern, vom Namen eines Gottes oder eines Gestires abgeleiteten oder auf seine Gens bezüglichen giebt, der bei feierlichen Begrüssungen anzuwenden ist<sup>1</sup>). Schliesslich ertheilt der Lehrer ihm die Anweisung: "Ein Schüler (brahmoearia) bist du; lege das Holzscheit an; geniesse Wasser; verrichte den Dienst; schläfe nicht bei Tage; hemme die Rede bis zum Anlegen des Holzscheits." Damit ist der Knahe in die Lehrzeit eingetreten. Er hat während derselben strenge Keuschheit zu beobachten, aich gewisser Speisen wie des Honigs und Fleisches zu enthalten!), morgens und abends Holz in das heilige Feuer seines Lehrers zu legen und um Nahrung bettelnd durch das Dorf zu gehen. Vor Allem aber hat er den Veda und zuvörderst die das Vedastudium einleitende Sävitrt zu lernen, den Vers, in welchem Gott Savitar gebeten wird, die Gedanken des Menschen rege zu nachen<sup>3</sup>).

War diese Weihe des Upanayana empfangen hat, ist em "Zweimalgeborner"; auf die erste, physische Geburt ist die geistliche Wiedergeburt gefolgt. "Der Lehrer", sagt ein Brahmana"), "indem er dem Knaben die rechte Hand autlegt, wird schwanger; am dritten Toge mit dem Vortrag der Sävitri") wird der Brahmana geboren." Von jetzt an gilt der Knabe für fülbig, von den Resten der Opferspeisen zu geniessen").

Die hier beschriebene Ceremonie des Upanayana wird im Rgveda nicht auch nur andeutungsweise berührt. So

<sup>5</sup> Goldelle H, 10, 23 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Şarapetha Brühmens XI, 5, 4, 18, Apastamba Dhorm, I, 1, 2, 23; Guntama II, IB etc.

by Vgl. oban S. 64 Anna Z.

<sup>9</sup> Satupathe Br. XI, 5, 4, 12, rgl. Attorreredo XI, 5, 3. Anders Sat. Br. XI, 2, 1, 1, we so far the sweate Galant erkinet said, weath the Option such thin consign expl. data Tairt. Rr. I, 1, 2, 8.

b) Der dentis Tag nach dem Upamyana wurde von Vielen für sien Vortrog der Sävitir gewählt.

<sup>9</sup> Katy, V, 6, 20 Comm.; Gobbile III, 8, 12,

könnte man, wenn man ausschlieselich den vedischen Standpunkt einnimmt, geneigt sein sie für eine junge Neubildung
zu halten, die auf dem Boden der vedischen Schulinstitutionen
erwachsen und allein in deren Zusammenhang zu deuten wäre.
Um so lehrreicher ist es zu beachten, wie durch die Huranziehung ausservedischer Materialien das Ganze in ein völlig
veründertes Licht gerückt wird; aus der Sphäre des brahmauischen Unterrichts werden wir herausgeführt, um die Vorgeschiehte des Upanayans in den Familieninstitutionen primitivster Vorzeit sieh aufhellen zu sehen.

Schon die avestische Ceremonie der Umgürtung mit der heiligen Schaur, durch welche der Fünfzehnjährige in die Gemeinde der Zoroastrier aufgenommen wird!), verbürgt, indem sie sich als gemeinsamen Ursprungs mit dem Upanayana erweist, dessen Herkunft aus ferner vorvedischer Vergangenheit. Weiter aber finden wir wesentlich gleichartige Riten geradezu über die ganze Erde verbreitet bei den Naturvölkern wieder. Es handelt sieh um die Anfnahmefeier des heranwachsenden Knaben in die Gemeinschaft der Manner, mag diese Feier nan mit der Erreichung der Pubertät in Varhindung stehen oder nicht"). Ganz wie beim vedischen Upanayana findet sich bei den verschiedensten Volkern auf diesen Act die Vorstellung einer zweiten Geburt angewandt. "Der Gedanke scheint zu sein", sagt Frazer") in Bezug auf einen australischen Stamm, "dass hier eine zweite Geburt oder der Anfang eines neuen Lebens für den Novigen stattfindet; darum emplangt er" - ganz wie in Indien - "einen neuen Namen zu der Zeit wo er beschnitten oder ihm der Zahn ausgeschlagen oder das Blut seines Clans über ihn aus-

<sup>5)</sup> Sions Golger, Ostimaische Cultur 238.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Siebe Lipport, Calturge-schichte II, 310 fg.: France. Totalical 28 fg.: Plane, due Kind<sup>3</sup> II, 441 ff.: Kulincher, Zeitscher für Ethnologie XV, 191 ff. und die soustage reichkaltige ethnologische Limitati.

<sup>9</sup> A. a. O. S. 47. Vgl. Kuliselmr a. n. O. 195, 199.

gegossen wird. Unter den Indianern von Virginia und den Quojas in Africa gaben die Jünglinge nach der Jünglings weihe vor ihr ganzes früheres Leben (Eltern, Sprache, Sitten) vergessen zu haben und mussten Alles wieder lernen wie neugeborne Kinder." Vielfach ist diese Weihung mit Tabus mannichfacher Art in Bezug auf Spessegenuss verbunden!) ganz wie in Indian; das Haarscheeren des indischen Knaben lässt sich vielleicht mit der Herstellung der das Clambzeichen bildenden Haartracht bei den Naturvölkern vergleichen!); das Umlegen des Gürtels kehrt bei vielen der letzteren ganz in der Weise des vedischen Rituals als Bestandtheil der Pubertätsweihe wieder: dem Jüngling wurde die für sein Lebensalter characteristische Trucht verliehen; auch das Ertheilen gewisser Verhaltungsmaassregeln, welches beim vedischen Upansyana begegnet, ist ein weit verbreiteter Zug-

Es bleibt meh alledem kein Zweifel — von ethnologischer Seite ist dies längst erkannt worden!) —, dass das
Upanayana nichts ist als die speciell vedische Form der uralten Jünglingsweihe. Die Aufnahme des Knaben in die
Gemeinschaft und zu den Unternehmungen der Manner hat
sich in der geistlichen Atmosphäre des Brahmanenstandes in
seine Aufnahme zur heiligen Wissenschaft des Veda umgesutzt und ein entsprechender Character hat sich dem Ritus
aufgeprägt; insenderheit haben, da es sich nun um die Begründung einer gewissen Form der Lebensgemeinschaft
zwischen Lehrer und Schüler!) handelte. Riten sich eingedrängt, die dem Ceremoniell der eine ähnliche Gemeinschaft

<sup>9</sup> Prant 44.

<sup>7)</sup> Duch vgl. oban 5, 426.

<sup>7</sup> Siche Lippert n. n. C. II, 849.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Diese beiden eind die eineigen Hauptpersonen, Dass die Feier einen zu völlig privaten Chacooter teugt, ist für die Abbiassung des gentelicischen und politischen Zusammenhaltens jedenfalls in der Jüngeren vedischen Zeit, aus der unere Quellen stammen, characteristisch.

begründenden Hochzeit eutstammen. Aber hinter diesen Neuerungen kann sich der uralte Kern der Handlung, durch welchen diese in eine Reihe mit der africanischen, australischen, americanischen Jünglingsweihe tritt, dem geübten Auge nicht verbergen.

Dem Upanayana entspricht am Ende der Lehrzeit das Samavartana, "die Rackkehr"; der Hauptbestandtheil dieses Rims ist ein bereits oben (S. 409) erörtertes Bad, das offenbar als die Qualität des Brahmanenschülers wegspülend gedacht ist. —

Hier ware schliesslich von den Begrabnisseeremonien zu sprechen. Es schemt jedoch zweckmässig, dieselben an anderm Orte, im Zusammenhang mit der Erörterung des Glaubens au das Leben nach dem Tode und des Todteneultus zu behandeln.

Riten für Anlässe des öffentlichen Lebens. Indem wir zu einigen hervorragenderen der auf das offentliche Leben bezäglichen Riten übergehen, muss an die oben (S. 370) dargelegte Thatsache erinnert werden, dass als handelndes Sub-Jeet bei diesen Riten, als Darbringer dieser Opfer nicht der Stamm, das Volk als solches, sondern auch hier durchaus nue der Einzelne, in diesem Fall im Ganzon der König gegolten hat. Im Wesentlichen wiederholt sich hier das schon bei der Besprechung der Hochzeit hervorgehobene Vorhältniss, dass gegenüber den Opferhandlungen im engeren Sinne Riten, denen vielmehr das Wesen von Zauberhandlungen zukommt, im Vordergrunde stehen; eine sehr natürliche Erscheinung bei Feiern, die nicht sowohl die Gnade der Gotter im Allgemeinen erregen als vielmehr dem Menschen ganz bestimmte Krafte, bestimmte Erfolge gewinnen sellen und daher so direct und so concret wie möglich die Bemühung um das zu erreichende Ziel zum Ausdruck bringen.

Den König weiht zu seiner Würde eine feierliche Salbung oder genauer Begiessung (abhisheka; zu höherer Machtfalle

erhebt ihn eine weitere Handlung, die Konigsweihe (rajasaya)1). Beide Ceremonien, in der altesten Ueberlieferung nicht erwähnt, mögen ihre volle Auspragung erst in jungerer vedischer Zeit empfangen haben; die Zauberhandlungen, welche die Hauptbestandtheile bilden, scheinen doch durchaus alt. Die Feiern sind mit Somariten in Verbindung gesetzt: an kanuein alter Gebrauch sein, dass bei königlichen Festen dieser Art der heilige Göttertrank bereitet und genossen wurde. Der König empfängt die Salbung auf einem Sessel sitzend, welcher ans dem Holz des Udumbara-Feigenbaums - des Baums, der für den Inder alle Nahrungsfülle verkörpert gezimmert ist. Den Sassel bedeckt ein Tigerfell. Ein Becher gleichfalls ans Udumbaraholz enthält eine Flussigkeit, die aus verschiedenen Bestandtheilen von mannichfacher Kraft und segensreicher Bedeutung wie Butter, Honig, Wasser aus einem Sonnenregen u. s. w. gemischt ist: mit dieser begiesst man den König und theilt ihm dadurch alle Jenen Substanzen innewohnende Macht und Fulle mit. Beim Rajasuya kommt zu einer ahaliuhen Salbung4) noch eine grössere Reihe weiterer Riten hinzu, welche dem König Erfolge aller Art sichern sollen. So findet sich ein Bentezug, der auf eine Kuhheerda gerichtet ist, nach einer andern Version das Abschiessen von Pfeilen auf die schwachen Verwandten des Königs und Ausplünderung derselben, ferner ein Würfelspiel um eine Kuh, bei welebem der König offenbar als Sieger zu denken ist?).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Die auf den Abhisbeka wie auf den Rajassyn bezoglichen Materialleu eind souffderlich beleastelt von Webert, Union die Königsweihe, den edje-eige (Abh. der Berl. Akademie 1893).

bervor, dies die Durchträukung des Körpore mit der beireffendes Substandas entscheidend Wichtige ist. Der König mass sich mit einem Hare der sehwarenn Antdopa (vgf. oben S. 200, 402) die Ffüssigkeit einschnächen in darf ein Jahr lang seine Harre, die von derselben sunschaft und anneist horfelert einel, nicht achurren Jassen u. s. w. (Weber, Rajasäya 53, 80).

<sup>5)</sup> Walter a, a, O, 56 to, 182, 69,

— Für noch erhabener und wirksamer als die Feier des Rajasaya gilt die des Väjapeya ("Krafttrunk")!). Bei ihr steht ein Wagenrennen im Vordergrunde, in welchem natürlich der Opferer siegt: offenbar ein Zauberaet bestimmt ihm die rasche Kraft (roja), die in dem laufenden Pforde am sichtbarsten verkörpert ist, mitzutheilen. Daran schliesst sich das bereits oben (S. 88) erwähnte Aufsteigen zur Sonne d. h. zu einem die Sonne darstellenden, aus Weizenmehl gemachten Radkranz, welchen man auf den zum Anbinden der Opferthiere bestimmten Pfosten gelegt hat. Der wieder herabgestiegene Opferer empfängt dann ähnlich wie bei den vorher besprochenen Feiern eine Salbung").

Der höchste sacrificale Ausdruck königlicher Macht und königlichen Glanzes ist das Rossopfer (asvamedha)<sup>3</sup>]. "Er ist über die ganze Erde siegreich herungezogen und hat das Opferross dargebrucht": dies die stehenden Worte eines Textes, welcher von der Grösse der sagenberühmtesten Könige rodet"). Wie berührten sehon oben (S. 306), dass dies Opfer seinem eigentlichen Wesen nach nicht ein Dankopfer für gewonnene Erfolge ist, sondern ein allerdings nur nach solchen Erfolgen statthaftes Bittopfer, welches sich auf, die Erfullung aller höchsten Wünsche eines Königs richtet. Wenn als Empfanger dieses Opfers in den Ritualtexten die Götter in ihrer Gesammtheit unter besonderer Hervorhebung des Prajapati") erscheinen, so hat sich daneben die Spur einer andem Auf-

U Siehe Wucher, Teber den Välapaya (Sitzmerch, ther Berl, Akada, 28, Juli 1892). — Diese Peier komme abrigane nicht allein von Königen bullen und auch der Brothmenkante rolltenen und auch der Brothmenkanten rolltenen und auch der Brothmenkan

I lieber das an dies sieh auschliesende Speisvenhot is obsu S. 11 L.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. manutlish Hillsbrandt, Nationale Opfer in Aft-Imhou (Festgrass as Bookshingk 10 (g.).

<sup>9</sup> Aitmoya Hr. VIII, 21 fg.

<sup>9)</sup> Desseu Rolle selbstyrrathadiich night all sein kann.

fassung bewahrt: Verse, welche von den Rossopfern alter Könige berichten), sprechen mehrfach davon, dass das Opfer Indra dem Vetratödter dargebracht ist: die nitchstliegende Gottheit für eine Feier, die sich ganz und gar in der Vorstellungssphäre kriegerischen Heldenthums bewegt. Das königliche Thier<sup>1</sup>), das Ross als Opferthier deutet, wie wir bereits ausgefährt haben (S. 356), auf die kräftige Schnelligkeit hin, welche der König zu erlangen oder in sich zu mehren wünscht und deren vernehmster Träger unter den Thieren eben das Ross ist.

Beim Bade des Opferrosses, welches dieses zu seiner heiligen Bestimmung weilte, musste ein Mensch von verächt licher Herkunft einen "vieraugigen Hund" d. h. einen Hund, der neben den Augen zwei angenähnliche Flecken hatte – offenbar ein Symbol feindlicher Machte") — mit einer Keule todtschlagen"); den liess man im Wasser unter das badende Ross schwimmen. "Wer dem Ross nach dem Leben trachtet, den trifft Varanas Plage", hiess dazu der Spruch. Nachdem das Ross seine Weihe empfangen, liess man es ein Jahr hindurch frei im Lande umher laufen; ein Gefolge he-

In Jun Abschultt Şatapatha Br. XIII. 5, 4.

<sup>2) &</sup>quot;Ein Attribut dur Königewürde eind die Kosse", engt ein beddhistischer Text, der den Gennes von Bessfleisch verbietet. Mahavagge (Vincya Pitaka) VI, 28, 11.

<sup>9</sup> Doch sieha Ann. L.

<sup>\*)</sup> Vierforige Hambs' treten auch als Hunde des Tedtengottes sal-Sie finden sieh als grüsterverscheunhaufe oder geüstersichtige Thiere (vgl-Atherverede IV, 20, 7, wo das Zauberkraut welches grüstersichtig micht, das Auge der vleräugigen Hamilin' genannt wird) in Iran wie ber amlers indegermanischen Volkera (s. E. H. Mayer, Deutscha Liu, Zeutag, 1829; Sp. 1105). Es ist deukber, dass die Tödtung dieses Hundes bei der Weste des Opfern des iraprünglich, abwelchend von der im vorliegenden himal ihr beigelegten Deutung, den Zweck hatte dem Ross einen Schutz gegen geisberhafte Nachstellungen mitzugeben; darum musste er an dasselbe benochwimmen.

waffnoter Junglinge begleitete und bewachte es. Daheim erfüllten unterdess mannichinche Opfer, der Vortrag solenner. Erzählungen, Gesang und Lantenspiel den Opferplatz; Jung und Alt, Hoch und Niedrig nahm an den geprängereichen Feiern Theil. Endlich war das Jahr verflossen; immitten des Prinks einer dreitagigen Somafeier wurde das Ross, umgeben von einem Gefolge zahlreicher Opferthiere, dargebracht'). Zu dem todten Ross musste sich die oberste Gemahlin des Kanigs legen; man bedeckte Weib und Thier mit einem Gowande: es ist klar, dass es sich hier um einen Zauber handelt, welcher Fruchtbarkeit der Fortpffanzung erwecken und dieselbe mit dem vom Rossopfer ausgehenden Segen , durchtrauken sollte. Zwischen den Priestern und den königlichen Fragen sammt ihrem Gefolge wurden unzüchtige Scherzreden gewechselt - ein zu ritueller Festigkeit gelangtes Stack alten Volk subermuths? oder eine Art possenhafter Unterhaltung der unsichtbar anwesenden Götter, oder auch dem Fruchtbarkeitszauber zugehörig? Ernstere Reden wechselten die Priester unter einander: Räthselfragen auf priesterliche Weisheit bezäglich wurden aufgegeben und gesöst. Welche Segunsfülle diesem Opfer, dem barbarenhaft grandiosen Prunkstück des vedischen Cults, innewohnend gedacht wurde, zeigt sich in der Zauberkraft, die man dem Wasser des nach dem Rossopfer vollzogenen Opferbades beilegte. Dies Wasser hat das Fluidum der dem Opfer eignen Heiligkeit in sich aufgemmmen: "nachdem der Opferer herausgestiegen ist, steigen Uebelthater hinein, die keinerlei Observanzen vollzogen haben: die neunt man rein durch das Rossopfer").

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Diem Opferthiere mogen füngere Ansechmückung seint der Egynda (l. 162, 2—4; 163, 12) weise um von einem Ziegenbeck des Päshan (vgl. allen S. 282), der das Opfer den Göttern ammeldet. Die Aufschlung der Priester aber ehmulas. 162, 5 weigt, dem des Semarineal schon dannte mit dem Rossopfer verbunden war:

<sup>7</sup> Katyayana XX, S 17, 18, Vgl. abou S 109.

## Zauberei und Verwundtes.

Den Opfercultus, den wir zu beschreiben hatten, fanden wir beständig mit Zauberhandlungen durchsetzt; es ist nothwendig, die Grundzüge des vedischen Zanberwesens hier zuammenhängend zu betrachten.

Dem Kenner der Zaubergebrauche, welche im Wessettlichen gleichartig bei den höher wie den tiefer stehenden Nationen erscheinen, wird die nachstehende Darstellung bestätigen, was für ihn kaum der Bestätigung bedurfen kaum dass auch die indische Ueberlieferung ein Exemplar eben jenes über die Erde reichenden Typus giebt. Kein Zweifel, dass wir hier ein sehr primitives Stratum religiöser oder wenn man will vorreligiöser Fürsorge des Menschen für sein Wohl erreicht haben; kein Zweifel, dass lange ehe man erhabens, das Gute und Bechte schützende Götter zu verehren angefangen hatte, man schädliche Geister durch Wassey und Feind vernichtete durch Vernichtung seines Bildes oder seiner abgeschmittenen Haare, Regen herbeizauberte durch Herstellung eines Abbildes von Regen und Wasserreichthum.

Auf den niedrigsten Culturstufen ist begreiflicherweise der Cultus des Opfers und der Anbetung — soweit er schon vorhanden ist — mit dem Betrieb der Zauberei auf das engste und festeste verbunden; der Priester ist zugleich Zauberer; ja er ist mehr dieses als jenes. Aber der spätere Verlauf der Dinge muss zwei Sphären auseinander ziehen, von welchen die eine, in der Bahn machtiger geschichtlicher Strömungen sich bewegend, durch die fortschreitende Gedankenentwicklung und nicht am wenigsten durch die Ethisiung des religiösen Wesens immer höber emporgehoben wird, die andre unbeweglich verharrend sich mit dem Character der Uneultur und Zurückgebliebenheit bekleidet. Ist diese Trennung von Cultus und Zauberei, man kann annähernd

anch sagon von Glanhen und "Aberglanben", schon in der vodischen Zeit vorhanden? Das Gegennberstehen einer Gebetshteratur wie der des Rgyeda") und der Zauberliteratur des Atharvayeda konnte dafar zu sprechen scheinen. Ich glaube dech, dass nahere Prufung diesen Schoin als irrig berausstellt. Wohl haben die sacrificalen Anrufungen sich früh als ein eigner literarischer Typus festgestellt, und diese Gebete an die grossen Götter boten dann wenig Gelegenbeit zur Erwähnung von Zauberpraktiken. Aber das Ritual derselben Opfer, für welche die Gebetsbymmen bestimmt waren, wird ens in den übrigen verlischen Texten beschrieben als von Anfang bis Ende durchsetzt von Zaubergebräuchen, deren Ansthung den Opferpriestern zufiel. Und, wie wir sahen, we immer Riten vorliegen, die sich an bestimmte Gelegenheiten anschliessen, auf bestimmte Zwecke richten und inscfere ein stärkeres Hervortreten des zauberischen Elements begunstigen, wie die Hochzeit, die Junglingsweihe, die konigliche Salbung, stellen diese in der That ganze Musterkarten von Zauber aller Art dar's; und immer bewegt sich dieser Zauber in Formen, die den Stempel höchster Alterthümlichkeit tragen. Sollen wir annehmen, dass die gevedischen Opferpriester, die Verfasser der alten Hymnen, wie auf einer vou Zanberwesen unberührten Insel inmitten all dieses aus ferner Vorzeit stammenden und andrerseits wieder durch die priesterliche Literatur der neueren Zeit hindurchroichenden Zanberthums gelebt haben? Gowiss nicht, sondern auch in rgvedischer Zeit war der Opferpriester zugleich Zauberer -

<sup>1)</sup> Man arimers sich, dass die Zanberhymnen in diesem Veda unbern zesemberslich in den Anhängen, ausserhalb der albesten und vornahmsten Schiehten der Sammlung erscheitung.

<sup>7</sup> Man kunn in der That angen, dass es etwase verfehlt ist die grousen Opfer das regulären Cultus in Gogennatz zu Zealbergebränchen an stellen, als wenn man sie etwa in Gogennatz zu Hochteite oder Bestattungsgebrunchen stellen wollte.

womit natürlich nicht gesagt sein soll, dass er der einzige Zauberer war -: wir würden uns von der Atmosphäre des vedischen Glaubens, einen falseben Begriff machen, wolhen wir aus auch nur in den vorgeschrittensten Geistern eine Aufklarung vorstellen, welche allein den Weg von Opfer und Gebet für gangbar erklärt, Zauberei aber als unwirksamen oder verwerflichen Aberglanben abgewiesen hatte. Vielmehr. bediente sich des Zaubers, wer Anlass dazu hatte und wer konnte. Nicht jeder Zauber freilich galt als gleich erlaubt. Wer in dem Geruch stand im Bündniss mit bösen Geistern tuckischen und gemeinschadlieben Zauber zu treiben, war selbatverständlich eine anrüchige Personlichkeit; un Ton der Entrüstung klagt der vedische Dichter!) über seinen Femd. welcher ihn, den Reinen, einen Zanberer und Genossen beier Geister nennt, sowie über den Zauberer, der sagt gieh bin rein": "Indra soll ihn schlagen mit seiner starken Waffet er soll um tiefsten fallen unter allen Creaturen." Es ist ein sehr begreiflicher Widerspruch, wenn solcher Zauber, wie er hier so heftig gescholten wird, oder ein ähnlicher nach unsern Begriffen nicht minder böswilliger an andern Textstellen unter den von den Frommen austandslos anerkannten und ausgeübten Praktiken begegnet. Gegen den, der in feindlicher Absicht ein Opfer darbringt, ruft man die Bundesgenossenschaft "der Zauberer, der Vernichtung, des bösen Damous" an: "die mögen durch Unrecht seine Wahrheit vernichten"?). Wer von zwei Menschen, die sich Trene geschworen haben, zuerst den Andern betrügt, bringt ein gewisses Zanberopfer dar: dann kann er weiter betriigen ohne dass Varuna ihn trifft"). Die Ritnaltexte sind voll von Vorschriften für den, der seinen Feind verderben will, und insonderheit für den

Bgyerla VII, 104, 16.

<sup>7)</sup> Atharvareda VII, 70, 2:

<sup>7)</sup> Taltz. Samb. II, 2, 6, 2.

Opferer, der seinem Opfer eine zauberische Wendung zu geben und dadurch Schaden zu stiften wünscht. Und wenn das Gesetzbuch des Manu unter verwerflichen Handlungen schadlichen Zauber sufführt, sagt derselbe Text doch auch, dass ein Brahmane gegen Uebelthater nicht beim Könige Beschwerde erheben, sondern dass er sie durch seine eigne Kraft niederwerfen soll: die Zanberformeln des Atharvaveda and die Waffe des Brahmanen, die er ohne Zögern gegen seine Foinde richten möge').

Die Machte, welche durch den Zauber für oder gegen das menschliche Wohl in Bewegung gesetzt werden sollen, aind nur zum Theil als Geister vorgestellt, als jone überwiegend tückischen und schädlichen Goister, von welchen oben (S. 262 fgg.) die Rede gewesen ist. Neben den Geistern aber - für das vedische Entwicklungsstadium wohl voranstehend vor ihnen - ist es noch eine andre Klasse von Wesenheiten, mit welchen der Zauber operirt: unpersönliche oder wenig persönliche Substanzen und Krafte, die mit den verschiedensten Wirkungsweisen ausgestattet bald selbständig existiren, bald andern Wesenheiten innewohnen, auf Wegen aller Art an und in den Menschen und was dem Menschen gehört gelangen, Glück und Unglück hervorbringen. Der allgemeinste Ausdruck der vedischen Sprache für solche Wesenheiten ist "Körper" (tank). Hunger und Durst sind Korper"); im Weibe, welches mit schadlich verhängnissvollen Eigenschaften ausgestattet ist, wohnt der "gattentödtende Korper", der "Körper der Sohnlosigkeit", der "Körper der Heerdenlosigkeit\*3). Oder os ist in noutralen Ausdrücken von diesen Substanzen die Rede: "was das Furchtbare an dir ist" - "das wodurch du eine Fehlgebarerin geworden

<sup>9</sup> Mann XI, 63, 32,

<sup>5)</sup> Taittierys Ar. IV, 22.

<sup>- 3)</sup> Sankhavana G. L. 18, 3,

bist" - "das Schlechtgeopforte beim Opfor", welches als gefalubringende Kraft im Opferpfesten wahnt und auf den Menschen, der diesen Pfesten berührt, übergeht 1. Ist eine solche Substanz in irgend einem Wesen verkörpert, wie die unbezwingliche, tigerhafte Kraft im Tiger, die Nahrungsfulle in der Kuh, so wohnt sie in allen Theilen dieses Wesens. in allem was ihm augehört, ihm that, mit ihm in Berthrung steht oder gestanden hat: nicht nur im Fleisch des Thieres. sondern in seinem Fell, in einzelnen Haaren, un Horn u. dgl., in Wurzeln, Stengel, Blattern, Blüthen, Samen der Pflanzen. Die Wesenheit des Wassers wohnt in Wasserpflanzen eder in Wasserthieren wie dem Frosch\*), die Kraft oder Natur des Ebers in der Erde, die von dem Eber anfgewühlt ist"), die Kraft des Blitzes in dem Holzscheit von einem Baum, welchen der Blitz getroffen hat), die Wesenheit des Heimathlandes in der Erdscholle aus dem heimathlichen Boden, welche der aus seinem Lande vertriebene Fürst beim Zauber für seine Rückkehr verwendet!). Der Mensch ist mit der Erde aus seinen Fussstapfen durch geheimen, zanberhaft wirksamen Zusammenhang verknüpft\*): das Bild, der Name trägt einen

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Kansika Sürra 102, 2; Athuryav, III, 23, 1; Hirupyakaqin G. I. 16, — Es and their nuclean die diesem Vorstellningskrebe nahasishombon Ausdrücks liekshest alakshest pilipinen urinneri.

Siche die von Bloomfield Contributions II., 26 fg. gemmingen Materialien.

<sup>31</sup> Iras cardinectato errebeim hante la sanberischer Verwundung.

<sup>9</sup> Z. B. Kamplin Sates 48, 37.

<sup>4)</sup> Kampika Saris 16, 31

<sup>\*</sup> Sinah aus der Fussepor des Feindes bei einem gegen denroffen gerichtsten Zaubert Kanalka Sütra 17, 45: Man vergleiche die Verwendung von Erile aus der Fussepor im mildarischen Zauber (Pleas, das Weit I. 349); die Zulis ünden verlagenes Vich wirder vermittelst Erde aus dessen Fussepor (Callaway Religious System of the Americka 345). Weitere Samulangen über Zauber mit der Fussepor hel den verschiedensten Välkeru a bei A. Lung, Myth, Ritsul, und Religiou I, 99 iz.

Theil der abgebildeten, der benannten Wesenheit in sich!). Ueberall zeigt sich das starke, für die niederen Culturstufen so eheracteristische Bewusstsein von der unbegrenzten Bedeutung des Zusammenhangs, der gegenseitigen Abhangigkeit, ja einer gewissen Identität aller durch irgend welche für die mödernen Begriffe noch so schwache Bande verknupften Wesenheiten; Jene Anschanungsweise, die mit der alten für uns kanm begreiflichen Macht des gentilieischen Gefühls zusammengehört oder genaner dies Gefühl als einen speciellen Fall in sich begreift.

Die wirkenden Substanzen können sich als körperliche Wesen hin und herbewegen, sich hier und dort niederlassen, diese und jene Gestalt annehmen. Achnlich wie mach einem avestischen Text der königliche Glanz des Yinz sichtbar in der Gestalt eines Vogels von ihm entflicht<sup>2</sup>), zeigt eine buddhistische Erzählung<sup>3</sup>) die Herrlichkeit (\*\*\*) des frommen Anathapindika von einem Ort zum andern, von dem Kazam eines weissen Hahns zu einem Juwel, von da nach andern Gegenständen hinüberflatternd. Aus dem lächehden Makha entfernt sich — in einer Erzählung aus jüngerer vedischer Zeit<sup>4</sup>) — eben im Lächeln entweichend<sup>3</sup>) seine Schärfe (\*\*\*\*), welche die Götter in die Kränter bineinmischen: so entsteht

<sup>1)</sup> Kinan für die priesterlichen Zunberkansteleien ebapateristischen jungen Baleg aufcher Aufferungsweise giebt Kaupilla Sütra 29, 27, wo für eine Abwehrhandlung gegen hann Gurster der Gennes elser Spelse vergeschraben wird, die mit Halt eines von Vögeln bewichten Baumes gekocht ist. Diese Bestimmung erklärt sieb dermus, dass in dem augehörigen Spranh (Athareur VI, 2, 2) Indra der Vertreiber der besen Michte augerufen wird im den die Samasafte eingebon wir Vegel sieh auf einem Baum absiderlassen.

<sup>7</sup> Yasht 19, 34.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Járaka vol. II p. 110.

<sup>1)</sup> Tailt Army, V. I. S.

<sup>1)</sup> Vgl, ohm S, 429.

die Hiran 1). Im vedischen Epos vom Vogel Curuda1) trinkt Tarkshys die Halfte der Askese (tapas) mit der ihr anhaftenden Zauberkraft, welche die weisen Valakhilyas erwerben haben; er erlangt durch diesen Trank die Kraft den Garada zu erzeugen. Die Zaubertschnik deutet auf Schritt und Tritt auf den Glauben, duss die zu handhabenden Substauzen durch Berührung von einem Wesen auf das andre übertragen werden: daher hald das Herheiführen, hald das Vermeiden der Berührung eine Hauptrolle im Zauber spielt. Besonders gum dringen jene Substanzen wie in der eben erwahnten Geschichte vom Tarkshya durch Essen und Trinken in den Körper ein: hier haben wir eine der Wurzeln, aus welchen die im Ritual so verbreitete Vorschrift des Fastens erwachsen ist"). Aber anch luftigere Wege können die Fluida gehen. Man kann zie einathmen: Grund genug bei vielen Gelegenheiten den Athem anzuhalten. Sie können sieh durch den Blick mittheilen: der Blickende kann sie durch seinen Blick auf Andre übertragen, er kann sie aber auch auf dem nämlichen Wege selbst in sich aufnehmen, sich mit ihnen anstecken: ein Grund bei vielen Gelegenheiten nicht hinzusehen oder sich nicht umzusehen. Diesen mannichfachen Arten der Fortbewegung und Mittheilung der Substanzen - wir haben hier nur einige der hauptsächlicheren berührt - stehen Hemmungen gegenüber wie durch Wasser, durch Fener, durch Berge, ilurch ange Locher: ein kurzer Hinweis darf genagen, da die weiter hin beizubringenden Typen verschiedener Zanberhandlungen von den Bewegungen wie den Hemmangen der Fluida ein vallstämligeres und anschaulicheres Bild ergeben werden. Hier aber haben wir noch hervorzubeben, dass die Grenze zwischen

Hier liegt vin Wortsquid an Grunde (godinten und songeten — Hirse und Lächeln).

h Saparnadhyaya 2.

<sup>7</sup> Vgl. obou S. 4135

jeuen unpersönlichen Substanzen und den persönlichen Dämonen keine feste ist; in dem unbestimmten Dankel dieser Zanbersphäre mit ihrem Gewirr beständig sich wandelnder Spukgestalten fliessen natürlich die schädlichen Geister und die eben denselben Schaden stiftenden ganberhaften Anstackungsstoffe in einander über. So ist von den bosen Wesonheiten, welche als popman') benannt werden, hald als von neutralen Substauzen die Rede, bald aber auch als von bösen Damonen: es wird von den "Gottheiten mit Namen papman", von dem "tausendangigen unsterblichen papman" gesprochen, den man auruft mit dem geplagten Monschen Mitheid za haben und ihn loszalasson\*). Es muss schliesslich hinzugefügt werden, dass alle diese Zauberwesenheiten und die auf sie bezüglichen Handlungen der zauberischen Abwehr keineswegs irgend fest abgegrenzt and gegenüber dan der Wirklichkeit angehörigen schädlichen Wesen und den realen Vertheidigungsmassregeln, welche gegen diese zur Anwendung kommen. Wir erwähnten schon in anderen Zusammenhang (S. 69 fg.), wie die Schlangen, die Ameisen, die Würmer, die man vertreiben will, als damonische Wesen angeredet werden; ganz so wie die Kuh, welcher man die Nahrung verdankt, zugleich Thier und Göttin ist. So ist anch nichts principiell Verschiedenes, ob man etwa Feldungeziefer durch ein sei es thatsachlich sei es vermeintlich wirksames Mittel rein praktischer Natur zu beseitigen sucht. oder ob man ein abuliches Mittel gegen Krankheitsstoffe oder gegen Krankheitsdamonen anwendet. Wie Aberglauben

<sup>1)</sup> Das West (masseilimm) bedeutet aben "höss Wesenheit", "höss Maeld".

<sup>7</sup> Atherescole XI, S. 19; VI, 26. — Man verfolge auch wie otwo in dam Linds As. IX, S die Verstellung beständig zwischen Ditammen und auperstadiehen Wessenheiten hig und besichenankt, und nach verzleiche die Beschichtungen Großmanne (Ind. Stud. IX, 389) über dies Schwenken bei der Krankheit von, dem Krankheitschung Tahman.

und Zanberei auf der einen Seite von Hanse aus nicht gegen Glanben und Cultus abgegrenzt werden kaun, giebt es auf der andern Seite, insonderheit im älteren Zustand der Diage, ein gutes Theil urwuchsiger Naturkunde und Hygiene, das von der Sphäre von Religion und Aberglauben kaum auch nur durch die Grenzlinien unsrer Systeme zu trennen, in Wahrheit und Wirklichkeit aber schlechterdings nicht daven getreunt gewesen ist.

Nach diesen Vorbemerkungen wird es leicht sein, die hauptsächlicheren Typen der Zauberhandlungen zu beschreiben. Der Zanberer sucht sein Ziel in einer grossen Hauptmasse von Fallen dadurch zu erreichen, dass er Dämonen oder Zanbersubstanzen von sich oder Andern abwohrt, in einer amlera Gruppe von Fällen dadurch, dass er sie zu sich oder Andern hinleitet. Daneben und damit im engsten Zusammenhang steht dann das Verfahren, Vorgünge, welche man selbst direct nicht hervorrafen kann - Naturvorgunge, die nicht in der menschlichen Gewalt stehen: Einwirkungen auf Andre, denen man das Betreffende anzuthun zu schwach oder somst nicht in der Lage ist - dadurch zu bewirken, dass man sie im Bilde oder am Bilde vollbringt, am dadurch das Urbild hervorzurufen oder zu beeinflussen!), dass man eie un einem Theil, an einem Exemplar vollbringt, um das Ganze, die Gattung zu beeinflussen. Bei der die alte Verstellungsweise heherrschenden starken Empfindung von der substantiellen Gemeinschaft zwischen Bild und Urbild. Theil und Ganzem liegt es auf der Hand, dass diese Form des Zaubers von dem Verfahren des Hinleitens einer Zaubersubstanz auf das zu beeinflussende Wesen principiell nicht zu trennen ist

<sup>1)</sup> Hier lassem sich, genauer betrechter, folgende Möglichkeiten einderei man vollzieht um Bilde des zu Benambeliden die en Prage kommunik Hamiling, oder man vollzieht an dem zu Behamielheiten ein Bild iver Hamiling, oder an semom Bilde wird nin Bild der Hamiling volltoge-

In vollkommener innerer Gleichartigkeit mit diesen Proceduren sieht weiter ein letzter hier zu erwähnender Haupttypus des Zanbers, der Divinationszauber. Hier handelt es sieh darum, von etwas nicht direct Wissbarem — etwa einem Vorgang der Zukunft — auf einem Umweg das Wissen zu erlangen. Das gewöhnlichste Verfahren dazu ist, dass num em Abbild des in Frage kommenden Vorgangs schafft oder eines schon vorhandenen solchen Abbildes — insenderheit innerhalb der mit mystischer Bedentsamkeit gesättigten Sphäre des Opfers — sich bemächtigt und dann von dem so beobachteten Verlauf auf das was man wissen will schliesst. Genan also wie das vorher erwähnte Zanberverfahren darin bestand, durch Schaffen des Abbildes eines Vorgangs diesen selbst hervorzurufen, wird hier durch die Betrachtung eines selben Abbildes der Hanptvorgang selbst erkannt.

Abwehr feindlicher Wesenheiten. Wenden wir uns nan dazu, die hier in der Kürze allgemein beschriebenen Typen durch eine Anzahl von Beispielen zu veranschaulichen, und beginnen wir mit dem Vertreiben feindlicher Wesenheiten: wobei, wenn auch im Grossen und Ganzen dieselben Mittel gegen Damenen wie gegen neutrale Substanzen zur Anwendung kommen, im Einzelnen doch begreiflicherweise die Bekampfung jener personlichen Wesenheiten vielfach ein besondres Aussehen zeigt.

Die Abwehr böser Damonen bewegt sich nicht unter allen Umständen in den Formen offener Feindseligkeit; man versucht auch durch freundliches Benchmen, durch Aeusserungen der Verehrung, durch Darbringungen ihren Nachtellungen zu entgehen!). Man bittet sie sich zu entfernen, sich des Menschen zu erbarmen; "Verehrung sei dir", "dieh verehrend wollen wir dir mit Opfergaben dienen".). Man

y Vgl. die Austihrungen von Grohammu lad. Studien IX, 418.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vgl. Atharravedo I, 12, 15; V, 7; VI, 13, 20; Himuyakesin G. II, 5, 2 sto.

erkennt wehl auch ausdrücklich an, dass der Damon in seinem Recht ist, wenn er dem Menschen schadet; zu dem Krankheitsgeist, der das Kind angreift, sagt man: "Es ist wahr, dass die Götter dir gewährt haben, einen Wunsch zu wählen. Hast du denn gerade dies Kind gewählt?"1) Opfer au blise Damonen werden nicht selten erwähnt?); bei den Opfern des allgemeinen Cultus bekommen sie ihren Anthell, freilich in Gestalt einer durftigen Abfindung, die Abfälle des Cetreides, Blut, Magen und Excremente des Opferthiers?). Oft verbinden sich auch Verehrungsänsserungen mit abwehrunden Worten oder Handlungen. Gegen den Schakal, der für besessen von bösen Todosmächten gilt, sohleudert man einen Fenerbrand und nimmt zugleich unter dem Vortrag preisender Spruche eine verehrende Haltung gegen ihn an4). Den Schlaugen spricht man seine Huldigung aus und erklart in demselben Athem sie zu vernichten, Zahn mit Zahn, Kiefer mit Kiefer ihnen zusammenzuschlagen\*). Man vorsucht auch wohl erst im Guten sein Ziel zu erreichen und geht wenn das nicht gelingt zur offenen Abwehr über. Lassen sich die Ameisen nicht durch Opferspenden und Verehrungssprüche entfernen, so opfert man eine von allen Symbolen der Faindseligkeit umgebene vergiftete Darbringung und ruft die Gotter an, welche die Eier der Ameisen, die Nachkommenschaff ihrer aller zerstören werden!).

Die Versuche, auf freundlichem Wege mit den bösen. Geistern fertig zu werden, treten weit zurück hinter ihrer Bekampfung, kinter der gewaltsamen Entfernung schädlicher

<sup>7)</sup> Päriskars I, 16, 21.

<sup>5</sup> Z. R. Baudhayana Dh. II, 1, 32.

Hillobrandt Neu- and Vollmondsopfer 171, Schwah Theropfer 181 fgoben 363.

II Hiranyakopin G. L. 16, 20 fg.

<sup>1)</sup> Winternitz, Der Sarjieball 41.

<sup>9</sup> Kemika Sura 116.

Substanzen. Die Abwehr stellt sich zunschaf als Vorsicht dars man vermeidet Alles, was sie herbeiziehen könnte: man snoht ihnen den Zugung unch Möglichkeit zu erschweren. Wir besprachen schen oben die bierher zielende Bedeutung von Observanzen wie Fasten, Kouschheit, Athemanhaften, Schweigen, Zurückgezogenheit, Sichkleiden in unkenntlich unchande Gewänder und dgl.'). Wie seine Person, so verbirgt man vor den Schadenstiftern auch solche Theile des eignen Wesens, welche ihnen Angriffspunkte bieten köunten, z. B. versteckt oder vergräbt man das dem Kind oder Jüngling bei den Weiliehandlungen abgesehnittene Haar, Barthaar, die Nagel2). Weiter vermeidet man selbstverstandlich fede Berührung mit Wesen, in welchen geführliche Geister oder schädliche Substanzen wohnen: beispielsweise gilt nach einer Entbindung die Berührung der Mutter während der zehn Tage ihrer Unreinheit für gefährlich; die bei der Errichtung des Agnialtars für die Göttin des Verderbens (Nirrti) niederzulegenden Steine werden an ihre Stelle gebracht ohne sie zu berühren?). Mit dem Nichtherühren gehört das Nichthören unreiner Laute, vor Allem des Nichtsehen unreiner oder gelithrilehor Personen und Gegenstände eng zusammen; so das Nichthinsehen bei Darbringungen an Todte, an Rudra u. dgl.4). ferner die uberaus häufige, wie in Indian so un den verschiedensten Stellen des Erdkreises in Regionen höherer wie tieferer Cultur begegnende Sitte des Siehniehtumsehens, wenn man die Statte irgend welcher unbeimlichen Verrichtungen

<sup>&#</sup>x27;] Sielie obbu S. 396, 491, 411 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Hirspyskesin G. I. 9, 18; H. 6, 12; Parackars H. 1, 28; Sanklatyana G. I. 28, 23; Gobbila H. 9, 26 etc. Wenn Vergraben an einem glack-bringenden Ort (c. B. he einem Kahstall) vorgeschraben wird, so verninkt sich die Aleicht des Versteckens mit derjangen des Zafährens von Glacksteinstans.

<sup>9</sup> Gobbile II, 7, 23, Inc. Straten XIII, 243

<sup>7)</sup> Satupathu Br. XIV, 2, 2, 35, 38 (oben 5, 335 A. 3).

verlässt, z. B. nach Opfern oder sonstigen rituellen Handlungen, die es mit den Todten, mit besen Damonen, mit der Gottin Nierti, mit Ruden zu thun haben'). Kommt man in die Nahe gefährlicher Geister, so hütet man sich doch ihnen nicht allzu nah zu kommen; der Priester, der den Some trägt, soll nicht zu nahe an den Feuerstätten vorübergehen. in denen die gierigen Gaudharven wohnen; mit geöffnetem Munde erwarten diese den Soma"). Man verbirgt den Geistern oder geführlichen Seelen den Weg durch Verwischen der Fussspuren, Vermeiden der richtigen Thur and dgl.: so wird dem Todten auf dem Wege zur Bestattung ein Baumzweig angebunden, welcher die Fussspuren verwischt3); dem Priester. der das Opferfeuer tragt, folgt ein Andrer, der seine Fusspuren verwischt'); das Opferfeuer eines Verstorbenen, welches durch dessen Tod selbst zu einem Sitz todbringender Machte geworden ist, wird auf einem undern Weg als durch die Thür hinweggethan; der Knabe der vom "Hundedamon" (dem Krankheitsgeist der Epilepsie?) besessen ist, wird in die Versammlungshalle, in welcher ein Zauber zur Vertreibung jenes Damon vollzogen werden soll, durch eine im Dach gemachte Oeffnung hineingehoben<sup>a</sup>). Wie man den Geistern den Weg zu verbergen sucht, so bemüht man sich auch ihn Ihnen zu versperren. Dazu bedient man sieh z. B. des Feuere,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Von den aberaus reichlichen Materialien führe ich mar senig sat Madr. Sumh, IV, S. 5: Satapatha Br. V. 2, S. 4: XII, 9, 2, S: XIII, S. 3. 4: K22yayana XV, 1, 11; 2, S: Kangika Satra 7, 14: 140, 20; Ayval, G. IV, G. 4: Ind. Studien X, 342; XIII, 243; Woher, Unber den Kajasaya II (we class falsche Erklärung des Colomordes). Siebes much oben 555 A. 3. 396 A. 1.

<sup>1)</sup> Satapatha Br. III, 6, 2, 20; Hillsbrandt Mythologie 1, 441.

<sup>\*)</sup> Harfit sowie durchweg im Folgenden für die des Bestattungritual betreffenden Züge verweiss ich auf den Abschnitt unten, welcher dies Ritual derstellt.

<sup>1</sup> Schwab, Thloropher 32.

<sup>1)</sup> Hirspyakopin G. H. 7, 2.

das man neben der zu schutzenden Person oder Localität anlegt oder um dieselbe Instrirend herumbewegt!). Aehnlich wie das Fener wirkt das Wasser — "die Rakshas überschreiten nicht die Wasser" wird gesagt!) —, ebenso ein Stein, der Repräsentant eines treinenden Berges, oder eine Matte oder irgend eine sonstige Umbegung!). Dass Wachen gegen die Geister, welche dem Schlafenden besonders gefährlich sind, schutzt, und dass man sich nothigenfalls durch Erzählung von Geschichten u. dgl. des Nachts wach hält, ist zehon in anderm Zusammenhang berührt worden.

Ist man mm von Geistern ergriffen oder von sonstigen Schädlichkeiten befallen, so gilt als ein Hauptmittel sie zu entfernen das Wasschen. In den Wassern weilen alle Heilmittel; sie führen alle Schädlichkeit fort — wird sehen im Bgweds (1, 23, 19 fgg.) gesagt. So wäscht man vom nengebornen Kinde alle besen Mächte hinweg!); bei festlichen Gelegenheiten aller Art reinigt man sich durch ein Bad; bei

<sup>9</sup> Z. R. Herumbowegung eines an beiden Seiten entremdeten Fruerberndes um das Todtenopfer zur Fernhaltung friedlicher Seden, Kausika Stira Si, 30; Lustrirung das Opferthiers Schwab Thieropfer Si Q.; Achullehis häufig. Vgl. unch aben dis Bemerkungen über das Zauberfouer S. 128, 337 0;

<sup>1)</sup> Maite Sauth IV, S. fc

<sup>9</sup> Ich rerwore nur das Unberschreiten wassergnfällter Graben im Bestattung-ritust, auf den Wasserguns den man zwiedenn den solles und den für die Göttin Nirgit ("Vernichtung") bestimmten Statuen macht (Ind. Sant XIII. 243), den Stein mier die rost einer Grenze genommen und daher mit besonden Kraft des Abgrenzens begebte Krascholle, die im Bestattung-ritual die Lebenden gegen die Todten abgrenzt, die Matte (Kans-Shira 86, 14), die dort aballeh verwandt wird (mit dem Spruch: "Dies ist zwischengestellt gegen das Unglack"), die Embegehölter, walche "rum Hinwegschlugen der Rakshas" um das Opferforer geiegt werden (Tolth, Samb, H. 6, 6, 9, vgl. Gobb, 1, 7, 16) Hir. G. 5, 2, 1 etc.).

U Sielm obem S. 411

Himayakeşin G. H. 3, 10:

Sühneeremenien spielt Baden und Waschen eine bedeutende Rolle (S. 322 fg.); die heilig geführliche Substanz, die dem Opfer innewohnt, entfernt man wenigstens nach gresseren Opfern, um sie nicht in das profans Leben himiberzunghmen, durch das Opferhad'). Es wurde zweekles sein, in Bezug auf die so klare Rolle des Badens im Cultus und Zauberwesen grössere Materialiensammlungen beizubringen\*); es wi nur noch die Vorschrift erwähnt, dass man nach dem Sprechen von Sprüchen, welche an unheimliche Wesen gerichtet sind - an Rudra, die bösen Damonen, die Todten u. dgl. - eich von der darin liegenden Bernhrung mit diesen mit Wasser zu reinigen hat . Wenn in Indien wie anderwarts!) Kuhurin als ein besonders geschätztes Reinigungsmittel auffritt, so wird man vermuthen dürfen, dass dies auf dem Bestreben beruht, zum Waschen eine Substanz zu benntzen, die dem Menschen zugleich als an der Natur der Kuh theilnehmend Nahrungsfülle mitzutheilen die Kraft hat. - Nahen dem Waschen oder zugleich mit ihm spielt natürlich auch das Abwischen eine Rolle. Die unglückbringende Verunreinigang durch den Unrath eines Vogels wischt und wäscht man weg. Nach einem büsen Traum wischt man das Gesicht ab L Man wischt gefährliche Substanzen mit Blei, welches oft in irgendwie geringschätziger Bedeutung in Zanberhandlungen erscheint, und mit einem schwarzen Wollfaden ab\*). In den verschiedensten Formen wurde als Reinigungs- und Heilmittel die Pflanze Apamarga verwandt, deren Name durch Volksetymologie als "Abwischung" gedeutet wurde und von

<sup>1)</sup> Sinker oben S. 408.

h Wir dürfen speriell auf das oben S. 123 fg. Grangte verwoorn:

<sup>9.</sup> Oben S. 335 Auni, 2.

Z. B. Katyayann XXV, H. 16. Vgl. Darmostotic (Le Zond-Arents)
 zu Vand. 19, 21.

<sup>9)</sup> Hirany, G. L. 16, 5; Kaup. S. 16, 9.

<sup>9</sup> Kong. Satra 71, 16, 17 - 86, 19, 20; Av. XII, 2, 1 val. 19 (p.

der man sagte, dass durch sie die Götter die verderblichen Machte und Damonen abgewischt haben!).

Ein weiteres Mittel sich der schädlichen Feinde zu entledigen ist sie zu verbreunen; nach Allem was über Agni
als Dämenentödter und über die Verwendung des Feuers um
das Herankommen böser Wesen zu hindern gesagt worden
ist<sup>2</sup>), dürfen wir hier davon absehen Einzelheiten beizubringen.
Nur sei erwähnt, dass neben dem Verbrennen auch das Ausräuchern steht; das neugeborene Kind räuchert man mit Senf
nm alle bösen Geister von ihm zu vertreiben<sup>2</sup>).

Ferner schlagt man die feindlichen Wesen oder schlesst auf sie!). Bei der Brantwerbung geht ein Mann mit einem Begen und aufgelegtem Pfeil mit!). Wenn bei der Königsweihe (Räjasaya) die Priester den aben gesalbten Königschlagen, so ist es doch wahl nur ein hineingelegter Sinn, wenn sie dabei sagen: "Ich führe dieh darüber hinweg geschlagen zu werden"; richtiger wird die Bedeutung des Branchs in einer andern zugehörigen Wendung ausgedrückt sein: "Wir schlagen das Uabel von dir hinweg"). Ein Hinwegschlagen böser Mächte wird wohl auch in dem an mehreren

<sup>9</sup> Siele Zimmer, Altrad. Labon till. Satapaths Br. V. 2, 1, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>j Smile oben S 128, 337 fg. Unberhaupt und der sell-etrerstämllich leitunge Fall, dass man Götter oder Däumen zum Vertreiben oder Verninkten höher Wessenheiten in Bewegung setzt, bies beiner nüberen Ererterung bulürfen.

<sup>7</sup> Hirany, G. H., S., 7, agl. Paraskars I, 16, 23, Peravattha III. 5, Usber den Seuf egt. auch Benfey, Kleine Schriften III. 13 Ams. 1.

Anch Entmanning dersellers kammt vor; Atharene, III., 9, Ind. Studies XVII, 216.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Knaşika Sülra 75, 18; vgl. auch 25, 14; 35, 3 (Ind. Stadien XVII. 285). — Wie man bei der Hochselt dew gefahrdrohenden Geistern die Augen aussehnen ist oben S. 271 beschrieben.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Katyayana XV, 7, 6 (vgl. Şutapatlın Rr. V, 4, 4, 7; Weber, Rajuthya 63; doss dem Ritne ein Bergeschunck von Camossa anhaltete ist mir venig wahrscheinlich).

Stellen des Sauralwesens begegnenden Brauch gesehen werden durfen, dass man im Kreise berunging — besonders um das Fouer — und sich die Schunkel schlag<sup>4</sup>).

Hier werden wir auf die Rolle geführt, welche in den verschiedensten Gehleten des Rituals dem Stock zukomint Der Vedaschüler (brahmacaria), den die ihm aufgelegten Observanzen als eine durch die Angriffe der Geister besonders geführdete Person characterisiren, empfängt bei dem feierlichen Act seiner Aufnahme zugleich mit der Ankundigung der ihm obliegenden Pflichten den Stah; er hat ihn bestundig zu tragen und darf zwischen ihm und seinem Körper keinen Durchweg lassen!). Bei der Feier, welche die Lehrzeit abachlieust, wird der Stab mit dem Gurt, der dem Schüller bei seiner Aufnahme angelegt war, und einigen andern von besondrer Heiligkeit erfüllten Objecten "in's Wasser geopfert"3). Zugleich aber empfängt der nun in ein neues Lebensstadium tretende, neuen Observanzen unterworfene Brahmane einen neuen Stah von anderm Material als der Schüler ihn getragen hatte. Ein dabei gesprochener Spruch in seinen verschledenen Fassungen zeigt den Zweck des Stabes an: "Schutze mich von allen Seiten" - "vor allen Müchten des Verderbeus schutze mich von allen Seiten" - "schlage alle Feindeschaaren ringsum wie der Schätzespender (Indra)": und dabei werden neben menschlichen Feinden und schudlichem Gethier auch die Rakshas und Pisäcas ganz ausdrücklich genannt\*). -In anderm Zusammenhang wurde darauf hingewiesen (S. 409), dass der Geweihtheit des Brahmanenschülers die des Somaopferers durchaus vergleichbar ist; hier wie dort ein ans der profunen Existenz sich herausbebender, durch besondre Ob-

Z. B. Pane, Br. IX. S. Dr. Kansika Shira S4, 10; Ind. Studies X; 342.

<sup>9</sup> Gobliffe III, 1. 14. 271 Sanklingum G. IL 13. 1. 2:

<sup>9</sup> Şankb., O. II, 13, 8; Hiragyakê in I. 9, 10.

<sup>9</sup> Agr., G. III. 8, 20; Par. II. 6, 31; Hir. I. 11, 6, Vgl. Gobin. IV, 9, 17.

servanzen characterisirter Zustand, welcher durch eine Weihehandlung croffnet, durch ein die Weihe fortwaschendes Bad abgeschlossen wird. Es bestätigt unare Auffassungen, dass der Stab, welcher die gefährdenden Geister vertreibt, als Attribut wie des Brahmanenschulers so auch des die Somaweihe (Diksha) Empfangenden auftritt. Es wird die Regel aufgestellt: "Ueberreichung eines Stabes an den Dikshita oder an den Brahmanenschüler\*i): die Bedeutung aber des bei der Diksha verwandten Stabes wird von einem Brahmanatexts) mit den Worten erlautert: "Ein Donnerkeil ist der Stab, zur Vertreibung der Damonen". - Der Stab des Dikahavollziehers geht im weitern Verlauf des Somaopfers auf einen der Opferpriester, den Maitravaruna, über1). Wenn dieser während der Darbringungen neben dem Sitz des recitirenden Priesters steht, den Kürper nach vorn geneigt, den Stab auf den Opferaltar (cedi) statzend'), so dari man ohne Zweifel auch in dieser Attitude die Bereitschaft zur Abwehr etwa berandringender feindlicher Geister erkennen \, - Ein andrer Stab, technisch Sphya genaunt, der in sehr verschiedenartigen Verwendungen im Opferritual erscheint, hat an vielen Stellen offenbar eben dieselbe Bedeutung der dämonenvertreibenden Waffe. Der Priester richtet an ihn den Spruch: "Indras rechter Arm bist du, mit tausend Kanton, hundert Schärfen"; er schleudert ihn auf den Erdaltar des Opfers (ecdi) und wirft die dadurch aufgewühlte Erde auf den Kehrichthaufen mit Sprüchen, welche diese Erde als den Feind, den Damon Arnru benennen: der soll fern von der Statte des Götteropfers

<sup>7)</sup> Kansilia Silim 59, 27.

Satapuths Br. III, 2 1, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Taitt, Samle, VI, 1, 4, 2; Katy, VI, 1, 6. Pur disjertige Thieropius, but dom sich der Stab micht verber in der Hand des Diksbitz befinnden hat, vergleiche man Schweb, Altind. Thieropier S. 88.

<sup>\*</sup> Sehnah 90. Asyalayana Sr. III, L 20.

<sup>1</sup> Vgl. Hang, Air. Brahm Eurodustine p. 15

in Banden gehalten werden!). Beim Tedtenopfer wischt man mit dem Sphya über den Altar hin und sagt: "Weggeschlagen sind die Teufel und Damonen, die auf dem Altar sitzen"!). Man sieht, wie in verschiedenen Formen derselbe rimelle Zugimmer wiederkehrt.

Ein weiteres Mittel zur Entfernung boser Wesenheiten ist, dass man sie durch Gernich — so durch den schönen Duft des oft im Ritual erscheinenden Bdellien (geggule), welches Krankheits- und Fluchgeister wegscheucht<sup>3</sup>) — und namentlich durch Getöse verjagt: beim Somwendfeste (Mahavrara) werden Panken geschlagen und Larm gemacht, offenhar zur Vertreibung der um die Zeit des kürzesten Tages besonders mächtigen Geister: bei der Bestattung zerschlägt man Topfe; wenn der "Humlsdamen" (Damon der Epilepsie?) aus dem Knaben vertrieben werden soll, wird ein Gong geschlagen").

In den verschiedensten Formen sodann begegnet Wegwerfen, Wegschütteln, Abstreifen der feindlichen Wesen
oder der feindlichen Subsianz. Das beim Opfer gebrauchte
sehwarze Antilopenfell sehüttelt man ans mit dem Sprucht
"Förtgeschüttelt ist der Dämen; fortgeschüttelt sind die Unholde." Nach der Seelenspeisung sehüttelt man den Zipfel
des Gewandes aus um die etwa daran bängenden Seelen zu
entfernen. Den Zweig, der die Fussstapfen des Todes verwiseht hat (S. 488) und dem daher selbst etwas von der geführlichen Substanz dieser Fussstapfen anhaften könnte,
sehleudert man weg. Nach unheimlichen Verrichtungen wie
der Bestattung wechselt man die Kleider. Die in den Haarm
der Braut sitzende Unreinheit — dieselbe ist gewiss nicht

<sup>+</sup> Val. Sainh I, 2) leg : Hillsbeamit, Nor- and Vollminntsopler 50 kg.

<sup>1)</sup> Sankle Scant IV, 4, 2; vgl. anch donollat 14, 8.

<sup>5</sup> Atlareavals, XIX, 38.

Hillisbrandt, Sommendfeste in Alt-Indien 39, vgl. oben S. 4441
 Kansika Satra 86, 15: Hirany, G. H. 7, 2.

allein im blos physischen sondern vor Allem im zanberhaften San za verstehen - kammt man mit bundertzähnigen Kamm ans Schilf hinweg!). Anch der im Aberglauben so vieler Volker begegnende Brauch des Durchziehens durch ein enges Loch, wobei das zu entrernande Wesen abgestreift wird, ist dem alten Indien nicht fremd. Die hautleidende Apala zieht Indra "durch das Loch des Wagens, durch das Loch des Karrens, durch das Loch des Joches"; der Gott \_macht sie goldhanig, dreimal sle rainigend." Und gewiss wird as mit Recht als Rest einer abnlichen Form der Reinigung aufgefasst, wenn bei der Hochzeit das Loch des Wagenjochs auf das Hanpt der Braut gelegt wird?). - Vielfach nimmt das Wegthun auch die Form an, dass man die zu beseitigende Wesenboit in irgend welche mit Ihr in Berührung zu bringende Objects (such in lebende Wesen) hintberleitet, die dann entfernt werden, oder auch dass man sie durch Sprüche oder symbolische Haudlungen in möglichst entfernte Wohnsitze bannt und dadurch unschädlich macht. Am Kreuzweg lässt man die femdliche Wesenheit auf einen Andern hingbergehen?). Das Kleid, mit dem man die Unreinheit der Braut abgowischt hat, wird im Walde aufgehängt; auch die gestürliehe Substanz des Brauthemdes wird in einen Pfahl oder einen Baum gebaunt, den man mit jenem Hemd bekleidet\*). Für die Frau, die eine Fohlgeburt gethan hat, werden in drei Hütten nach einander Ceremonien zur Ableitung des in ihr wohnenden Linghteksstoffes verrichtet; sie wird auf Blei

Hillebrandt, Non- and Vollmondeapler 28 etc.; Kaus, Sütra 88, 27;
 Ayral, G. IV, 4, 10: Atherwayers XIV, 2, 68, vgl. Kaus. Sütra 76, 5.

Br. VIII, 9t, 7; Winnersitz, Altinit Hochreltschnell 48 feg. (dort S 46 A. I anserzitalische Parallelen). Vgl. Kaupka Satzs 15, 1: 79, 16.

<sup>\*)</sup> Atherror. VI, 26, 2, vgl. alon \$ 267.

<sup>4)</sup> Kang Satro 76, I Ig.; 79, 24; Atharvavola XIV, 2, 48-50. Vgl. neck die Banning von Krankheimu oder stustigen bösen Michten in Banne und Berge Atharvav. I. 12, 3; II, 25, 4.

gestellt und gewaschen: das schwarze Kleid, das sie dabei tragt, wird dann jedesmal abgelegt und die Hatte, in der ein Theil der bösen Substanz verblieben ist, wird verbrannt'). Wer Anfallen von Kopfweh und andern Leiden ausgesetzt ist, bedeckt sein Haupt mit einem aus Munjagras geflochtenen Turban und geht aus taubes Fruentkorn mit einer Getreideschwinge ausstrenend. An der Stelle, wo das Leiden ihn aufüllt, wird damı die Schwinge, der Turban und eine Begensehne niedergelegt"). Der Sinn scheint zu sein, dass der Krankheitsgeist aus dem Kopf des Kranken in den Turban übergehen soll; durch die Korner lockt man ihn mitzukommen; we er sich bemerklich macht, wird er dann niedergelegt und die tödtende Kraft einer Bogensehne gegen ihn in Thatigkeit gesetzt. - Schlangengift leitete man in Grashalme oder in einen Feuerbrand und schleuderte es auf die Schlange, liess es so zu seinem Ursprung zurückkehren3). Fieber beseitigte man, indem man unter dem Bett, auf welchem der Kranke lag, einen Frosch befestigte und den Kranken dann so mit Wasser begoss, dass dieses and den Fresch lief; vermuthlieb wurde der Fresch schliesslich entfernt. Achnlich bannte man die Gelbsucht, indem man eine dem Kranken aufgestrichene gelbe Substanz so abwusch, dass sie auf Vogel - Papageieu, Drosseln in s. w. -, die unter dem Bett angebunden waren, ablief; es scheint, dass die Vogel dann schliesslich davenfliogen mussten4). Wer an krankhaftem Durst litt warde auf Baumästen zusammen mit einem Gesanden niedergesetzt. Auf dem Haupt des Kranken wurde ein Mus gerührt und dem

<sup>5</sup> Kang Sutra 24, 3 figs. Uniter das Blid vgl. olim S. 190 Anna 6.

<sup>3)</sup> Kons. Sitter 26, 2 fee.

<sup>4)</sup> Kang, Satza 29, 6; 32, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Kung Sütre 32, 17 (Athara, VII, 116); 26, 18 (Athara, J. 23; Rr. I, 50, 11 igg.). Let in Süre 19 nicht propatagett en heen? Auch um den Seenten auffernte man Krankheinsstoffe met sanstige Unreinhad, indem nom Vögel mit ihnen deremfligen liese (R. Smith, Religion of the Senttes I, 402).

Andern hingereicht: "damit leitet er den Durst zu ihm über", sagt der Text. Der Kranke bekommt dann Wasser zu trinken, and schliesslich essen Beide, mit domselben Gewand bekleidet, gemeinsam das Mus: offenbar ein neuer Ausdruck für die Mittheilung des Leidens an den Gesunden!). - Der von einem beson Geist Besessene wurde mit einer buttergemischten Zubereitung aus Wohlgerüchen aller Art bestrichen. Dann wurde auf einem Kreuzweg - der Geisterstätte - ebensolche Substanz in ein Becken voll brennender Kohlen gethau, welches man auf das Haupt des Kranken gestellt hatte. Weiter stieg der Kranke in einen Fluss hinab und streute jenen Stoff der Strömung entgegengowandt aus; ein Andrer besprengte ihn von hinten mit Wasser. Schliesslich wurde in einem ungebrannten Thongoffiss die bezeichnete Substanz in einem von Vogeln bewohnten Baum aufgehängt\*). Wir haben hier die verschiedensten Methoden der Beseitigung neben einunder; die geführliche Wesenheit, in das Gemisch der Wohlgeruche hineingeleitet, wurde mit Feuer verbraunt, mit ffinssendem Wasser weggeschwemmt und den Vogeln!) übergeben sie zu entführen. - Wir schliessen diesen Ueberblick über die Verfahren, welche die vedische Zanberkunst zur Entfernung schadlicher Machte anwandte, mit dem Hinweis auf die Vorstellung von der Bannung des Zoms unter einen Stein, von dem Anhängen des Gifts an die Sonno, von der Vertreibung feindlichen Zaubers über die neunzig Ströme, des Krankheitsdämons Takman zu fremden, fernen Völkern wie den Gandharern und Magadhas, der Bannung der bösen That und des bösen Traums in die outlegensten Weiten zum Trita Aptya'). - Einige Böses vertreibende

<sup>&</sup>quot; Kany, Saira 27, 9 fgg.: Atlauvev. II, 23, 6.

<sup>7</sup> Kaus. Sutro 26, 29 fgg.

<sup>)</sup> Vgl. oban S. 496.

Athareus, VI, 42, 2; Ry, I, 191, 10; Ail., VIII, 5, 9 (vgl. 7, 15);
 V. 92; Ry, VIII, 47, 13 fgg.

Agentien, die in den bisherigen Auseinandersetzungen nicht zu ihrem Rocht gekommen sind, werden weiter unten besonders zu erörtern sein: so das Amulet und Medicament, der Zanberspruch, das Zauberopfer.

Zuleitung von Geistern und Substanzen. Dem Vertreiben von Geisterwesen und Substanzen steht gegenüber sile zanberische Zuleitung derselben zu sieh selbst und zu Andern, zu Freund und Feind, die Zuleitung von Gunstigun and Schädlichem. Wie wir schon in anderm Zusammenhang berührt haben (oben S. 268), sieht man es, wenn Jemand unter feindlichem Zauber leidet, als den gewöhnlichen Sachverhalt an, dass sein Gegner bösn Geister auf ihn losgelassen hat. So entsendet der rgvedische Zauberer den Krankheitsdamon Apva (Ruhr?) gegen das feindliche Heer: "Geh fort, Apva, ihren Geist zu verwirren, Ihre Glieder zu ergreifen Geh auf sie los; verbrenne sie mit deiner Gluth in ihren Herzen; lass die Feinde in finsteres Dunkel gerathen!" Mit solchen Sprüchen mochten sieh dann Zauberacte verhinden. wie ein Rifualtext sie beschreibt, die Loslassung eines weisflissigen Mutterschafs, in welchem die Krankheitsmacht als incarniri gedacht wurde, gegen das feindliche Heor!). Der Zanberer konnte auch - ebenso wie die ihn bedienenden Geister - Thiergestalt angelagen und in dieser seinen Feinden Schaden bringen; der Glaube an solche Verwandlungen ist dem vedischen Zauberwesen ebenso wie dem wohl aller Velker eigen. So ruft der von solchem Zauber Verfolgte die Starmgötter an, die ihm feindlichen Zanberer unter den Derfleuten zu suchen und sie zu Essen "die zu Vogeln werden und des Nachts umhertliegen").

Die zauberkräftigen Substanzen, welche man zu sich

Rigwelt X, 103, 12 (rgl. Kane, Satra 14, 21); Kane, Satra 14, 22 (Ind. Station XVII, 269).

<sup>2</sup> Hgrada VII, 104, 18.

oder zu Andern hinleiten will, werden, wie sehon oben (S. 482) bemerkt wurde, vornehmlich durch Berührung übertragen!). Diese aber kann sich in die verschiedensten Formen kleiden je nach der Beschaffenheit des Körpers, welcher Trager der betreffenden Substanz ist. "Salbe dich mit dem einen; mache ans dem andern ein Amalet; wasche dich mit dem einen, trinke das andre von jenen Dingen", beiset es einmal in Bezug auf Zaubersabstanzen!). Eine Art so en segen immaterieller Berührung ist es auch, die z. B. von dem günstigen oder ungünstigen Gestirn ausgeht, bei welchem der Mondsteht, von dem Zunehmen oder Abnehmen des Mondes oder der Tageslänge; in diesen Verhaltnissen liegt eine zauberische Potenz, die sich den Menschen oder den von ihnen vollzegenen Handlungen mittheilt.

Ueber die Wirkung des Berührens aussert sich beispielsweise die folgende Stelle eines Ritualtextes\*), in welcher die
rechte und sehte Logik des Opferzauberwesens zu Worte
kommt. Es handelt sich um die Frage, ob der Opferer das
Thier, welches zum Opfer geführt wird, anfassen soll. "Da
sagt man: Der Opferer muss es nicht anfassen. Denn es
wird zum Tode geführt; darum soll er es nicht anfassen.
Er soll es über dech anfassen. Nicht zum Tode führt man
das Thier, das man zum Opfer führt; darum soll er es doch
anfassen. Er würde sich selbst vom Opfer ausschliessen,
wenn er es nicht anfasste". So ist das ganze Ritual voll von
Vorschriften darüber, dass diese und jene fungirende Person
eine andre Person oder ein Object berühren soll; das Fluidum
des Opfers, die in ihm wohnende segensreiche Macht wird
dadurch übertragen. Wenn die Werbung um eine Jungfrau

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Daher die häufige Regal der Nichtberührung, for walche S. 487 smige Beispiehe gegeben sind,

J Atharravals XIX, 45, 5.

<sup>7</sup> Satapatha Brahmana III. 8, 1, 19.

angenommen ist, berühren die betheiligten Personen ein Wassargefies, in welches nam Blumon, Früchte, Getreide, Gold gethan hat'): sie nehmen dadurch die in jenen Sabstanzen wohnenden Glückskräfte in sich auf. Dieselbe Wiskungsweise liegt vor, wenn man sieh auf ein Stierfell setzt, nm sich dadurch mit Fruchtbarkeit u. dgl. zu crifflent), auf das Foll der schwarzen Antilope<sup>1</sup>), um die diesem Thier anhaftende Heiligkeit, auf ein Bocksfell\*), um Gedeihen der Nahrung, auf ein Tigerfell!), um unbezwingliche Kraft sich anzueignen. Die Festigkeit des Steine wird der Brant zu Theil, welche der Brantigam bei der Hochzeit auf einen Stein treten lässt mit dem Spruch: "Komm, tritt auf den Stein; wie der Stein so sei du fest; tritt nieder die Feinde, bezwinge die Widersacher\*6). Den heiligen Feuern und durch sie dem Opferer wird der den Ameisen beigelegte Roichthum an Wasser und Nahrungsfülle zugeführt, indem auf die für diese Fener bestimmten Statten ein Stuck von einem Ameisenhaufen?) gelegt wird.

<sup>3</sup> Sankhayam tr. I, 6, 5.

<sup>7</sup> Hanfig in den blandiichen Opferveremonies.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Vgl. oben S. 399; Ind. Studien XIII, 285.

<sup>4</sup> Inil. Studien a. a. O.

<sup>\*</sup>j Weber, Hajamya 62, 185 de-

Sankhayana G. I. IR, II. Kine Erweiterung disses Ritas Bezt z. B. Hirzay, G. II, J. 2 vor. wo man, um dem neugebaraen Knahon Festigkeit, Schnedigkeit amt Reichtbarn zu siehern, an dem Stein eine Art and Gold legt.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Und mitre regionalite Erde a. dgl. — Unber die Ameiser: de Finderinant einem Eber aufgewählte Erde a. dgl. — Unber die Ameiser: de Finderinant ron Wasser und mit dem Lebems-aft der Erde in Verbindung sichemi Atharewoods VI, 100, 2; Şarsputha fir, XIV, I, I, S; Takt. År. V, I, 4; 2, 3; 10, 6; Āpadamba Şr. V, I, 7; 9, S; Wober Ind. Stud. XIII, 139 fg. I Bloomfield, Seven Hyssus 17 fg. — Achmich wie bei der Funnranleguist wird der Amminmhügel bei der Agnischichtung (Ind. Stud. XIII, 290) und beim Prevargenopfer (Sat. Br. XIV, I, 2, 10) verwandt; er spielt auch mie

Wie wir unter den eine feinelliche Substanz entfernenden Handlungen das Abwischen trafen, ist das Anwischen, Salben, Begiessen u. dgl. ein Mittel sie zuzuleiten: Sündenschuld, die gefährliche Substanz eines bösen Traumes, kann dem Menschen angewischt werden.). Einen Feind zu verderben opfert man Rehrpfeilspitzen, die man mit seinem eignen Schweiss bestrichen hat?): man richtet dadurch, wird der Sinn dieser Handlung sein, gegen ihn Pfeile, die mit der Kraft der eignen inneren Hitze, des eignen Tapas gesättigt sind. Es sei weiter auf die konigliehe Salbung, die Salbung oder Beopferung des Streitwagens?) u. s. w. hingewiesen: überall handelt es sieh um die Zuführung einer von zaubersehen Kräften erfüllten Substanz.

Eine sehr hervortretende Rolle unter den Mitteln zur Zuleitung einer solchen Substanz spielt selbstverstandlich das Essen. Von der Zauberkraft, die dem Essen der Opferspeise zugeschrieben wird — der Starkung des Menschen mit dem im Opfer verkörperten Segen — ist sehen in anderm Zusammenhang die Rede gewesen; obenso von dem Gobranch, dem Kinde als erste Nahrung die Substanz, welche die jedesmal besonders erwünschte Eigenschaft desselben re-

Ralle bann zamkarman (Kang, S. 21, 23), dem Opfer gegun Vergiftung (dassillet 31, 25) u. s. w. — Rine under Bestaming des Aussischenfens mochte ich vermuthen, wenn bei verschiedenen Gebegenheiten Reste und Abfülle von Opfer, verderbene, übergekochte Opfers, is u. dgl. is einen soliden geschottet wird (Taitt. Br. III. 7, 2, 1; Agvalüvuna Sr. III. 10, 23; Waber Enjanga 12, 164 A. 2, 169 A. 1; vgl. Krusse, Volkerhalte und religionen Südelaven 158). Mir scheint die unter die Rahrik der Beschause gefahrlicher Opfersubstanzen (s. aben S. 345 fg.) in gehören. So wird bei den Zulne (Callaway, Religionen of the Assertale 315) die Krustentschause in einem Ameisenbaufen vergraben) die Aussien stellen ihren Bes winder ber und verschillen en des gefahrliche Object.

<sup>9</sup> S. olsen S. 290; Atherys reds XVI, 7, 8,

<sup>4</sup> Kangilia Sitra II, 14.

<sup>9</sup> Olson S. 471 fg.; Ind. Siml. XIII, 286.

prasentirt, zu essen zu geben'). Wir erwühnen noch, das man beim Pffügerfest ein Gemisch von der Milch einer Kah. welche ein gleichfarbiges Kalb hat, von Mistkhumpen, Blellien und Salz isstat. Bei der Ceremonie zur Erzielung einer manulichen Leibesfrucht muss die Fran ein Gerstenkorn und zwei zu beiden Seiten desselben bingelegte Senfkörner eder Bohnen, ein Abbild der mannlichen Geschlechtstheile, essen und dadurch die Potenz der Mannlichkeit dem zu urhatfenden Kind mittheilen"). Gemeinsames Essen mehrerer Personen von dereelben Speise stellt Gemeinschaft ihres Wesens her und verpflichtet sie zu gegenseitiger Trene, ursprünglich offenbar in dem Sinn, dass wer unter so Verbundenen dem Andern Schaden zufügt, das Bewisstsein haben muss sich selbst gu schädigen'). Es ware schwer ein Ende zu finden, wollte man die na vedischen Ritual begegnenden Palie des mit Zauberkraft ansgestatteten Essens vollständig sammein: für unsern Zweck werden die hier mitgetheilten wenigen Beispiele ausreichen.

Neben dem Essen oder Essenlassen erwähnen wir das Einstreichen in die Nase, das Beschnopernlassen bei Pferden, das Beathmen\*). Auch das Anblicken hat gunstige oder

<sup>7</sup> Ohen S. 336 fgz.; S. 357 Ann. 4.

<sup>7)</sup> Kang Sütes 20, 25. Dassaftes Geminch wird her algor Hamilton, für das Gedullum der Vieler vergraben (das 10, 19); die zubetung bringt in der annen und im der andern Weise angewandt jedesmal disselbe Weise lang hervor.

<sup>4</sup> Hirany, G. U. 2, 2, 3; Ayr. G. 1, 13, 2 ste.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Ich varweise auf das gemeineune Resen von König und Prosest bei der königlichen Salbung (Weber, Höjmeiten 140 fg.), von Brautigam usch der Hoshteit (oben S. 339). Sollte — sich meht soll beim Tanimaptra, dem Treuschwar zwischen dem Opfornden und ober Priestern (Int. Smit. X. 362, oben 330), arsprünglich um gemeinsamen Leigebandelt haben?

<sup>)</sup> In die Name wurd z. B. palvarieitres Pajdya-Inosez (dir ser ser der mythologischen Bedsatung des schlangentodteneien Rosses Pedui

schudliche Wirkung, Je nach Umständen für den Schonden oder den Angeschauten. Wer eine bestimmts Reinigungscaremonie vollzegen hat, reinigt eine ganze Gesellschaft von Menschen durch seinen blossen Blick'). Auf die regnende Kraft des Blicks bezieht es sieh auch, wenn der Opferveraustalter die Priester auffordert: Blickt mich mit Mitras Ange an", und wenn der Gast, dem die Ehrenaufnahme dargebracht wird, zu der sassen Speise, welche man ihm anbietet, sagt: "Mit Mitras Auge blicke ich dich an"). Der boso Blick aber z. B. der Schlauge bringt dem den er trifft Schaden; der Brantigam siehert sieh bei der Hochzeit gegen den bosen Blick der Gattin, indem er ihre Augen mit Salbe bestreicht und betet: "Sei nicht blies bliekend, keine Gattentödterin"). Die Wirkung andresseits des Erblickten auf den Erblicker zeigt sieh namentlich in ungemein zahlreichen Verboten, wie dem dass der Brahmsne, der seine Lehrzeit mit dem feierlichen Bade abgeschlossen hat, keinen Feind, keinen Vehelthater, keinen Leichentrager, nicht Harn und Koth schen, dass der Lehrer, welcher dem Schüler ein besonders beiliges Vedapensum überliefern will, keinen Candala, keins Wochnerin, kein menstruirendes Waib u. s. w. sehen darff), u. dgl. mohr.

Ein in Indien wie anderwarts sehr häufiger Weg, die Zuleitung einer Substanz besonders wirksam zu gestalten, ist das Eingraben oder das senstige versteckte Anbriegen

strichen (Kaustka Sütra, siehe Blumnfields Introduction p. XLIV); ebenso der Wiebenrin eine Substane, die infimitielle Gebert bewirkt (Sänkh G. I. 20, 5). — Beschneperulessem die Pferule: Waber, Vajanoga 28. — Beschneperulessem die naugebarnen Kindes: Şünkhagam G. I. 34, 2 aus.

Bandhayana Ede III, 5, 7, weam Bulder (S. B. E. XIV, 297) richtig übersatzt.

Vaj, Samb. V, 33; Ayenlayana G. L 34, 14.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Altareya Re. VI, 1: Ru. X. S5, 11 (Shidda G. L. 16, 5).

<sup>9</sup> Sankhavane G. W. 11, 3 (c.; 12, 19; II, 12, 10.

eines Zenberobjects: so geht in geheimer Stille, für hisdernde Veranstaltungen der Gegenpartei schwer erreichbar die gewunschte Wirkung vor sieh. Der Atharvaveda ist voll von Spruchen, welche die Besorgniss vor dem Zauber ansdrücken, den man in der Opferstreu, den man auf dem Leichenacker, auf dem Felde vergraben hat", den man in den Brunnen gelegt, den man sorgfaltig ausgerüstet hat wie man ein Weih zur Beautfahrt schmückt, dessen Glieder man gusammengefügt hat wie ein Rhku (oben S. 235) die Theile eines Wagens'). Ein Zauber dieser Art wird im Kausikasutra'i beschrieben: Dinge, welche einer (von ihrer Nebenbuhlerin?) zu schndigenden Frau angehören - ein Kranz, Haar, das zum Reinigen der Zähne gebrauchte Holzstuckehen - werden susammen mit unglückbedeutenden Objecten wie dem Eterus einer bei einer Bestattung dargebrachten oder an der Seuche gestorbenen Kuh zwischen drei Steinen, die man in die Oeffnung eines Mörsers - des Symbols der Zermalmung steckt, vergraben. Man stellt aber das durch solchen Zanber geführdete Glück einer Person wieder her, wenn man das Eingegrabene wieder ausgrabt mit dem Spruch: "Dein Glück, das man vergraben hat unter den drei Steinen und den vier Steinen, das grabe ich wieder aus zusammen mit Nachkommenschaft und Reichthum." Beim Somsopfer hatte es eine eigne Ceremonie") damit zu thun, den eingegrabenen Zanber der Feinde und Nebenbuhler auszugraben. Aber auch günstiger Zanber konnte die Form des Vergrabens annehmen; ohen (S. 502 Anm. 2) ist bereits das Vergraben eines Gemisches von Mileh, Mistklumpen, Bdellion und Salz erwähnt worden, durch welches man das Gedeihen des Viehs beforderte. Auch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Atharewrole X, 1, 1, 8, 18; IV, 18, 5; V, 14, 31; XIV, 2, 65 at .

<sup>2) 36, 45</sup> fg., vgl. Bloomfield, Seven bymas, 8 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>j Dor Rims der Upuravas, Vgl. Sutapatha Br. III., 3, 4; Talia. Samb. V, 2, 11.

wenn man das abgeschnittene Haar, die Nagel u. s. w. in einem Kultstall oder an einem sonstigen glückbringenden Ort vergrub, liegt – neben andern Zwecken – die dabei obwaltende Absieht, in verborgener Stille den Betreffenden sieh mit Glückswabstanz sättigen zu lassen, deutlich zu Tage!).

Schliesslich muss erwähnt worden, dass man um irgend sine Substanz oder Kraft zuzuleiten es auch als wirksam ansah, wenn bei irgend welchen ebes vorzunehmenden Manipulationen Gerathe weicher Art auch immer, in denen die hetreffende Kraft verkörpert war, verwandt wurden. Dem vertriebenen Fürsten gab man, um ihn zurückzuführen, eine Zauberspeise zu essen; man kochte dieselbe mit Holz, das aus dem abgehauenen Stumpf eines Baumes heransgewachsen war und also die Wiederherstellung vernichteten Daseins bedeutete\*). Bei einem Opfer, welches zu demselben Zweck der Zurnekführung eines Vertriebenen dargebracht wurde, bestreute man den Feuerplatz (?) mit Erde aus seinem Heimstlelande und benutzte auch Materialien, die aus diesem Lande stammten3). Lastige Ameisen zu beseitigen brachte man ein Opfer: man nahm dazu einen Opferlöffel von Badhakaholz\*). Badhaka heisst "der Beseitiger": so setzte man die Kraft des Beseitigens in Thatigkeit. Bei einem Opfer, das für den Sieg im Kampf dargebracht wurde, nahm man für den Opforaltar (eeds) Erde, die ein Eber aufgewühlt hatte und in welcher daher dessen Kraft wohnto"). Es ist klar, wie es sich in allen diesen Fällen darum handelt, die für die jedes-

<sup>1)</sup> Vgl. obou S. 187 Ann. 2.

<sup>\*)</sup> Kanglia Sütre 16, 28. Einlyermanseau vergleichbar an die oben 5: 481 Aum. 1 erwähnte Künstelei, bei der es sich auch am die Wakl des Breinhaltes handidt. Vpl. noch Kans. Sätra 48, 37, 38.

<sup>5</sup> Kang, Sutra 16, 21 fg., bul Scutien XVII. 186:

<sup>\*,</sup> Kansika Sütra 116.

<sup>5</sup> Kang, Sutra 15, 2

maligen Beziehungen erforderlichen Fluida zu Gunsten des Zanbernden wirksam werden zu lassem.

Zauber vermittelst des Abbildes und dgl. Wir wenden uns jetzt dazn, einige Falle des schon oben (S. 484) characterisirten Zauberverfahrens zu beschreiben, bei welchem das gewünschte Ereigniss dadurch herbeigeführt wird, dass man ein Bild dieses Ereignieses herstellt. Der höhere, an die drei Opferfeuer geknupfte Cultus ist reich an Riten, welche derartige Redentung haben oder zu deren arsprüngliehem Sinn dieselbe hinzugetreten ist. Wir haben gesehen, wie die mergendliche Entstammung des heiligen Feners ein Zauber zur Herbeiführung des Sonnenaufgangs, das Träufeln des Somasafts durch das reinigende Sieb ein Regenzauber geworden ist'). Das Wagenrennen beim königlichen Opferdes Vajapeva, bei welchem der opferveranstaltende König siegt, ist ein Zauber, der diesem siegreiche Kraft und Schnelligkeit gewinnen soll7); der einzelne, kunstlich für ihn bergestellte Erfolg ist ein Abbild der allgemeinen, wirklichen Sieghaftigkeit. Nicht anders das solenne Wurfelspiel, das bei verschiedenen Gelegenheiten im Ritual erscheint?) und deutlichermassen einen Zauber darstellt, der dem Opferer Glück und Gewinn verleiht. Wenn bei der Sonnwendfeier ein Arier mit einem Sadra um ein weisses, rundes Fell rauft und es ilun entreisst'), haben wir darin einen Zauber erkannt, durch den das Sonnenlicht von den bedrohenden finstern Mächten befreit wird. Sexuello Handlungen, die bei chen derselben Gelegenheit vollzogen werden\*), stellten sich

<sup>1)</sup> S. obyn S. 109.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. abon S. 47B, Wober, Deber den Väjapova 27 fgg. In den angehörigen Sprächen drückly sich die Badenting der Hamiliang klar aus.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) S. z. B. Apastamine Sr. V. 19, 2 fg.: 20, 1 Sr.: Weber Rejective 60 fg.

<sup>1)</sup> Oben S. 441.

<sup>1)</sup> Ohen S. (4%. Hier sol nuch an die thuffich aufzatzemmben oberennet

uns als ein Abbild oder Vorbild der Fruchtbarkeit dar, welche man für die Weiber erhoffte. Ein ganzen grossen und complicirtes Opfer des vedischen Ritnals, die Sautramant, scheint ihrem Kern nach als ein Zanber aufzufassen, wolcher durch eine allerdings sehr freie und rohe Nachbildung eines mythischen Ereignusses den segensreichen Ausgang, welchen dasselbe genommen hat, für den Opferer nich wiederholen lasst!). Die Asvin und Sarasvatt heilen den von übermässigem Somagenuss kranken Indra; so soll auch der an irgend welcher Erfolgheigknit leidende Opferer zu voller Kraft und vollem Glück erhoben werden. Irren wir, wenn wir glanben, infernster Ferne hier die Anfänge religios-drumatischer Darstellungen sich ankündigen zu sehen?

Hannig findet sich der uns hier beschaftigende Typus des Zaubers in einem Zusammenhang, der in allem älteren Ritualwesen besondre Wiehtigkeit zu besitzen pflegt, in dem des Regenzaubers. Bei der Sonnwendfeier schiesst man auf ein Fell (S. 445); verauthlich bildet dieses den Verschluss des Himmels ab, den man durchbohren will. Bei derselben Gelegenheit tanzen Mädchen mit gefüllten Wasserkrügen um ein Fener; sie giessen die Krüge aus und singen ein Lied, in dem davon die Rede ist, dass die Kühe baden sellen (8. 445): auch dies allem Anschein nach ein Regenzauber, Bei der Schichtung des Agnialtars werden Wasserbecher ausgegossen: "damit setzt er Regen dorthin", und es wird dann in den durch diesen Regen fruchtbar gemachten Boden Getreide gesat\*). Eine Fischotter wird in's Wasser geworfen: dann regnet es in Fulle<sup>3</sup>). Wer Regen erlangen will, wirft Hamiltongen beim Someopher (S. 392) und beim Romopher (S. 175) ermount.

<sup>&#</sup>x27;) Vgl. meinen Aufestr "Indra und Nammei", Nachriehten von der Gott. Ges. der Wiss. 1896. 842 fgg. Der Eründer dieses Opfers ist vielisleht einer der jüngeren ruveilischen Dichter, der Verfauer von X. 181.

<sup>5)</sup> Satupatha Hr. VI, 2, 4, 2 13.

<sup>5</sup> Kangika Satra 127, 10, 11.

Kränter in's Wasser, taucht sie darin unter, lässt sie darin schwimmen. Er befestigt einen Hundekopf, einen Widderkopf, Haare und alte Schuhe an der Spitze eines Rohrstabs und schlägt damit, wie wenn er kampfte, in die Luft'): soll in diesem Bilde eines Kampfs der Widder das verschlossene Himmelsgewölbe aufstossen, der Hund es vielleicht zerbeissen?

Noch einige Beispiele von Zauberhandlungen der hier in Bode stehenden Art seien kurz erwähnt. Man vernichtet seinen Feind, indem man dessen Bild oder Schatten in's Herz sticht oder indem man ein ihn darstellendes Chamaleon tödtet und verbrennt<sup>3</sup>). Man vernichtet Würmer, indem man 21 Usurawurzeln zerstampft und verbrennt, mit dem Spruch; "Allen Würmern und allen Würmerfrauen spalte ich das Haupt mit dem Stein, verbrenne ich das Antlitz mit Feuer". Um eine Person, z. B. einen Sclaven, am Weglaufen zu hindern, giesst man, wenn er schlaft, aus dem Hern eines lehenden Thieres den eignen Urin um ihn herum und baut dadurch im Bilde eine Mauer um ihn auf"). Um Unglück zu antfernen, entfernt man alte, verbrauchte Gegenstände, wolche die Substanz des Unglücks representiren; man lässt

I Econdonlbet II, I igg.

<sup>\*)</sup> Emige wantere mit die Regioneringung besingliche Materialien finden sich Taitt. Saud. II., I., 7, 3; I., 8, 5; 4, 7, 1 igg.; Hillebrandt Neu- and Vollocontropfer 142 fg. Vgl. much das oben über das zweite der vormmatlichen Feste (S. 441), über die Sakraubebergranz (S. 120), aber die Gharmopfer (S. 142 Ann. 7 Bemerkte. Es wurde bucht sein diese Samsbung noch Belleben zu vermehren.

h Kansika Simu II, 64 fg.: 39 fg.

<sup>4</sup> Kanglia Satra 29, 21; Atharrayada V. 25, 13.

Viellaucht würe es genauer zu segent man stellt die Wesenheit der nignen Person, welche in dem von ihr kommenden Lein gegenwärtig ist, um ihn herum. — Har. G. I., 14; Paraskare III. 7 (vgl. Piantel, Philos. Abhle Marun Hertz dargebracht p. 69 (g.). — Was bedaunt das Harn des labourien Thiores?

ein schwarzes Kleid wegschwimmen, verbrennt alte Schuhe und einen alten Sonnenschirm!). Um einen schadlichen Geist an entmannen, schnürt man, scheint es, einen Stah mus Arabiholz mit Faden ein?). Um das Feldungeziefer Tarda zu beseitigen, vergräht man einen Tarda, den Kopf nach unten, den Mund, damit er nicht Korn frisst, mit einem Haar verbunden3). Um die Glieder der bösen Geister zu zerschlagen, schlagt man Pflöcke in die Erde; wer die Somaschösslinge schlagen will um den Soma far das Opfer zu bereiten, denkt an seinen Feind, so dass sich die Schläge gegen diesen richten\*1. Wir schliessen mit dem Zauber, durch welchen man einen Fluss in ein andres als das hisherige Bett leitet. Man begiesst den Weg, welchen der Fluss nehmen soll, mit Wasser, pflanzt dort Rohr, legt Repräsentanten des Wassers wie einen Fresch und die Wasserpflanze Avaka hin3); diesem Bilde des hier sich entwickelnden Wasserlebens wird die Wirklichkeit folgen. -

Divinationszauber. Wir wiesen bereits oben (S. 485) darauf hin, dass auf der magischen Correspondenz zwischen Bild und Wirklichkeit auch der das Verborgene, insonderheit das Zukunftige ermittelnde Zauber wenigstens zum grossen Theil beruht. Der abgebildete Vorgang, welchen der Kundige richtig zu sehen, eventuell selbst hervorzurufen versteht, zeigt den wirklichen Verlauf an<sup>4</sup>): insonderheit solche von specieller

<sup>1)</sup> Kansika Sarm 18, 9 fgg.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Kangika Sutra 43, 11 vgl. Atharvavesta III, 9; Indische Studien XVII, 216.

<sup>1)</sup> Kangika Satra 51, 19, rgl. Atharvar de VI, 50, L.

<sup>4)</sup> Kangika Sutra 25, 21; Satapatha Brahman III, 9, 4, 17.

<sup>5)</sup> Kanjika Sütza 40, 1 fg., vgl. Bloomf(eld., Cantributions II, 30 fg.) Watter, Indiacho Studien XVII, 248.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup>] Bjerber entwickelt sich dann millirlich aus dem Abhild seben in frühet Zeit das frese, von der wickhehm Ashalichkeit sich Immer mehr sonnheipirende Vorzeichen.

magischer Kraft erfüllte Sphären wie die des Traums, des Opfers, der Bestättung geben die bedeutsamen Abbilder der Wirklichkeit her; die Bewegungen des Opferthiers, des Opferrauchs lassen in die Zukunft blicken; und wenn wohl schon bei diesen Vorzeichen sich die Divination aus dem bedeutsamen Abbild mit derjenigen vermischt, welche vom übermenschlichen Wissen der Götter und Geister her Kunde der Zukunft empfangt, so tritt die letztere Seite der Divination vor Allem in der Deutung des Laufs, des Fluges, der Stimme von Thieren hervor, die mit Göttern oder Geistern in besenderer Verbindung stehen wie Eule, Krahe, Hyane (oben 8, 76)).

Wir beschränken uns auf die Mittheilung weniger Einzelbeiten.

Wer wissen will, ob ein Madchen eine gute Frau abgeben wird, lasse sie einen von verschiedenen Erdklossen
wahlen, die zum Theil aus glücklichem Boden — aus einer
Ackerfurche, einem Kuhstall u. s. w. — zum Theil aus unglücklichem wie einer Leichenstatte, von einem Kreuzweg
genommen sind<sup>3</sup>). Ihre Wahl lässt erkennen, wie ihr Wesen

It there die Katagoris der Kemitthung des Verborgenen mit Hille des Wiebens übergenechteiter Wesen gehört mehr des Gritze urtheil (Fraerpenke, Wasserpenke u. elgl.), des im Herkunft aus imbogermanischer Zeit unmentiel Kaugi (Fraerbeit der 39, Philalogurversammlung 1887, S. 40 fig.) wahrscheinlich gemacht hat. Die Polute ist nicht, dass des gettiliebe Ebensut dem Schaldigen strufen, sandern dem es durch sein Verhalten über Schuld und Duschald magen sell. Immerhin ufbert eine für Prussder start dem Kide, bei welchem unm alch selbet verflurhend die Strafe für die Unmarkeit auf sich herabruft (s. unten S. 520m m der That wird des Gattemerkeit von den ladern unz Katagorin des papulles (Fluch, Eid) gegeschnet (s. Jolly Z. P. M. G. 44, 346 A. 1 und die dett effirte Literatur).

<sup>2)</sup> Ganhila II, I, 3 fg. Verglichen werden kannen die Angerien beim Handen Apr. G. H. S. 2 fgg. die übrigene inehr praktischen als megischen Charakter zu haben scheinen.

beschaffen ist, welches ihr Schicksal sein wird. - Will man wissen, ob das Kind, das geboren werden wird, ein Knabe ist, berühre ein Brahmanenschn ein Glied der Sehwangeren: ist es ein Glied mit mannlichem Namen, wird das Kind ein Knabe sein1). - Ein vor der Schlacht zwischen den beiden Heeren in bestimmter Weise entzündetes Fener zeigt durch die Richtung des Rauchs den Ausgang der Schlacht an"). Man legt auch vor der Schlacht drei aus Sehnen geflochtene Faden auf Kohlen: der mittlere ist der Tod, die beiden andern sind die kampfenden Heere. Die Bewegungen der Fäden zeigen den Ausgang an<sup>3</sup>). - Von welcher Seite, nachdem man für ein Mädchen den Ritus zum Zweck der Erlangung cines Gatten vollzogen hat, die Krähen kommen, von da wird der Freier erscheinen h - Die Richtung, in welcher die Kuh an einer bestimmten Stelle des Opferrituals geht, ergiebt Schlüsse über das Glück des Opferers). - Wenn bei einem bestimmten Opfer das Feuer hell aufflammt, werden dem Opferer zwölf Dörfer zu Theil werden; wenn sich Rauch erhebt, wenigstens dreis). - Daraus welches der drei heiligen Fouer bei der Bestattung zuerst die Leiche erfasst, sieht man. ab die Seele in der Himmelswelt, der Luttwelt oder der Menschenwelt weilt1). - Die Hyane stösst ihr bedeutungsvolles Gehenl aus sant Antrieb oder ans eigenom William": die Eule "fliegt zur Wohnung der Gotter"; man spricht zu ihr: "Fliege um das Dorf von der Linken zur Rechten und verkunde uns Gluck, o Eule!") - Die himmlischen Constella-

<sup>7</sup> Kannika Surra 33, 19 fg.

<sup>7</sup> Kangika Sürra 14, 31.

<sup>9</sup> Bamlan Dat 15, 15 fg.

<sup>7</sup> Khomdasalbar 34, 24.

<sup>9</sup> Sanapatha Br. IV, 5, 8, 11.

by Golshila IV, E. 15 ig.

<sup>7</sup> Apr. G. IV. 4, 2 fg.; vgl. Şatapatha Br. XII, 5, 2, 9 fg.

<sup>7</sup> Hirapyakeen G. I. 17, 1, 3. — Mit den Vogelstimmen beschaftigen einh bekannflich schon zwei Lieder des Regreds, II, 42, 43.

tionen, die korperlichen Characteristica z. B. eines Madchendas man freit, vor Allem die Traume') werden von Kenneru gedeutet; die Vorherverkundigung des Wetters bildet die Specialität alter Brahmanen, die nach dem von ilmen angewandten Verfahren als "Düngerrauchpropheten" benaunt werden'). - Wie ein solcher Prophet aus ausseren Anzeichen Kunde über ein bestimmtes Gebiet von Ereignissen schöpft. glanbt man überhaupt, dass geistlichen Porsönlichkeiten, Lenten, welche durch die Zanberkraft des Tapas\*) (oben-S. 403 fg.) oder andern Zauber\*) gestärkt und mit innerer Erleuchtung begabt sind, ein bald auf der kundigen Beobachtung von Vorzeichen beruhendes, bald von dieser unabhangiges Wissen vom Verborgenen und Künftigen zukommt. In der Erzählungsliteratur ist der Typus des zukunftskundigen Weisen - wie z. B. Narada den Tod des Satyavant voraussagt, der Buddha vielfach Künftiges vorherverkundet - überans häufig. Gewiss entspricht es altem und allgemninem Volksglauben, wenn in einer buddhistischen Erzahlung ein

J. Schon im Egreia (VIII, 47, 15; Pischul Z. D. M. G. 40, 111). Vgl. maneutlich Ait. Ar. III. 2, 4, 16 igg.; Chand. Up. V. 2, 8, 9. Die betem Stelle handelt febrgens nicht wie Denasen (System des Vedants 371) und affenhar mach ihm Harity (Vedisch-brahman, Periode 206) sie rersteht von getränmten Licheanbratenern; so ist an übersetzen; "Wenn er bei Riten für die Erlangung unes bestimmten Wansches ein Weilt im Traumsleht, möge er aus diesem Traumgesicht Gelingen entreinen."

<sup>3</sup> Bloomfield, Seven Hymns of the Atharenceda S. 19 fg.

<sup>2)</sup> Se house so im Mahabburata (III, 16870 ed. Calc.); "Durch dieses Tapes kenne ich albes Trackton der Andera."

<sup>\*</sup> Beiepieleweise durch die Kraft der Phanzu Sadampostipa, welche die Fähigkeit verleift alle Zaaberer und bösen Geister hermasmerkennen. Zu ihr spricht ment "Zeige mir die Yatmihama», Männer und Weibert alle Pesame teige mit; dazu fasse ich dich, o Krant!... Der durch die Laft diegt, der eich emporschleicht bie über den Himmel, der von der Erde Schutz hufft; den Piyacu lass mich erblichen. Atburvar, IV, 20; Kangika Sütra 28, 7.

Konig vor der Schlacht sagt!): "Die geistlichen Asketen wissen Alles. Wer weiss, wer siegen und wer unterliegen wird? Ish will den Einsiedler fragen." Zu Institutionen, die den Orskeln des griechischen Alterthums verglichen werden konnten, hat sich dieser Glaube an das Wissen übernstürlich erleuchteter Menschen im alten Indien nicht entwickelt; in den Vorschriften, welche die vedischen Texte aber das Erkennen der Zukunft geben, dominirt durchaus die von individuellen Gaben der Hellscherei unabhängige Bedachtung von Auzeichen und Vorzeichen, die wir oben beschrieben haben").

Amulete und Medicamente. Wir mussen unsre Darstellung der vedischen Zauberpraktiken vervollstandigen, indem wir über die Wirkungsweise mehrerer zauberischer Agentien, die uns im Vorungehenden vielfach begegnet sind, hier noch einige ergänzende Bemerkungen anfügen: über Amulete und Medicamente, über Zaubersprüche, über zauberische Opfer.

Wir hemerkten sehon oben (S. 499), dass die Zuleitung einer Kraft oder Substanz in gleicher Weise durch inneren oder ausseren Gebrauch, durch Essen und Trinken wie durch Salben oder Anhangen eines Amulets bewirkt wird. Das zauberische Medicament oder Annalet kommt dem Princip nach von irgend einer Wesenheit – vorzugsweise, wie es scheint, aus dem Pflanzenreich – welche die zu erzielende Wirkung auf welche Art immer, sei es auch nur durch den Klang des Namens, verkorpert<sup>3</sup>). Die wie es scheint alteste

<sup>9</sup> Janaka vol. III p. 4.

<sup>4)</sup> Man nehme das him über die altindische Divinstion Remerkte nur als einen westen Versund über nimm Gegenstand, der eine singehandere Behmellung auf Grund möglichet nasgodelniter Semmlungen weld verdienen worde. – Die Prage nach Tedtenerakeln wird unten in dem Abschnitt über den Glauben vom Leben nach dem Tede berührt werden. Vgl. auch S. 76. A. 1.

<sup>1)</sup> Das oben Beigebrachte gubt vielbiehe Ver oo haulichung.

Olf en herry, Raligion des Veds.

und rolleste Auffassung des Amulets als Sitz eines Geistes resp. eines Seelenwesens, von welchem die zu erzielende Wirkung vollbracht wird, scheint in dieser Crassheit im Veda kanm mehr vorzuliegen'); was wirkt, ist die dem Amulet innewohnende Substanz in dem ohen (S. 479 fg.) von unerörterten Sinn\*). Die Erwartung der Hilfe aber, die von einer solchen Macht kommen soll, muss sich natürlich irgendwie mit der Hoffnung auf die Hilfe der Götter in Einklang setzen: und so sind die Zaubersprüche voll von Ausdrücken der verschiedensten Art, welche die Wirksamkeit der Amulete. Medicamente und dgl. in irgend einer Form aus der Götterwelt?) ableiten. Bald heissen Jene Zanbermittel gottgeboren oder werden mit Göttern identificirt; hald wird gesagt, dass die Götter sie dem Menschen gegeben haben, dass die Götter sie gekräftigt, sie besprochen, ihnen ihre Samenkraft mitgetheilt haben, dass sie mit ihnen gemeinsam wirken; vor Allem aber ist hänfig davon die Rede, dass die Götter einet sellist durch die Kraft des eben anzuwendenden Zaubermittels ihre

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Doch ugl. oben S. 255 Aum. 3 und über die in Pflausengestalt orschungsnichen besen Dürmmen S. 266. — Wenn e. R. in den Agnisitär em Schlungsnichen eingemanners wird (Ind. Studien XIII., 252; ugl. überhaupt über das Banopter oben S. 364), so bet dieser für die Auffmeting der redischen Zeit schwerlich siehe der Wohnsitz eines mehnhalten Schlungsschäumun, sondern der Trüger der Schlungunkräfte, so an augen der Schlungsschletung. "Er legt insen Schlungsnicht das schneille Kraft, die in der Schlunge wehrst, signet ar sieh damit an", sagt die Talitietye Sambita (V. 2, 9, 3).

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Damit vetträgt es sieb. – ja das Gegenthall würde befranden – dass von einer gewie om Beaudibeit, wie man sie dem Pfell und der Trommel, dem Pflag und des Würfeln beilegte (S. 23), hier mit die auch bei Amulatse und dgl. die Rede ist (a. s. B. Atharvey, X, 6, 5). Vollende bei Pflamen spaalt der Begriff der Pflamensoele mit.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Und dum von solchen Naturmichten wis Himmel und Eric. Wasser und Pener, Blitzen u. delt., ubsprechend dem Hervertreten de Potenzen en Stelle der alten Götter vegl. S. 21.0

Erfolge erreicht linben, dass Indra es gegen die Azuras gehrancht und diese dadurch überwunden, dass Tvashtar es der Aditi angelegt hat und sie dadurch zur Mutter der göttlichen Söhne geworden ist, und Achaliches mehr.

Die Zauberformel. Schon in den Zauberwirkungen des Namens!) und denen des glücklichen oder auglücklichen eminosen Ausspruchs, wie sie der indische Glaube gleich dem aller Volker annimmt, zeigt sich die magische Kraft des Worts, welche in der Zauberformel, der Verwünschung und dem Sehwur den Gipfel erreicht. Auf dem Glauben an die Kraft glückbringender Worte wird der in Indien wie anderwarts\*) gelantige Typus des ginekbringenden Dialogs berahen; die Antwort, welche auf eine Frage wie zufallig in der That natürlich auf Verabredung - erfolgt, giebt das wirksame Omen ab. Beim Piltigerfest fragt die Gattin den Handeladen: "Habt ihr gepfägt?" Er autwortet: "Das haben wir!" Sie fragt weiter: "Was hast du daven getragen?" Darunf er: "Habe, Glück, Gedelhen, Kinder, Vieh, Nahrung, Nahrungsgenuss!" Bei der an der schwangeren Frau vollzogenen Haarscheitelung fragt der Gatte sie: "Was siehst du?" Und sie antwortet: "Nachkommenschaft!" Bei dem Bitus zur Gewinnung männlicher Nachkommenschaft fragt der Gatte das Weib, dem er einen Zaubertrank eine gegeben hat: "Was trinkst du? Was trinkst du?" Sie er-

<sup>1)</sup> Hierher gehört nicht allein die selame Neuming des Namens inner Person hel dem unf eis sich richtenden Zunber, sondern auch der tilaube zu die Zunberwirkung von Dingen oder Handlangen entsprechend dem Namen derselbein. Die Pflanze Apäintere wieche alles Unbel ab, weil der Name "Abwisslung" zu bedeuten schaltet (oben S. 490); American besautigt min durch Opfern mit einem Löffel nie dem Hole Badhake ("Reseiniger", oben S. 666); den krankheitbringenden Handadamen vertreibt Wärinbrind Hir. G. H. 7: 2) offenbar weil der Spieler "Hundstedter" (proglenie) berast a. daß mehr.

<sup>5</sup> Siehe E. B. Mannhardt, Aberghathen S. 53, 84 A. 26

widert: "Schneserzeugung! Schneserzeugung!" Bei einem am fünften Tage nach der Hochzeit zu vollziehenden Ritus fragt das junge Paar einen Brahmanenschüler: "Schüler, was siehst du?" Er sagt: "Söhne und Vieh!")

Die eigentliche Zauberformel, hier und da noch in Prosa - in Jener Presa mit dem alten dumpfen, sinnvallsinnlosen Rhythmus der Beschwörungen -, ist doch uberwiegend3) in Verse, meist in sehr flüchtig hingeworfene, gefasst, oder alte Verse von ursprünglich ganz anderer Bedentung sind, zuweilen auf Grund der ausserlichsten Zufälligkeiten, zu Zauberformeln degradirt worden<sup>3</sup>). Bald werden die Götter, sehr oft lange Reihen von Göttern oder Dämonen angerafen'); sie werden mit Namen genannt oder es heisst nur ciwa: "deine penn and nennzig wachsamen Geister, o Nacht, die acht und achtzig oder and es siehen und siebzig";"; sie alle sollen helfen und schützen; es versteht sich von selbst. dass Gebet und eigentlicher Zauber sich beständig untreunbar vermischt. Bald befiehlt der Zauberer in eigner Person oder er droht: bald spricht er gleichsam erzählend den Hergang ans, welchen der Zauber hervorrufen soll; wie das Aussprechen

<sup>()</sup> Kang, Sätra 20, 16 tg.; Gohh, H. 7, 10; Agy, G. 1, 10, 3; Hamilayana hel Winternitz, Altind. Bookseitsrituell 101;

<sup>7)</sup> Wenigstene vom Ende der greedischen Zeit un. Vgl. ohen S. S.

<sup>7)</sup> So ist beispieltweise jener schone Vers eines speculativen Egyel-liebte (X, 131, 2), welcher den unbekannten Gott als den Lebenspender und Kraftspender, als den Herrscher febert, dossen Gober die Gatter allehren, eine Zauberspruch gegen Fehlgeburten einer Kub gestempelt werden (Kaus S 44, 1), vermutblich well er als verfasst von dem Dickter "Goldfrücht" und als gerichtet an Prejäputi, den "Herrn der Nachkannen schaft" gilt.

<sup>1)</sup> Vgl. obon S. 20;

<sup>9)</sup> Atharvaveda XIX, 47, 3 fg. Achaliche Zahlen VI, 25. Vgl. aber die auch einforwärte im Zauberwesen sich findende Vorliebe für Zahlen dieser Art A. Kuhn K. Z. XIII, 128 fg.; Wuttke, Disch, Vallasbargianter 4 100, 480.

des Namens eine magisebe Macht über das benannte We en uht, führt vormöge desselben mystischen Bandes zwischen Namen und Sache die Nennung des gewünschten Vorgangs diesen selbst horbei. Die Kraft des Zanbers wird verstärkt, indem die zu erreichende Wirkung mit Vorgangen aus der Natur oder der Götterwelt verglichen wird; diese in den Zauberformeln so häufigen Vergleichungen sind offenbar kein zufälliger poetischer Schmuck, sondern sie enthalten ein magisches Moment: die in dem Vergleich genannten Wesenheiten oder Ereignisse sollen in der eben vorliegenden Situation ihr Gegenbild nach sieh ziehen: "Wie die aufgebende Sonne den Siernen ihren Glanz raubt, so raube ich allen Weibern und Mannern, die mir feind sind, die Kraft" - "Die Kühe haben sich niedergelassen an ihrem Rastort; das Geflügel ist zum Nest geflogen: die Berge stehen fest an ihrer Statte: ich habe die Niero feststehen gemacht an ihrem Ort\* - "Wie der Wind den Lotusteich von allen Seiten her erregt, so soll deine Leibesfrucht sich regen; zehnmonatlich soll sie hervorkommen"). Mir solchen Vergleichungen verwandt ist, wenn der Zauberspruch erzählt, wie die Götter einst durch denselben Zauber, welcher hier voltzogen werden soll, durch lasselbe Amulet, dessen man sich jetzt bedient, ihre Erfolge zewonnen haben (vgl. S. 514); die altbewährte Kraft des Zaubers wird diesmal von Neuem wirksam sein. Andre oft wiederkehrende Zuge der Zaubersprüche sind die folgenden. Em den schadenden Geist, den Sitz des Uchals oder am was es sich ehen handelt in jedem Full zu treffen, neunt man nach einander die ganze Reihe von Möglichkeiten: aus Angen und Nase, aus Ohren und Gehirn, aus Nacken, Rücken, Armen vertreibe ich die Krankheit - gehörst du dem Soma,

Atharyavedu VII, 18, 1: 96, 1; Rgyesta V, 78, 7. Wie wiebe Gleichnisse sich gelegentlich in ritnelle Handlungen unsertzen kounten ist 8-491 Ann. I gewort.

kanfe ich dich für König Soma; gehörst du dem Varuna, kanfe ich dich für König Varuna; gehörst du den Vasus, kanfe ich dich für die Vasus). Konnt man aber den Geist, den man vertreiben will, so lässt man ihn das fühlen; dies ist dein Name; wir kennan deine Geburt; dies ist dein Vater, dies deine Mutter<sup>2</sup>). Die Gegenstände, von denen man zauberische Wirkung erwartet, beschreibt man gern als die und die Substanzen in sieh enthaltend oder von ihnen herstammend, die Trommel z. B. als von dem Waldesberrn stammend, mit den Kühen bespannt (Av. V. 20, 1), d. h. ans Holz gemacht und mit Leder bezogen; anch dies ist offenbar nicht um rein rheterischer Schmuck, sondern es hat den Zweck die magischen Eigenschaften der betreffenden Substanzen zur Mitwirkung beim Zauber heranzuziehen.

Fluch und Eid. Ein specieller Fall, in welchem das Wort als ein Hauptträger der Zauberkraft erscheint, ist der des Fluchs einschliesslich des Eides. Die Götter verfluchen die Baume, von welchen sie gekrankt sind: "Man soll ench mit einem Griff, der von ench selbst kommt, als mit einem Donnerkeil niederschlagen". "Deshalb schlagt man die Baume mit einem Griff, der von ihnen selbst kommt, als mit einem Donnerkeil nieder. Denn sie sind van den Göttern verflucht"). Agni verflucht den Fisch, der sein Versteck in den Wassern verrathen hat, dass man ihn mit mannichfaltigen Listen todten solle: "deshalb todtet man den Fisch mit mannichfaltigen Listen, denn er ist verflucht"). Dass das Verfluchen des Feindes auch im thatsachlichen Leben der

<sup>4)</sup> Denseiben Zug weisen bekanntlich die Zunbersprüsbe der verschneimsten Volker unf: vgl. Krauser, Volkegl: der Südelaven 38, 136; Plasse, das Kind II, 141 m.s. w.

<sup>7</sup> Ygl, Woher, Omine and Portenta 408; Ind. Studies IV, 203.

Pañe, Br. VI, 5, 11; genoint ist nathrlich der leitserne Griff der Axt.

<sup>1)</sup> Taitt Sumbota II, 6; 6, 1

vedischen Zeit eine Rolle spielte, ist selbstverständlich und wird durch die zahlreichen Sprache, welche den Fluch abzuwenden, ihn auf den Fluchenden zurückzuwenden bestimmt sind, bestätigt. "Zum Flucher kehre der Fluch. Mit dem Spruch, der uns freundlich ist, zermalmen wir dem feindlichen Spruch Auge und Rippen" (Av. II, 7, 5); der Fluch scheint hier einen Anflag persönlichen Wesens anzunehmen. in geisterhafter Concretheit sieh zwischen dem Zauberer und dam Gegenzauberer, die ihn eich gegenzeitig zusenden, hin und herzubewegen. Die schadende Kraft, die dem Fluch innewohnt, kann aber durch weitere Zaubergeremonien noch verstärkt werden: "Wessen Gattin einen Liebhaber hat, wenn er den hasst, soll er in einem ungebrannten Gefäss das Opferfoner anlegen und eine Opforstreu von Rohrpfeilen der rechten Biehtung entgegen ausstrenen; dann soll er årei mit Butter bestrichene Rohrspitzen der rechten Richtung entgegen opfern mit den Sprüchen: In meinem Feuer haat du geopfert; ich nehme dir Hoffnung und Ausblick, N. NI - hier nennt er semon Namen. ,In meinem Fouer hast du geopfert; ich nehme dir Kinder und Vieh, N. N.P - bier nennt er seinen Namon. In meinem Feuer hast du geopfert; ich nehme dir Athem und Aushauch, N. N. " - hier neunt er seinen Namen, Der Kraft beraubt, des Segens seiner guten Thaten beraubt geht aus dieser Welt, wen sin Beahmane, der solches weiss, verflucht ");

<sup>1)</sup> Satopatha Brahmapa XIV, 9, 4, 11. — In Boning and den Glambon and di Wirkungen des Fluchs vondent much bemerkt un overdan, das dies vielfach als abhängig von dam Vorbandbauein einer daßle ampfänglichen Disposition bei der Person, gegan welche der Fluch sich relatet, vollacht wurden. Die Brahmapaterte narmen sehr hänfig vor organd einem rituelles Fehler nicht in der Form, dass die meter: Dies und jeme Unglich wird daraus folgen", sondarn: Wenn dann demand sagte: Dies under jeme Unglich wird eintreffen", so wurde man dem eingeweitzt sein Satapa Br. XII, 4, 3, 41 Astadiches vertfach); der betroffende Fehler verzongt also die Disposition einer stwamen Verwänselung zu unterliegen.

Der Eid ist ein Fluch, den man gegen sich selbst richtet. sofern man sein Wort brechen wird oder sofern man die Unwahrheit gesagt hat!). Man setzt sein Leben, der Seinigen Leben, seine Lebensgüter im Diesseits und Jenseits - eventueil auch irgend welche bestimmte unter diesen Gütern - für die Wahrheit seines Wortes ein; mit der Formel, welche das Englück auf die eigne Person berabruft, können sich Geberden oder symbolische Acte verbinden, in welchen sich ein die feindlichen Machte herbeiziehender Zanber darstellt. Der Priester, der einem König die grosse Königsweihe ertheilen will, lässt diesen schwören ); "All mein Verdienst von Opfern and Gaben you dem Tage memer Gebert bis zu meinem Todestage"), meine Statte, meine guten Thaten"), mein Leben, meine Nachkommenschaft soll dir gehören, wenn ich dich betrage." Man rief, wie schan ein alter vedischer Vern besengt, den Gott Varuna, die Kuhe, die Wasser als Zeugen an"); in der spätern Literatur finden sich Regeln wie die dass der Kshatriya bei seinen Gespannen und Waffen, der Vaisya bei seinen Kühen, seinem Getreide und Gold schwören sall - der Brahmane soll bei der Wahrheit schwören - 3;

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Dem entspeechend bedeutet danselles Verbum (1997) im Antiaflanhan, im Medium aschwingen d. h. sich selbat fluchum.

<sup>5)</sup> expensions 'hhlishineet. Altareya Br. VIII, Lis.

<sup>5)</sup> Gasz abalich Baudhayana Dh. I, 10, 19, 10; Nazuda I, 224.

O Dies het ein öfter begegnender Ausdruck beim Schwieren (vzl-Maur VIII., 256; Namila I, 248; Rämäyeen II., 34. 48 ad. Rambar ded. De die Thaten über des bees im Jenselts autscheiden, beungt in etwa, dass man bei einer Seelen Seligkeit ekwar.

<sup>7</sup> Talit. Sauch. I. 3, 11, 1 (eg). Attarryaveda XIX, 44, 9; Salapatha 19; III, 8, 5, 10. The Goldmach Wasser mit der Hand zu fassen eine nich beim Flack in erwähnt; solches Wasser ist dang zon der Zenberkraft bei Flack erföllt und bringt wie is hingegessen wird besonde Wirhungen hervor (Rämitpung VII, Eb. 29 fg.). Noch haute sehnfort der lader mit tlang, wasser in der Hand.

<sup>1)</sup> Manu VIII, 113. Grament set mutirlich, dass unn auf erine Ge-

521

in einer Erzahlung schwören Madchen dabei, dass ein einen alten Gatten oder gar keinen Gatten bekommen wollen, wenn sie die Unwahrheit reden'); eine Königin ochwort, dass sie als boser Damon wiedergeberen werden will, wenn sie ihren Gatten betrogen hat?). Durch den Gestus des Sichselhst: berührens, der Berührung des eignen Haupts oder Herzens leitet der Schwörende die bösen Mächte auf sich und auf sein Leben. Im Epos schwärt Satyavant, em Linglück, das seine Eltern trafe, selbst nicht zu aberleben: "mit dieser Wahrheit?) berühre ich mich selbst" - und ein andres Mal heisst es in ähnlicher Verhindung; "also beruhre ich mein Haupt"4). Offenbar ist es diese Berührung, auf welche sich die Vorsehrift eines Sütratextes) bezieht, sieh mit Wasser zu reinigen, wenn man einen Spruch an Rudra, an böse Geister, an die Todten gesprochen "oder wenn man sieh selbst berührt hat"; auch in dieser Selbstberührung lag ein Sieheinlassen mit unbeimliehen Machten, das eine Reinigung

spanne a. s. w. Lumal herabratt, word man falsch gochwaren. — Die Schwaren bei der Wahrhoit (satyam) schmidt sine vollete madern Vergeierigung die Eides darzastellen; die übere verliebe Literains welet, so vollieb finden kannt keine Sparen deven auf. Im Epo., dan hundhistsel in Erzählungen a. s. w. orgeinnet die schwurkafte Bording uit die Wahrhoit im Pati esterakieige, bei den nörelbehen Buddhaten sahjamzenen und des wahr inte so mage übreh die Kraft solcher Wahrhoit dies und das zu behen. Seine a. B. Jäneka vol. I p. 214, 3317 Divyaradim 27 (p. 417 ed. Cowalf-Neil) eta.; vgl. Mahabharata III, 2208; XIV, 2009.

<sup>9/</sup>Januar vol. III, p. 136.

<sup>1)</sup> Ebenthuctfut p. 502.

<sup>7.</sup> Tul. 8, 520, Ann. 6:

<sup>7)</sup> Mahabharata III, 16847; V. 3901 on Calc. Des Berühren des Haupt wird mit der Verwähnschung; "Sein Haupt wil absliegen" (z. B. Chand Upon, I. 10, 11; Sat; Nr. XIV, 6, 9, 28° und mit der Verwähnschung, dass des Haupt des Betreffanden in sieben Stieke geben mille dahning bei den Boddhoton, z. B. Sapprutz Nik, vol. I p. 50, 51° zusammenbahngen.

<sup>1</sup> Sankhayana (T. I. O. 10; obon S. 325 A. 2.

verlangte. Wird der Eid gebrochen, so tritt natürlich die Strafe ein: als der Mondgott den Eid nicht hielt, welchen er dem Prajapati geschworen hatte, beniel ihn die Krankbeit Rajayakshma (Lungenschwindsucht)!).

Zauber in Gestalt von Opfer. Schon an früheren Stellen haben wir Anlass gehabt, vielfnehe Vermischungen des seiner eigentlichen Natur nach die Gotter ehrenden, erfreuenden, günstig stimmenden Opfers mit der Sphare deden Gang der Dinge durch geheime Kraft lenkenden Zaubers zu beobachten?); die an den Vorstellungskreis des Zanbera gewohnte Plantasie überträgt dessen Wirkungsweise auf das Opfer; die Phantasie, welche im Vorstellungskruis des Opfere heimisch ist, greift zu der Form von Opfern um Zauberhandlangen in dieselbe zu kleiden. Das Opfer zwingt Damonen oder Zauberer herbeitzukommen und sich zu erkonnen zu geben; das Opfer treibt Damonen fort; das Opfer aberwindet dem Welbe alle Nebenbuhlerinnen; das Opier hilft dem vertriebenen Fürsten zur Rückkehr und zum Sieg über seine Widersacher\*). Zwei besonders geläufige Typen sind die, dass in eine Hamiltung, welche ihrer überwiegenden Natur nach Opfer ist, durch die Wahl des Opferthiers oder der sonstigen Opfergabe, die eine Hindeutung auf den bestimmten Zweck der betreffenden Handlung enthält, oder durch die speciello Gestalt, die man irgend welchen undern Elementen der Opferhandlung giebt, zauberischer Character hincingelegt wird: und andrerseits, dass Gegenstände, wie sie

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Taitt, Samle, H., S., S., I fg. (rgl. dawn Anfrocht, Rhain, Mussians 40, 160).

J Ville momentick S. 313 fg. 369.

<sup>5)</sup> Gunz ühnlich wie wir oben S. 221. 345 gesehen haben, dam ibst Vertregnan schadlicher oder gefährlicher Substanzen zu einem Ophen derselben, eranzuell einem "Wegoplern" (nen-paj) geworden ist.

<sup>5)</sup> Athurvay, I, 8: Hirapy, G. I, 45, 5; Rv. X, 150, 4; 174. Ashar bobs, 5:t anomalich banks.

sich zur Vornahme irgend welcher zauberischer Manipulationen für die Erlangung eines bestimmten Zweckes eignen würden, als Opfergabe dargebracht werden. Belege für das erste dieser beiden Verfahren bietet fast Jede Seite der Ritualtexte\*); für den zweiten der bezeichneten Typen ist es vielleicht nicht überflüssig hier wenige Beispiele beizubringen oder an sehen erwilbnte Riten dieser Art") zu erinnern. Ameisen vertreibt man, indem man Gift opfert'). Man vernichtet seinen Feind, indem man Pfeilspitzen, die man mit seinem eignen Schweiss - der Kraft des eignen Tapas - gesalbt hat, opfert'). Wer Grossvich begehrt, muss Mist cines Kälberpaares, wer Kleinvich. Mist eines Schafpaares opfern'). Wer sich langes Leben wünscht, wer gleichsam durch hundert Jahre das Leben festzunageln wunscht, opfert hundert Nägel von Khadiraholz"). Dem allen ist es ahnlich, wenn offenbar auf Grund der oben (S. 495) besprochenen Methode der Abstreifung schädlicher Substanzen vermittelst Durchziehung des Gefährdaten durch ein Loch sieh die Praxis der Opferung durch ein Loch entwickelt hat!). Durchweg liegt die Vermischung der beiden Vorstellungskreise von Opfer und Zauber klar am Tage.

<sup>1)</sup> Siphe mich when S. 356 ft., 505.

<sup>9</sup> Sielie anmentilele S. 269 (g.

li Enneika Satta 116; abon S, 486.

<sup>1)</sup> Eleminaellas 17, 44; obas S. 501

<sup>9</sup> Gobbile IV, p. 13, 14, rgl. chen S. 369.

<sup>&</sup>quot; Gabbilla IV, & H.

<sup>9</sup> Kanshka Sutra 72, 16; val. 15, 4.

## VIERTER ABSCHNITT.

## Seelenglaube und Todteneultus.

## Die Seele. Himmel und Hölle.

Die Seele. Die Verstellungen der verliechen Inder über den Tod und das Leben nach dem Tode ruhen auf dem Sedenglauben, den die indogermanischen Völker aus dem vorgeschichtlichen Entwicklungsstadium der Naturvölker mitgebracht haben. Dieser noch heute den Naturvölkern des ganzen Entkreises im Wesentlichen gemeinsame Glaube lässt sieh dahin ausdrücken, dass im Körper ein luftförmiges oder schattenhaftes Wesen wohnt, die Seele: sie kann den Körper verlassen, der dann in Bewusstlosigkeit versinkt, während sie selbst frei die Nähe und Perne durchschweift; im Tode scheidet sie für immer vom Körper und führt, sei es eine Zeit lang sei es zeitlich unbegrenzt, ein eignes Dasein, unseichtbar oder sichtbare Gestalten annehmend.

Die Frage, wie dies Seelenwesen benannt wurde, für das hemerische Griechenthum kurz und leicht beautwortbar durch das eine Wort Psyche, ist für den Veda nicht ganz ebense einfach zu erledigen. Was der lebende Mensch vor dem todten Körper voraushat, liess sieh von sehr verschiedenen Seiten her anschen: und so ist hier, neben andern minder hervortretenden Bezeichunngen!), bald vom asse, wie es scheint

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) So dom spater in an hercorregorabe Bedonung gelangten Wott atmos ("Hanch", dazu "Scole", "ina Selbat").

Di Siele. 525

eiwa dem Lebenshauch, bald vom manne, dem Geist, als von der Wesenheit die Rede, deren Abscheiden den Tod bedentet. Unter diesen Ausdrücken ist am offenbar durchans als eine auf dem Gebiet des physischen Lebens liegende Potenz zu verstehen, die auch dem Thier zukommt'). Nichts deutet daranf hin, dass Denken, Fuhlen, Wünschen mit dem ane in Verbindung gebracht worden ware. Dagegen finden wir Wendungen wie diese: "Der lebendige aen ist zu uns gekommen", "(Agni,) den höchsten asa erzeugend, den lebendigen, unbezwinglichen" (Rv. I, 113, 16; 149, 8). Und nichts scheint dem entgegenzustehen, worauf Stellen der jüngeren vedischen Texte\*) sammt dem spätern Sprachgebrauch führen, dass bei diesem "lebendigen asu" an den Athem als Trager des Lebens gedacht ist. Manus andrerseits ist der Geist als Sitz von Denken und Erkennen, von Wunsch und Wille. von Freude und Furcht. Schon dem altesten Veda scheint die spater haufig und bestimmt ansgesprochene Auffassung anzugehören, dass die Wohnstätte des menne das Herz ist "L

<sup>1) &</sup>amp; den Schläckterspruch in der nachden Anmerkung,

<sup>3)</sup> So Av. VI, 104, I, we use in Verhinding init prior and appear anteriors down im Sublachterspanels des Thirropfers (Ait. Re. II. 6), we dissertige des Thirropfers aux Source enterante wird, der Luih zur Erde, der Athem (propa) com Wind, der ass zur Euritz also der nes dome propa eng servendt, aber, wie er schaint, jener mehr als inhend, diener die beweig gestaucht. (Der nessen hat R. X. 16, 3 die Stelle, die hier der nes hat.) Weiter Sampatha Re. A. 9, 7 dageger diejenige, die hier der nes hat.) Weiter Sampatha Re. Al, 6, 2, 6, we er direct besist. Athem (probas) fürwahr ist der nest; egtauch ob mits. II, 4, 2, 21. — Lober die Redantung der entsprechenden seche in der Soolenlahre des Avesta vgl. Geiger, Ortivas, Kultur 298 to...

<sup>4)</sup> Rv. VIII, 100, 5 Mein manne hat vom Herren her geautwortet. (In Arda a liegt der Abhativ vor, vgl. I. 24, 12: 00, 3: II, 30, 2: III, 39, 1 An violen andern Stolles des Egwods stehen manne utot Ard oster årdopn auben einander. Aus der jungsven vedlischen Spruchliterstar begnäge ich mich damit auf den Vers des Athaivaveds (VI, 18, 3) hinzuweisent. Die in deinum Herren wellent, des Geisanben (annancem), das gefängsitet.

Wenigstens vermuthungsweise läsat sich demselben Alterthum auch eine bestimmte Vorstellung so au sagen über die körperliche Grösse des manas zuschreiben. Nach den Upanishaden") wohnt das Lebensprincip, in diesen Texten purusho genannt, als danmengrosses Wesen im Herzen; die epische Dichtung von Savitri und ihrem Gatten erzählt, wie dieser daumengrosse purushe vom Todesdämon aus dem Körper des Sterbenden herausgezogen wird. Die Vorstellung von der Dammengrasse des Seelenwesens sieht alt aus; fehlen uns auch directe Bowsise, so spricht doch wohl die Wahrscheinlichkeit dafür, dass schon die rgvedischen Dichter sich das im Herzen wehnende manus so gedacht haben. Den bewusstlos daliegenden Kranken hat das monas verlassen; es schweift schnell wie der Gedanke" in die Ferne zu Yama dem Beherrscher der Tedten"), zu Himmel und Erde, dem Meer und den Bergen, der Sonne und Morgenröthe: aber die priesterliebe Zaubarund Heilkungt bemüht sich es zarückzurufen "hier zu wohnen, zum Luben" (Rv. X, 58)4).

kleine Ding\*, und auf den Spruch bei Asvallyana G. [H. 6, 8, in dem Agul angerofen wirdt "drinnen lenks er mein wanes im Herzen\*. — Vgl. Windlach, Herichte der silch, Ges. R. Wiss., 1891, S. 168 fg.

<sup>1)</sup> Sinke die Stellen im Pet, Wh. auter unguelika,

<sup>3) &</sup>quot;Schnell wie das wainze" ist ein beliebter Austruck für alle bechate Schnelligkeit. Dabei mag vor Allem das Schweifen der Godanken gemoot een, über so wie dieses stellte man nieb gewas nich die Bewegung der een bewusslosen Körper getronoten minne ver. Hier sei nich auf Rs. L 163, 11 hingewie en und das Rescopfer besüglich): "dame (das Resco) Gedanken sinn wie der dahinfliegende Wind".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Wie z. B. Dürge chamsching wards and Jin jone Welt ging! we or dam mannichialtige Scenes and dam Jenselts orbitalty (Jahmunya Br. lan Octie), Journ. doi: Or. Society XV, 234).

I Man vergleiche was Teitt Seph. VI, 6, 7, 2 über den gutammen, gen "dessen seines fierzogungen ist gesagt wird. Wenn für ihr die Bernichtung seines Sporgeibildes als Hamnittel angegeben wird (vgl. Hiraoyakopin G. 1, 11, 6), so schemt dies auf dem Glauben zu bernben.

Die Selle 527

Die Stellen sind ausserordentlich haufig, an denen Leben und Sterben als abhängig erseheint vom Bleiben oder Fortgeben bald des asse, bald des sames, bald beider neben einander. In Liedern des Atharvaveda, die von einem Kranken das drobende Todesloos abzuwenden suchen, lesen wir!): "Hier bleibe dieser Mann mit seinem aus, im Reich der Sonne, in der Welt der Unsterblichkeit," "Möge dieh nicht

das in diesem Bilde un Tind des aignen Sociennessen gegenwartig ist. Baller as such our Todosvorraschen ist, wann Jemand esin Spiegeffuld micht schan kann (Taitt. Samh, VI, 6, 7, 2 Laty. III, 3, 6; vgl. Aye. Sc. V. 19, 5; Apast. XIII, 14, 3 fg.; abulich im dantarhon Aberghaibant: wer tomen Schatten but - 1st or damit in ome Unio an stellen, wear or Av. XIII, 1, 56 ig. in outer Verwunschung bajest: du sollet hinfort keinen Schatten worfen?). - Auf den bei violen Valkern (Tyler, Anflage der Caltur I, (33 fg.) verbreiteten Glauben, dass die Soole des Tränmunden sica Leile verlassy und tres underschweiß, fahrt Şatapatha Hr. XIV, 7, 4, 12 fg., no anch gesugt wird, dass mm den Schlafenden nicht platzlich weeken will, woil die Soule dann loicht den Ruckwag verfohlt (auserunlist he Parallelon hieran a, but France, Journal of the Anthropol. Institute of Gr. Britmin and Ireland XV, 70 A. I). So suboint anch due Transcer von Verstarbenen auf die Erschnung von deren Seele enräckgeführt worthing on some dean disser Vorstalling months ich in dem Branch or-Annuell, the man von for Fostimfour much kehrum! sieb mit der Pflante Apamarga (Abwischung ) abwinght and opmeht . Apamarga, trebs con use bloom Traum binway (Sac. Br. XIII, S. 4, 4) with such Av. XIX, 56, 1). - Anch bonn Gahmen scheint der Glanbe genresse zu sein, dass aus done weit geoffnaten Munde etwas rom der Seslanzabetzen entflichen knim, woun man dom mosts durch then Sprack . In mir and Kraft and Weishelt" corbengt (Taitt, Samb, II, 5, 2, 4; damos Hiranyalogia G. I, 16, 21

b) VIII, 1, 1, 15; 2, 36; V. 30, 1; VIII, 1, 7, 2, B; 1, 9, 3. Answers andern Quelle fogen wir lamus: \_Magen wir, a Some, is delinent Gebox beharren, das manus in unsum Leibern bewehrend, an Nachkemmen mich (Voj. S. III, 36). Und im Begrabnisaritaal ein Gebot für die Echerbebenden: \_Mögen ühre ass nicht en Yama gehen (Av. XVIII, 3, 62). Degagen ein Gebot für den Todten: \_Zu den Deinigen gehe dahr sanne, sile him zu den Vätern\* (dassibst 2, 23). — \_Die aus machte er (der Tod) en den Vätern gehen\* (das 2, 27).

Athem and Kraft verlassen; deinen asu arrufen wir." . Mögen deine osu nicht den Laib verlassen." "Bleibe hier, geh nicht fort. Gehe nicht den Alten, den Vätern nach. Deinen asse hinde ich mit festem Band." "Moge nicht dein manas dorthin gehen; möge es sich nicht verbergen. Lass nicht ab von den Lebenden; gehe nicht den Vätern nach" - eine Stelle. die besonders ansdrucklich vom manus als der im Tode zu den Vatern hinnbergehenden Wesenheit spricht. "Was dein mans ist, das halte lelt in dir fest." "Stehe hier nicht mit abgewandtem menar." "Hier sei dein asu, hier dein Athem (prana), hier deine Lebensdauer, hier dein manas." Schlieslich sei auf die Ausdrucke amatti, asunita hingewiesen, wortlich "asu-führung": sie bezeichnen offenbur die von Agni dem Psychopompen geleitete Bewegung der Seelen vom Diesseits zum Jenseits, aber auch vom Jenseits zum Diesseits. wenn die Manen vom Gotte geführt herniedersteigen um irdische Opferspeise zu geniessen1).

Das abwechselnde Auftreten der einen und der andern der physischen und der geistigen Potenz in der Rolle der Psyche mag befremden; es ist aben, indem die Aufmerksamkeit bald diese bald jene Seite voreinzelt auffasste, das Ganze als solches nicht zu seinem Recht gekommen. Konnten wir die veilischen Dichter befragen oder lage uns eine der bomerischen Nekyia almliche alte Erzählung vor, aus der sich die Antwort schöpfen liesse\*), so würde diese vermuthlich dahin gehen, dass aus und masses des Gestorbenen im Jenseits mit emander vereint bleiben, an einander baften\*). In

b) Selie deutlich liegt der Unterschied der besiten Richtungen, in welchen die munité sich bewegen kann, an den dicht neben elimnier stehnnden Siellen Rv. X, 10, 14, 16, 2 vor.

Die Geschichte von dem Weg des Bergu in's Jennalis ist werbt surregiolog.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Kv. X. 15, 1 belost as you don im Jonetts wallanden Vatern also at threse and grantiers sind (vgl. X, 12, 1; die Auffassung time)

den zahlreichen und umfänglichen auf den Todtengult bezöglichen Ritualtexten des Veda richten sieh übrigene die Anrafungen nie an das manas oder den ass des N. N., sondern stets an den N. N. direct, an den Vater, den Grossvater, die Vater, den Vasishtha n. s. w. Das eigentliche Selbst des Hingegangenen also galt als im Seelenreiche bewahrt'). Und weiter lässt uns schon jetzt die bisher dargestellte Rolls des manus dies mit Sicherheit erkeunen, dass die vedische Vorstellung von der im Jenseits lebenden Seele sich auch Insofern weit von der homerischen entfernt haben muss, als die Psyche des Veda unmöglich jenem besinnungslosen, aller Krafte des Wollens und Denkens beraubten Schattenwesen gleichen konnte wie es die homerische Dichtung schildert; da das manas in's Jenseits hinübergegangen ist, werden den "Vatern" drüben alle Functionen geistigen Lebens geblieben sein, die auf Erden dem manus eigen waren.

Uebrigens hat an dem jenseitigen Dasein auch der Körper Antheil, wie sehen im Rgveda (X, 16, 6) die Sorge um Verletzungen des Körpers durch Vögel oder sonstiges Gethier zeigt?): ebense aus dem Atharvaveda unter vielerlei Anderm die Bitte an die Väter, Alles was von den Gebeinen in

Stille about S. It's wird much dem hier trouggen an bereibtigen sond. Der see also wird hier, scheint so, als vorangelennt, die überge Wesenhelt ab dem un nachfolgend und sich mit ihm versänigend vorgestellt.

<sup>&#</sup>x27;) In der Upanrebud des Satapatia Brühmans (XIV, 7, 2, 3) ist einer Atoma, der im Tode den Körper verlässt. Die Buidhisten lassen den Leufel in der Nähe des aben Verwerbenen wie eine Raunhweike hin und berechweben; er ausist de ein rähöhpe ("Erkennen") zu erimschen (mein "Buddha" i S. 289). Im Bumyann (VII, esp. 55-57 pd. Bumbary Biegen die Seelen (estas, retaas) des Vassahtha und die Nimi, durch einem Fluch en Bumb Korpern gerrennt, luttormig (capabhita) umber. Doch können die spateren Formulirungen für für im Tode vom Leibe schnichenda Wesenheit hier eben mut berührt worden.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Unber die Worte an den Todten: Verunge diele nit domon India (Rv. X. 14, 8; 16, 5) verwog ich auf S. 580 Ann. I.

<sup>34</sup> 

falsche Lage geraffen ist, zurocht zu bringen (XVIII, 2, 26), dann das Mitgeben von Kleidern in die Seelenweit u. s. w. Gewiss ist aber der in's Jenseits gelangende Körper nicht grob materiell zu verstehen, sondern als durch die Macht Agnis, der ihn hinübersendet, verfeinert, etwa dem "feinen Leibe" der späteren Speculation ahnlich!).

Der Himmel, Welches ist nun der Schauplatz dieses geistig-korperlichen Jenseitigen Daseins? Welches sein Inhalt?

Bekannte Verse des Rgveda (IX, 113, 7 ff.), das Gebet eines Somsopferers an den heiligen Trank, zeigen uns die Gestalt der frommen Hoffnungen:

"Wo unerschöpftes Licht, die Welt darinnen die Sonnegesetzt ist; in die setze mich, Soma, in die unvergängliche Welt der Unsterblichkeit. Dem Indra tropfe der Trank\*).

O Bargaigne (I. 81) gold oin wears 24 wirt, wears or sufficient naturellement or meme corps you est appole dans le viel is une em nomelle. Der Karper ist doch unr ein Element in dem jensentigen Da ein (vgl. Av. XVIII. 2, 24: ... Mago night von domenn manar, meht vom mar, night som den Gliedern, night von deinem Saft, night von demem Leibe bier agend organ verform geheir') und nicht der Vornehmere; der Ausdruck des Re-(X, 14, 8; 16, 5) avereings dieb mit deinem Leiber zuge dech dautlich, daar der eigentliche Dur night dat Leib ist. - Em you der licher besprocheien abweichemte Vorst flung über die Geschicke das Leibee undet eich Rv. X. 16, 3 (rg). Bergainno I, 80 A. I); "Zur Sonne geles des Augemm Winde der Hanch (attent). Gehr zum Himnel und zur Erde m. se die Ordning ist. Oder gebe in den Wassern, wann es die dare genelan let. Unter den Kräutern verweite mit demen Gebeumen." Den Widersprack disser Austhauung von der Zerstrestung der augzehen Thaile dinzels der Universam gegenüber den sonst herrischenden Auffar angen wird man nicht aften erest nehmen dürfen: in dar Unbesumnitheit dieser Verstellungswell drangt sich hier einmal ein Element vor, welches den im tirumle dach Setatehanden Glenien zu nen Zusemmenhalt auses mit Ange, Lubend auch d. . A magestation Secknic on our for onen Angenhiel and for die Schworfelligkeit unerer allan gewissenhuften Betrichtungsweise in Fries stellen kunn.

Der gepresses Samatrank troper, um sieh zu f\u00e4ntern, durch die Sieh von Schaffman.

"Wo Vivasvants Sohn"), der König, wo des Himmelsfestes Gemuch, wo jene Wasser die rinnenden, dort lass mich unsterblich sein. Dem Indra tropfe der Trank.

"Wo man nach Lust sieh bewegt, am dreifachen Firmament, an des Himmels dreifachem Himmel, wo die Lichtwelten sind, dort lass mich unsterblich sein. Dem Indratropfe der Trank.

"Wo Wunsch und Belieben, wo des röthlichen Hinmels Fläche, wo Geisterspeiso") und Sättigung, dort lass mich ansterblich sein. Dem Indra tropfe der Trank.

"Wo Freuden und Wonnen, Genuss und Geniessen warten, wo des Wunsches Wünsche erlangt sind, dort lass mich unsterblich sein. Dem Indra tropfe der Trank."

Man hat die tiefgeistige Auffassung des zukünftigen Lebens in diesen Versen gerühmt. Schwarlich mit Recht. Neben dem doch nur physisch zu verstehenden himmlischen Licht und der ungehemmten Bewegung wird allein Sattigung au Geisterspeise d. h. an der durch die Todtenopfer den Seelen zufliessenden Nahrung erhofft und dazu "Freude und Wonne, Genuss und Geniessen"; welche Worte in ihrer unbestimusten Allgemeinheit den Schein, aber doch auch eben

<sup>1)</sup> Yaitm, e. untim.

<sup>5)</sup> Mil "Genetarspoise" übers its ich sendta, das genübnliche Wuri für die den Todien dergebrachte Nahrung. Ich betrachte es als blantisch mit sendta "Selbethe-timmung"; die freis Beurgung, des somalabenden Than der Seinn — eine vergleichbar der Beurgung des somalabenden Adlers welcher merkropa sradlage Recty, 28, 4) die Luft durcheils — beraht auf dem Genüter der Geisturspoise und ist in dieser serkörpert. Zum Beste der Wesen kunnen die Masses und bitter übe am ihr Theil um Wellelsein. Er spricht zu ihmen: "Messet für Manut sell und Spries zustammen; die sendtat soll unch geboren: Gestankenseinnells auf ersch geboren: der Manut soll und sell uner Licht sein" (Satap Re. II, 1, 2, 2). — Dass übergem des Wort sendtat zu behnisches Bedeutung gelängt ist, wird durch den Anklung en erstätt, den an die Gätter sich richtmulen Opfarraf, befandert versien sein.

nur den Schein reimerer Geistigkeit erwecken können, während in der That an durchaus derbe Frenden zu denken sein wird!). Anch von der frischen, wilden Kriegerlust, wie sie etwa das Jenseits der nordischen Helden erfüllt, ist hier nichts zu spüren; Alles in diesem Brahmanenhimmel trägt den Character des trägen, übersimtlich-suntlichen Geniessens.

Herrscher im Reich der Seligen ist des Vivesvant Sohn Xamas), von dem der Atharvaveda sagt, dass er "starb der Erste der Sterblichen, hinging als Erster in jene Welt" (XVIII, 3, 13). Wir haben hier den bei den verschiedensten Völkern der Erde wiederkehrenden mythologischen Typus des Oberhaupts der Seelen, welchen in die Personification von Naturerscheinungen wie der untergegangenen Sonne oder des Mondes zu verflüchtigen ich für vollkommen verfahlt balte!). Es ist wahrscheinlich, dass es einen bis in die indoiranische Zeit zurückgehenden Mythus gegeben hat, nach welchem ein urweltliches Zwillingspaar, Yama "der Zwilling" mit seiner Schwester Yamt (bei den Iraniera Yima mit Yimeh) das Menschengeschliebt erzeugt hat. Yamas Wesen als Erster der Sterblichen", seine in seinem Namen ausgesprochene Natur als Zwilling und endlich jenes Revedalied (X. 10), welches ihn von der Schuld des Incests mit seiner Schwester zu reinigen sucht und eben dadurch die Vorstellung von sinem solchen Incest als vorhanden erweist; alles dies great in cinander and fairt zur Annahme eines solchen Mythus'). Der Erzouger des sterblichen Geschiechts wurde

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Man bemehte Mulies treifenden Vergfeich der Austruckswisser V. II einem Stelle mit Taitt. Br. II. 4. 6. 0 vgl. Zimmer S. 41.5 fostrucks het auch die Vergleichung einer epäturen Schählerung der Eingeham zur Himmel wehr Kasiah. Up. 1. 4.

<sup>1</sup> Za Virgariant and Yann egl oben S. 133, 275 fg-

Lich stimme bier gans mit E. H. Meyer, Independ. Mython I, 232 therein.

<sup>9</sup> Val. Darmestator, Ormid et Africana 106. Die entgege-

dann vielleicht sehon in indeiranischer Zeit als Konig des waldnen Zeitalters vorgestellt, in dem es nicht Alter und Tod, sicht Hitze und Kalte, nicht Mangel und Leidenschaft gab; zwar der Veda weiss davon nichts'), aber die avestischen Zengnisse von Yima des Vivanhvant Sohn troten in die Lucke ein. Und wie in der hesiodischen Sage von den fanf Weltaltern die Menschen des goldnen Geschlechts nach dem Tode an besonders muchtigen Damonen werden, so lebt im Avesta das Reich Yimas als ein Reich seliger, weiser Sterhlicher fort, in ein weltentracktes Wanderland versetzt. Wir überschreiten die Grenzen des Beweisbaren, aber nicht der berechtigten Vermuthungen, wenn wir hinter diesen Verstellungen einen Glauben der arischen Zeit zu erkennen meinen, dass die Seelen derer, die in der goldnen Zeit auf Erden mit Yama gelebt haben, auch im Jenseits den Konig als die Nüchsten umgeben, eine Art Adel unter den Hingeschiedenen bilden!).

ttabenden Darlegungen E. H. Meyers (Indeg Mythen I. 229 E) scheinen pår verfeidt; das Lied Ry. X. 10 fant sich nicht so weginterpretaren wis dieser Gelahrte versucht. Auch ist dasselbe nicht das einzige im Ry., welcher des Paares Yama-Yama gedenkt; es ist gezwingen, die Ampielung saf dasselbe im X. 17, 1. 2 abzahengem (\* über diese Stelle ister Bloomsfield, Journ Just. Or. Ser. XV, 172 fgg.). — Meyers Erkharang von Yama-Jum Zwilling" als der Seeln d. h. dem aller es des lebenden Menschen ist guistreil, aber der indischen und so viel ich sahs nuch der iranlichen Verstellungsweit forn liegend, während leh schlochtsvilinge Keinen Grand untdecken kann, die nüchatliegembe, von der Tradition an die Hand gegebene Auffassung des Zwillingspaars aufragalen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Viellnicht war zu der heikle Pankt des Incestes, der im Verla der Zurücktreiten Yamas ausser in seiner Rolle als Testtengett und das Ueberwiegen winer Doublette Mann als des ersten Manschen verzuhasst hat.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Vgl. oben S. 378 Ann. I aber die Augiras als Umgebrug der Tama, — Wenn im Todtonfiede Bv. X, 14, 15 sobien Yann die alten hingspangenen Rehis "die Pfindbereiter" angerafen werden, liegt derin nicht, dass wie Taum (X, 14, 1) so much Jame gemeinsem mit ihm die Eröffner des Pfindes in"s Japanite für die Meuschen gewesse sind?

Den Schauplatz des ecligen Lebens bei Yama verlegt schon der Raveda, wie die oben mitgetheilte Stelle zeigt, in den Himmel. Nickt alle Vater weilen dort - wir werden hierauf zurückzukommen haben -, aber die vorachmste Wohnstatte der Vater ist diese. Bald ist von den hochsten Lichtregionen (s. oben) oder der höchsten Himmelsdecke (Rv. X, 14, 8) die Rede, bald von der Mitte des Himmels (15, 14) oder dem Schooss der röthlichen Morgenröthen (15, 7). Der Atharvaveda, der auch von der höchsten Welt (XI, 4, 11), dem dritten Firmament (IX, 5, 1, 8; XVIII, 4, 3), dem Bücken des Firmaments (XVIII, 2, 47), der liehten Welt (IV, 34, 2) spricht, beschreiht die Lage der Vaterwelt am genauesten in folgendem Verse (XVIII, 2, 48); "Der Wasserreiche - so heisst der unterste Himnael, der Myrthenreichs der mittelste; der dritte heisst der Oberhimmel, in welchem die Vater sitzen." Innerhalb der Himmelswelt giebt es besonders bevorzagte Stätten als Lohn allerhöchster Verdienste. So vernehmlich die Sonne'): "Hoch am Himmel stehen, die reiche Opfergaben gespendet haben; die Rossespender weilen bei der Sonne" (Rv. X. 107, 2). "Die durch Askuse zur Sonne gelangt sind . . . die Weisen, tausendfacher Wege kundig, welche die Some bewachen" (X, 154, 2, 5).

Zur weiteren Ansmalung der himmlischen Glückseligkeit haben uns sehon die oben mitgetheilten Verse an Soma (S. 531 fg.) einige Züge geliefert. Die sonstigen Acusserungen des Rgreda wie des Atharvaveda stehen damit ganz im Einklang. Irdische Unvollkommenheit ist abgethan: das bedeutet nicht innere Erhebung zu ofhischen Idealen, sondern Beseitigung körperlicher Gebrechen; die Seligen "haben die

<sup>5)</sup> Siebe Berguigun Rel vidiger I., 82 fg. Die hier berührte Vorstellungsweise ist besimm Erzellung vallknungen verattmillich, nuch einer dass man die mit Berguigun was grossen Bedanken unterfogt — an die blee van der Vereinigung des Agul mit der Sonne enkannt.

Krankhert ihres Leibes hunter sich gelassen; sie sind nicht liden, nicht krumm von Gliedern 1). Sie verkehren drohen nicht mit Yama allein, auch mit den himmlischen Göttern. Beide Könige", so wird hei der Bestattung dem Todten nachgerufen, "die an der Geisterspeise sich erfreuen, Yama sollst du schen und den Gott Varuna (Rv. X, 14, 7) -Varuna wohl als den Vornehmsten der Götter, die in den himmlischen Lichtregionen herrschen, vielleicht auch als den höchsten Kenner der Schuldigen und der Sundlesen. Anderse wo ist die Rede von den Seligen, welche Wagengenossen Indras and der Götter sind (Rv. X, 15, 10). Yama zecht unter einem wohlbelaubten Baum zussunnen mit den Göttern; dort erschallen Lieder und Flötenspiel (Rv. X., 135, 1, 7); gewiss sind auch die Seligen als Theilhaber an diesem fest-Behen Treiben zu denken; Some trinken die Einen, Andre Honig oder geschmolzene Butter (X, 154, 1).

Eine Hauptquelle ihrer Genüsse sind die Spenden, die ihnen bei der Bestattung wie bei spateren Todtenfeiern mitgegeben oder von der Erde nachgesandt werden, Speise und Trank, Kleider und Salben<sup>†</sup>]; eine andre ist der in's Jenseits ihnen folgende Lohn der Werke, die sie im Erdenleben gethan haben, ihrer Opfer und frommen Gaben (ishtaparta). Schon der Rgveda (X, 14, 8) lässt die Seligen droben ihre "Opfer und Gaben" wieder antreffen, und der Atharvaveda ist voll von Ausmalungen der Segensströme, in welche sieh im Jenseits diese oder jene hienieden den Priestern mitgetheilte Gabe für den Geber verwandeln wird"). Wir

<sup>9</sup> Av. III, 28, 5; VI, 120, 3.

<sup>7)</sup> Man verylidehe z. B. Av. XVIII. 4, 82 figs, we die Vorstellung augeführt ist, dass die bei der Bostattung dem Tudten hingestreuten Getraidand S-sunkörner im Jenseite als bemte Milchkübe, die beim Malkan gul still halter (das Getreide), mit ihren Kalbern (dem Sesam) ihm nahen sullen.

<sup>9</sup> Van da let nur ein Schritt weiter in der den Buddhisten gehännen

hören von eignen Ceremonien, durch welche bei der Spendung eines gowissen Milchbreis an die Brahmanen der damit verknäpfte Himmelslohn versinnbildlicht wurde. "Mit Teichen von Butter, mit Lifern von Honig, mit Brauntwein statt Wasser, voll von Milch, von Wasser, von saurer Milch: solche Ströme sollen dir alle fliessen, honigstiss schwellend in der Himmelswelt. Lotusteiche von allen Seiten dich umgeben": unf diese Belohnungen wurde dem freigebigen Spender eine Art von concreter Anweisung ertheilt, indem man nach den verschiedenen Himmelsgegenden bin kleine Teiche und Strome mit den bezeichneten Flüssigkeiten construirte").

Eine andre Aussicht, die dem Geber eben jenes Milchbreis für das Jenseits eröffnet wurde, mag diese Schilderung des verdischen Paradieses beschliessen: "Nicht verbreunt das Feuer") ihr Glied; viel Weibsvolk giebt es für sie in der Himmelswelt . . . nicht raubt Gott Yama ihnen den Samen."

Die Holle. Steht dem Himmel des vedischen Glaubens eine Hölle gegenüber? So viel zunächst ist klar, dass schon für den Rgveda der Himmel eine Welt zur der Frommen (sukrtam sloka), der "durch Kasteiung zur Sonne Gelangten"), der todesverachtenden Helden"), der Opferer, der freigebigen Spender, den Uebelthätern also verschlossen ist. "Wo die sitzen, die Gutes gethan haben, wo die hingegangen sind, dorthin möge Gott Savitar dich bringen" (Rv. X., 17, 4), rief man dem Versterbenen nach. Dass da, wo die Vorstellung

Yorstellung, does man die armen Seelen, welche die Synde ihrer Stanlen erleichtern eiter hedreien kann, indem man in ihren Namun frommen Monchen eine Onte giete und ihnen deren Himmelslaten zuweit. Das Papavatthe bestehr zum grossen Theil aus Geschiehren, die unf deser Papavat hungslanden.

I Av. IV. 54; Kang. Sitem 66, 6 fgg.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Bei der Bectstinge, Av. 1V, 34, 2, 4.

<sup>∋</sup> Bv. X, 151, 2,

<sup>4</sup> Desember V. S.

des Fortlebens sich zu der einer jemeitigen Belehnung inlisther Tugenden ausgestaltet hatte, auch der Gedanke an sine Bestrafung indischer Verschuldungen im Jenseits auftanchen musate, dass dieselbe Phantasie, welche den Guten, den Freunden die lichten Höhen in Bereitschaft hielt, auch für die Bösen, die Feinde über dunkle Tiefen verfügt haben wird, ist eine Consequenz, der sieh kanm answeichen lässt. Um von ferner stehenden Völkern zu schweigen - man erinnere sich, wie im Avesta in genauester Entsprechung dia Schicksale der Seele des Guten und des Bösen, der Weg der einen in die Himmelswelt, der andern in die Höllenweltverlaufen : mag man hier noch so viel von den Einzelheiten auf die bekannte Neigung der avestischen Theologen zu gleichmüssig schematisirender Ausgestaltung der lichten und der dunkeln Welthalfte schieben wollen, den Grundzugen nach ist die ganze Vorstellungsweise doch das nothwendige Product innerer Consequenz; sie kann auch sehr wohl, was allerdings nur vermuthet werden darf, aus der Zeit der arischen Gemeinsamkeit stammen. Man hat versucht, die Verstellungen von Hölle und Höllenstrafen zu vermeiden, indem man die Lehro des altesten Veda dahin formulirt hat, dass Unsterblichkeit eine freie Gabe des Himmels sei, und dass für den, der diese Gabe nicht empfängt, der leibliche Tod allem Dasein ein Ende mache"). Mir scheint dies ganz missverstundlich. Nicht Yama oder sonst ein Gott schenkt dem Sterbenden das Fortleben, sondern nach uralter, in die Zeiten der Wildheit zurückreichender Vorstellungsweise versteht sich das Fortleben von selbst; von den Göttern konnte nur gehofft oler gefürchtet werden, dass sie ihre Gnade oder ihren Zorn an der fortlebenden Seele bethätigen würden.

Erwarten müssen wir danach im Veda den Glauben an eine Hölle ohne jede Frage. Wie stellen sieh nun dazu die

<sup>1</sup> So Both, Journal Amer. Oc. Sec. 111, 245.

Aensserungen der Texte? Ueber die jungeren Veden kann kein Zweifel sein; in ihnen allen ist jener Glaube deutlich vorhanden. Bedenken kann man nur in Bezug auf den Egveda haben. Aber anch hier fehlen, wie schon von mehreren Seiten hervorgehoben worden ist1), die Zeugnisse doch nicht ganz. Zwar wird man kaum viel Gewicht auf die Vorstellung von Yamas beiden wegebewachenden, vieraugigen, buntgescheckten Hunden (Hv. X, 14, 10, 11) legen darfen"), an welchen glücklich vorbeizukommen den Todten bei der Bestattung angowdnscht wird. Es ist ja möglich, dass diese Hande nach der Vorstellung des rgvedischen Dichters die Bosen vom Eingang in das Reich der Seligen fernzuhalten hatten, aber sie konnen sehr wohl anch in einen Vorstellungskreis hineingedacht werden und aus einem solchen überkommen sein, der die Tedten ohne Unterschied von Gut und Bose in einem allgemeinen Hades sich sammeln liess; we sie dann eben nur zu dem ganzen Apparat gespenstischer Schrocknissa gahörten, die den Uebergang vom Erdenleben in die Wolt des Dunkels umgaben\*). Einige andre Zeugnisse indessen für den Höllenglauben im Rgveda können nicht ohne Gewaltsamkeit beseitigt werden. "Indra und Soma, schleudert die Missethäter in den Kerker'), in haltleses Dunkel'): dass von dort auch nicht Einer wieder herauskommt, so soll oure

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sinho namontlich Zimmer, Alfindisches Labon 118 dg.; Scherman, Romanische Forschungen V. 500 fg. Indianha Visionalitteratur 123 fex.

<sup>\*)</sup> Vgl, aben S. 474 Aum. 4. Man eritmens sich an die Hande, welchen im parathesetzischen Glauben die Ciuvatheticks bewachen (Vend. 18, 9).

Die sprachliche und geschichtliche Zusammenstellung dieser Harde mit dem Kerberes habte auch ich für ein Wagnes von wenigstens anolielhafter Herchtigung; vgl. Bedute, Psycho I, 280 A. I.

Wirelicht in die Umhüllung oder Umschliesung (rurra). Des Wort wird offers von dem Felsverschlass gebraucht, aus dam Indra stedie Kahn befreit.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Deradler Auntruck Aufthors Dunkelt kahrt I, 182, 6 in Braze and the ballendess Tinte der Moore wirder.

grimmige Kraft sie bezwingen" (VII, 104, 3). "Unter den drei Erden allen soll er wohnen . . . der bei Tage und der hei Nacht Trug gogen uns sinut" (das. V. 11). Und von der bosan Zanberin: "die Nachts bervorkonnnt wie eine Eule, mit Trug ihren Leib verhallend, die moge hinabsturgen in die unendlichen Kerker')" (das. V. 17). - Die Ausdrücke dieser Stellen sind doch zu positiv, um auf blosse Vernichtung gedentet zu werden. Der letzten von ihnen stellt sich ein Vers des Atharvaveda (II, 14, 3) an die Seite, der alle Zauberinnen in "jenes Haus dort unten" verwunscht. Es muss an eine finstre Tiefe gedacht sein, aus der die Verstossenen an das Licht entrinnen wollen und entrinnen würden, wenn nicht der feste Verschluss und der starke, lastende Grimm der Gotter sie bändigte. Man betruchte noch den folgenden Vers: Die wie bruderlose Madchen umberstreichen?), die sählechten Wandel führen wie Frauen welche ihren Gatten tauschen, die böse sind, falsch, mwahr, die haben sich jene tiefe Statte geschaffen" (Rv. IV, 5, 6), Die "tiefe Statte" (padam gabbirum) scheint doch, wenn man dus Wort ungezwungen dentet, die Vorstellung des wohnenden Verweilens, also des fortdauernden Daseins einzuschliessen. Weniger deutlich sind einige andre Stellen, welche die Sünder oder die vom Unglück; vom göttlichen Zorn Verfolgten in die "Grube" (karta) stürzen lassen: dass damit etwas Bestimmteres gemeint ist, ale ein Ende mit Schrecken, wird kamm zu erweisen sein. Die Stellen sind die folgenden: "Schutzt une, ihr Götter"), dass der Wolf une nicht verschlingt"),

<sup>1)</sup> The solbe Wort wie oben (S. 55e Ann. 4). This Gellingmes kann is momilied gottecht narions: Goffingeres blaibt se, sufern es pryon dis Well der Lebons verschlossen int.

<sup>4)</sup> So aborsetzt mit Recht Pischol, Ved. Studion I, 289.

<sup>4)</sup> Die Artityns eind augeredet.

J Man hat hier en Unterweitzweits gedaciti: ohne jeden Gramb. Der Wolf ist blung das Symbol der dem Mensehen zuflamstenlen, ihn aber-

schützt una, dass wir nicht in die Grube fallen" (H. 29, 6). "Der Hüter der Ordnang .. er der Wissende") blickt über alle Welten hin; die ihm nicht wohlgefallig sind, die Ungehorsamen schlendert er in die Ornbe\*). Das Gewebe der Ordnung ist in der läuternden Seihe") ausgespannt, an der Spitze der Zunge durch Varanas Kunst. Die Weisen haben hinstroband es erreicht; hier soll der Kraftlose in die Grahe. fallen" (IX, 73, 8, 9). - Am wenigsten Verlass ist auf solche Stellen wie die an Indra gerichtete Aurufung, den Feind \_in's untere Dunkel" gelangen zu lassen (X, 152, 4). So konnte Jeder sprechen, der dem Feinde Tod und Verderben wünselde; dass er an die Hölle glaubte, folgt daraus nicht. Man halte den Vers etwa neben folgende des Atharvaveda. Aus einem Liede zur Errettung eines Kranken: "Dort sterben sie nicht nicht gelangen sie zum untersten Dunkel; Alles lebt dort, Rind und Ross, Mansch und Thier, wo dies heilige Wort gesprochen wird, eine Schutzwehr zum Leben" (VIII, 2, 24, 25): hier handelt es sich doch unzweifelhaft um das Bewahrtbleiben vor dem Tode, nicht vor der Holle. Ebenso in einem abuliehen Liede; "Komm hervor nus der Tiefe des Todes, ans dem schwarzen Dunkel\* (V. 30, 11). Im Todienritual in Bezug auf die bei der Verbrennung der Leiche geschlachtete Kuh: \_leh sah das junge Weib (d. h. die Kuh), das da geführt wird, die lebende berumgeführt für die Tedten. Wie sie mit tiefem Dunkel bedeckt war, da führte ich sie

following Machte. So let auch die van threm Urbeher (Scherman, Rum-Berselt, V. 570; Ind. Visionslitteratur 127) sellist als sahr gewagt bezoich neie Vermittenig absolchnen, dess das Feuer IV, 5, 4 und VII, 50; 8 des boillische Feuer ist.

<sup>1)</sup> Wahrsebeinlich ist Some gemeent

<sup>7)</sup> Vgl. I, 121, 13 (un Indra); "Ans audes Ufer der neunzig String sie schlandernd hast du die Unfranzuers in die Große gestärzt".

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dem Sich und Schaftmar, das tel der Semmbereitung eine Hauperolle spielt und zu mancherhei mystischen Phantasien Auluss giebt.

von Ost nach West" (XVIII, 3, 3)). Ueberall ist das Dunkel das des Todes; jone gevedische Anrafung auf das Dunkel der Hälle zu beziehen haben wir also kein Recht.

Man sieht, es ist sehr wonig, was wir über den Höllenglauben der altesten Zeit horen. Es scheint, dass es im Ganzen einem späteren Zeitalter vorbehalten war, die Phantasio durch jene schreckenvolle Ausmalung der Höllenqualen zu erschüttern, wie sie von den Buddhisten mit Vorliebe betrieben wurde und von welcher der Atharvaveda (V, 19, 3) in dem Bilde der in Blutströmen sitzenden, ihr Haar verzehrenden Sünder, welche auf Erden einen Brahmanen beleidigt haben, einen ersten Vorschmack giebt. In den Göttern, welche bei den von der alten vedischen Poesie verherrlichten Opfern die Hauptstelle einnahmen, sah man vielmehr Spender irdischen Segens als die Verwalter dunkler, jenseitiger Pein, Und auch für die Spruche, die bei der Bestattung des frommen Opferers gesprochen wurden, unsre Hauptzeugnisse für den Glanben an jenes Leben, lag der Anlass kann nahe, der Holle, vor der man sich im Besitz seiner guten Werke sieher fühlte, zu gedenken. Vielleicht wurde sieh doch in diesen Sprüchen ein bestimmteres Eingehen auf die grosse letzte Entscheidung über das Jenseitige Schieksal der Seele zeigen, wenn man sich diese Entscheidung in der Gestalt eines Gerichts, dem Jeder sieh unterwerfen muss, gedacht hatte. Aber dass man schon in alter Zeit ein solches färmliches Todtengericht annahm, ist zweifelhaft und kanm wahrscheinlich"). in einem vedischen Ritual (Tuitt. Ar. VI. 5, 13) heisst es: Beim König Yama, des Vivasvant Sohn, scholden sich die Menschen, die der Wahrheit hienieden tren sind und die Un-

Vgl. Kamaha Satra 81, 200 fm Text less ash proton metodopah (vgl. Tain, Ar. VI, 12, 1).

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> And dom Egyoda könnin much um eresen X, 12, 8 in disser Richtung geslantet, werden.

wahres reden": aber dass diese Scheidung durch ein Gericht vorgenommen wurde, liegt in den Worten nicht). Die Götter kennen Unschuldige und Schuldige und senden Jeden au seinen Ort: diese einfache Vorstellung mag jenem Zeitalter genügt haben. —

Versuchen wir hier nun auf das Ganze sebend für den Character des vedischen Unsterblichkeitsglaubens einen Ausdruck zu finden, die Bedeutung dieser Himmelshoffungen und Höllenfurcht für Cultus und Leben zu messen.

Die Guter, von denen man weiss, sind materielle Guter -Gesundheit, Genuss, Reichthum, Mucht des Einzelnen und des Geschlechts: darum kann auch das Jenseits keine andern als materielle Freuden und Leiden der Scole bringen, die sich auch im Tode nicht von der Körperlichkeit treunt, an der darum alle Bedürfnisse und Gewohnheiten des korperlichen Lebens haften bleiben. Zwar die Phantasie bat den weiten, luftigen Spielraum des Jenseits bemutzt, um in der Holle und vornehmlich in dem, wie es scheint, sie viel angelegentlieher beschäftigenden Himmel das Bild von Leiden und von Gluckseligkeit zur änssereten ihr erreichbaren Höhe zu steigern, aber diese Höhe erhebt sich bei dem Himmely ideal des Veda doch kunn über das Sivena eines in die Lichtwelt hinaufverlegten Schlaraffenlandes mit unerschöpflichen Rachen von Milch and Honig und nicht minder unurschopflichen Haromsfronden. Das Abthun after Unvollkommenheit, das man erwartet, bedeutet doch allein die Befreiung des jenseitigen Leibes von allen körperlichen Ge-

<sup>7)</sup> Naturlich hundban nuch die kongrinden Beisetzer (richanh schlatming) Kunns, von denen Av. III. 29, I die Rede det, nicht 2) Tadhan rienter gedeubt en werden. Gesagt wird von ihmen mir, dass die ein Lahn der guten Worke, der dem Todlen als min Beste in Jenaile felgt, einen Tribut erhoben. — Wie in Rr. 3, 14, 11 min Hindenting und die Richter prach Yomeo gefanden werden kann (Scherman, Video litteratur 192 fg.) ist mir auverständlich.

brechen und damit die Herstellung vollster Genussfähigkeit; die Vereinigung mit den Göttern bedeutet vergnugliehen Verkehr bei Musik und vollen Beehern: Frenden und Wünsche ferner, blasser Zukunft, die von den greifbaren Freuden, den dringlich gegenwärtigen Wünschen des taglichen Lehens ganz verdunkelt werden. An den nicht häufigen Stellen, an denen im Veda - ansserhalb der dem Begrabnissritual und dem Todtencult gewidmeten Abschnitte - vom Jenseits die Reds ist, steht ganz bedenklich das Motiv von dem Himmelslohn dessen, der den Priestern reichlich spendet, und von den Höllenstraßen dessen, der den Priestern Höses thut, im Vordergrunde. In den Gebeten spielt der Tod hauptsächlich mar die Rolle, dass man ihn seinen Feinden anwünscht, sich selbst aber ein langes Leben von hundert Herbsten. Im Cultus wenn wir von den mit den Culthandlungen verbundenen Gaben an die Priester abschen - kommt die Zeit für das Beil im Jenseits zu sorgen vor Allem beim Begrabnisa: da liebt die kleinliche Sorge dafür an, dass Agni dem Leib komen Schaden thun, dass or und Soma alle Verletzungen, die Krahe und Ameise dem Todten zugefugt, heilen mege, dass jeder Ritus gebührend vollzogen werde die Seele an den rechten Ort gelangen zu lassen. Welche Wandlungen von hier his zu den Stimmungen, die in den Zeiten des altbuddhistischen Monchthums indische Scolen erfüllten, wo das Leben die Vorbereitung für den Tod war, durchstralift von dem Gedanken an den Triumph der Ewigkeit über alles Vergangliche.

## Spuren älterer Formen des Seelenglaubens.

Es ist nicht unwahrscheinlich, dass der vodische Glaube den wir geschildert haben, an eine Hinmelswelt und an das Dankel der Hölle, im Wesentlichen ans der Zeit der indoiranischen Volkegemeinschaft mit der affenbar sehen damals hervortretenden priesterlich-theologischen Durchtränkung der

religiösen Vorstellungen herstammt. Him noch weiter zurückzudatiren, einen Besitz der ungethallten Indogermanen in ihm zu vermuthen, haben wir keine Ursache. Ueberhaupt stellt dieser Glaube, so sehr er bemessen an den Maassstaben der höchet entwickelten religiösen Bildungen den Stempel geistiger Kindheit an sieh zu tragen scheint, doch in der That, wie wir nicht bezweifeln können, eine vergleich weise junge Form der Gedanken des Menschengeschlechts über das Jenseits dar. Nan gilt es wie van allam religiösen Wesen so erfahrungsmassig ganz besonders von den auf Tod und Jenseits beauglichen Vorstellungen und Gebrauchen, dass kaum jemals und irgendwo Neubildungen zur Herrschaft gelangt sind, die nicht vielfach hinter ihrer nur halb bedeckenden Umhaffung den Untergrund des Aeltern durchblieken liessen. Sollte dies Verhältniss, neuerdings für den Glauben des homerischen Griechenland überzeugend nuchgewiesen!), nicht auch für den Veda zutreffen? Ich glaube, dass diese Frage bejaht werden darf.

Zuvörderst möchte ich als, wie mir scheint, solchen Sparen alterer Vorstellungen zugehörig einige Acusserungen berühren, welche den Weg des hingeschiedenen Frommen in sein künftiges Dasein betreffen. An manchen Stellen wird dieser Weg in der That so aufgefasst, wie es für den Himmelsglauben das Natürliche ist: die Seele erheint sich durch das Luftreich zum Himmel, wobei es nahe liegt dem Fener oder den Fenern, welche die Leiche verbrennen, eine Rolle als Führer oder Begleiter anzuweisen. So sagt Asvalayans in seiner Darstellung des Verbrennungsrituals (Grhyn IV, 4), dass wenn von den drei zugleich angezundeten Opferfenern das östliche die Leiche zuerst erreicht, man wissen möge, dass das Fener die Seele in der Himmelswelt eingeholt hat; wenn das westliche, in der Luftwelt, wenn das dritte sud-

<sup>15</sup> In Rubiles Psyche.

liehe, in der Monschenweit. Der Weg der Seele geht also von der ledischen Umgebung der Leiche durch die Luft zum Himmel empor. Achnlich lasst der Atharvaveda (XVIII, 2, 22) die Marute, die luftdurchstürmenden Windgeister, die Seele hinaufführen. Aber derartigen Stellen steht eine Reihe andrer entgegen, in denen der Weg der Scele - es handelt sich nicht etwa um Seelen von Missethätern - deutlich als ein in die Tiefe führender gedacht ist. Mehrfach wird von diesem Wege der Ausdruck "abschüssige Bahn" (pravat)) gebraucht. Von Yams, der als der Erste in jene Welt hinabergegangen, heisst es, dass er "hingegangen ist die weiten abschüssigen Bahnen entlang, Vielen einen Pfad erspäht hat-(Rv. X, 14, 1), dass er "als der Erste sich auf die abschüssige Bahn begeben hat" (Av. VI, 28, 3). "Auf Furthen) kommen sie binüber über die weiten abschüssigen Bahnen, wo die Opferer, die Frommen gehen" (Av. XVIII, 4, 7). Lasst der stellend wiederholte, offenbar in diesem Zusammenhang altorerbte Anadruck nicht auf eine Vorstellungsweise schllessen, nach welcher Yamas Reich keine Himmel-welt sondern wie der homerische Hades eine Unterwelt war? Man hat den Eindruck, dass Asvalayana, den wir eben das Aufsteigen der Seele zum Himmel beschreiben sahen, den Widerspruch dieser Auffassung und einer entgegengesetzten aus dem Wege zu räumen bemüht ist, wenn er nach den mitgetheilten Aeusserungen fortfährt: "Wird der Todte von einem der dies weiss verbrannt, so geht er zusammen mit dem Rauch

<sup>1)</sup> Pischels (Ved. Stud. H. 63 (gg.) Behandlung dieses Worts über-

<sup>2)</sup> Also Rieset doct, wie each Scherman (Int. Visionsliteratur 112 fg.) bemerkt hat, Wasser. Man vergleiche den Vers, mit welchem man auf dem Grahmal das Versterbenen Rahr niedstiegt: "Dies Rohr besteige als Fahrtengt unf dem Rohr gehe den Weg mit dem Rohrtakranag fahre hin. fahre verwarze, fahre himmt- (Tsin. Ar. VI. 7, 2). — Die späteren Verbellungen vom Technoriken Valtaran) sind bekannt.

(des Scheiterhaufens) zur Himmelswelt: das ist bokannt. Nordöstlich vom Ähavantya-Opferfoner grabe man eine knietiefe Grube und lasse eine Avaka, d. h. eine Stpalapdanze') hineinlegen. Vom dort geht (die Seele) aus und geht zusammen mit dem Rauch zur Himmelswelt: das ist bekannt "Also in die Aufwartsbewegung der Seele wird ein auf die Erdtiefe, die Unterwelt deutender Zug eingeschoben. Liegt nicht dieselbe Vorstellung vor, wenn häufig den Pfaden oder den Welten wo die Götter wandeln (derayana) die wo die Vater wandeln (piergana), die "tiefen Pfade, auf denen die Vater wandeln (Av. XVIII, 4, 62) gegenübergestellt werden? Und fühlt man nicht, dass das Bild des furchtbaren Woges, auf dem Yamas Hunde den Seelen auflauern (z. B. Av. VIII, 1, 9, 10), in eine andre Seenerie hineingehört als in die des Aufsteigens zum höchsten, lenchtenden Firmament?

In denselben Zusammenhang haben wir es zu stellen, wenn der Vajurvoda, wo im Opferritual eine Grube vockommt, diese als "Sitz der Väter", "Welt da die Väter sitzen" zu benennen pflegt"); sodann wenn es in einem Zaubergebet um die Rettung eines dem Tode Nahen heisst: "Heraus habe ich dich gerissen von der unteren Erde zur oberen: da mögen dich Aditis Sohne behüten, beide Sonne und Mond" (Av. VIII, 2, 15); der Aufenthalt der Todton ist hier also als ume "untere Erde" gedacht, die von Sonne und Mond nicht be-

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Eine Wasserpflunze, die im Ritaul blufüg als Ausdruck dafür ar scheint, dass ein Fener — in diment Fall das des Scheiterhaufens — 307 föschen und friede Kühle an schei Stelle treten sutt. Siebe Ricomfloid. American Journal of Philology XI, 346 f2g.: vgl. oben S. 480.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>] Siehe z. B. Talti, Samb, I. 3, 6, 1; VI. 3, 1, 2; vgl. com Samp. Br. III, 6, 1, 18; V. 2, 1, 7. Who Vaya Herr der Laft, der Sonnenmeit Herr des Himmele, so ist Yann Herr der Erler Parackara I. 5, 10 - Er sel auch an ille öben (S. 467 fg.) darge-stellten Observannen erum G. welche auf dem Zusammenhäng über Erde mit dem Tod und den Todion zu berühen schiefen.

schienen wird. Schon an einem früheren Orte (S. 540) führten wir eine Anzahl von Stellen auf, welche die Welt des Todes ohne jede Beziehung unf Hölle und Höllenstrafen — als das Dunkel, das unterste Dunkel bezeichnen: ständen diese für sich allein, könnte man über ihre Tragweite zweifelhaft sein; mit Rücksicht auf den ganzen Kreis der hier beigebrachten Acusserungen aber wird man doch dazu neigen, sie in Verbindung mit einer alten Anschauung zu bringen, die in Vamas Reich nicht eine Welt der Seligen im Himmel, sondern eine unterirdische, den Guten und Bösen vermuthlich ohne Linterschied sich eröffnende Schattenwelt sah<sup>1</sup>), ein dem "Götterreich" (devaloka) gegenüberstehendes "Reich der Väter" (pitrioka), dessen Ther nicht im Nordesten, der Region der Götter, sondern im Südosten") liegt.

Greifen wir aus dem Veda in das Avesta hinüber, so tritt dort, wie mir scheint, das nicht himmlische Wesen von Yamas Reich noch deutlicher bervor. Der Veda lässt die Seele im Reich des himmlischen Lichts "beide Könige schauen, Yama und Varuna den Gott". Das Avesta weiss auch von dem Lichtparadies, in welchem die Seele die Gemeinschaft

<sup>9</sup> Dass an dein Regraff von Yaman Welt meht mit unshänderlicher Festigkeit die Vorstellung von Linht und Selligkeit hing, reigen und Station wie As. H. 12, 7, wo der Bighner oder richtiger Zenberer einem Festud zu Vannes Sitze bleweinscht. Man berünkrichtige in dessem Zusammenhau unch die unten beim Begratmiseritnal aufzuführenden Stollen, die von der Erstude als dem von Yama für den Todten bezeiteten Sitz, als somer Zeilneinterunte sprechen, ferner die Armssurung eines Brahmanarerens, wahrte die Todten zu den Wurzele der Pfleinen ihr Wesen treiben Baar is 1825.

<sup>5)</sup> Satapatha Brahm, XIII, S. I. 5. Die regolmässige Himmelegogend der Viter ist der Säden, vgl. Rv. X. 15. 6: 17, 9: einen S. 335 Anna 3. 312. Diese Vorstellung wird von Kurn Der Buddhomms I. 359) waht mit Recht damad sura kgoführt, diese die Sonne nich um die Zeit der hürr sten Tage, in der den Seelen beiligen Zeit, im sädlich im Punktellung Bahn befinder.

mit Ahnra (= Varuna der Inder) geniesst; nicht minder keunt das Avesta Yimas (= Yamas) Reich. Aber beide Vorstellungen sind hier durcheus getrennt. Das Reich Yimas liegt nicht im Himmel, sondern auf Erden, in den fabelhaften Fernen des Wunderlandes Airyana vacja oder auch, wie einer der Texte sagt, unter der Erde; seine Bewohner sind nicht, wir dürfen unsrerseits sagen nicht mehr, die seligen Todten, sondern ein Geschlecht beglückter, mit langem Leben gesegneter Sterblicher; dass die Todten gemeint gewesen waren, hatte man vergessen und vergessen müssen, dem die Todten wehnten jetzt im lichten Himmel Aharas.

Man kann den hier wie im Veda sich zeigenden Wandel der Vorstellungen vielleicht so ansdrücken, dass die Todten, denen ein Cultus Abnlich dem der himmlischen Götter gewidmes wurde, von den Gottern gleichsam attrahirt, wie diese zu hanmlischen Wesen geworden waren. Die Wansche für Macht, Glück, Herrlichkeit der hingegangenen Vater und für Macht, Glück, Herrlichkeit der eignen Seele nach ihrum Hinschriden hatten sich, Je mehr die Phantasie an diesen Problemen arbeitete, gesteigert. Der Glaube an die Seligkeit der himmlischen Götter hatte die Richtung gezeigt, in welcher sich die Hoffnungen für die menschliche Psyche bafriedigen liessen; der Gedanke an das Recht frommer Werke auf ihren Lohn verlieh den Wünschen den Character von Anspruchen: dazu kam, dass der Bestattungsritus des Verbrennens neben dem des Begrahons zu dem Wege nach unten anch einen Weg nach oben kennen gelehrt hatte. Ist es nicht verständlich, dass so das Todtenreich aus der Tiefe der Unterwelt oder aus der Ferne eines irdischen Fabellandes zur Himmelshöhe emporgestiegen lat?

Das Todtenopfer. Hatte bisher misre Untersuchung aberwiegend die Gebetsformeln zur Grundlage, mit welchen das vedische Alterthum die auf den Tod und die Todten bezüglichen Gebrauche begleitete, so müssen wir uns nun su diesen Gebräuchen selbst wanden: es scheint, dass die Tedtenriten mit grosser Zähigkeit die Verstellungen aus welchen sie hervorgegangen waren überlebt und so ein besonders gewichtiges Zeugniss von uralten Anschauungen über das Jenseits bewahrt haben.

Ich gebe dem Hauptichalt nach die Beschreibung des theils zu festgesetzten Zeiten — um Neumond — theils bei besondern Gelegenheiten zu wiederholenden Todtenopfers nach der Darstellung des Gobbila (Grhya IV, 2, 3).

"In der sudöstlichen Zwischengegend") theilen sie") einen Platz ab, der sich der Lange nach in derselben Richtung erstreekt. Eben dahin sollen sie bei der Vellziehung der Riton das Gesicht kehren". (Es wird nun beschrieben, wie das Opferfeuer an seine Stelle gebracht und die für die Tedten bestimmte Speise zubereitet wird: eine Mischung von Reis and Fleisch'), dazu einige andre Opferspeisen. Dann lasst man drei Gruben graben, eine Spanne lang, vier Finger breit and ebense tief; man streut Darbhagras auf dieselben. Brahmanen in ungerader Zahl setzen sich nieder, die bewirthet and beschonkt werden mussen; mit ihrer Erhabnis vollzield der Opferer Speuden an Soma den mit den Vatern Vereinten und an Agni den Beförderer der Todtenspenden. Ein Feuerbrand wird neben den Gruben hingelegt, um die bösen Dämonen, welche sieh unter die Väter eingeschlieben haben könnten, zu vertreiben. Der Text fahrt dann fort:) "Darauf raft er die Vater herbei: "Kommt, ihr Vater, ihr Somafreunde, auf euren tiefen, alten Pfaden. Gebt uns hier schönen Besitz,

Zwischen Süder und Osten. Dies ist die den Manea heilige Richlung, vgl. S. 547.

<sup>3)</sup> Mit Matton oder dgl.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Das Pleiach, von sinem verangegangenen Thiscorpes herrähtzend, hange mit der specialten Verbindung ansammen, in welcher Gobbils die Veer beschruibt; im Allgemeinen fallt es fort (vgl. Gobbila IV, 4, 1, Caland Alfind, Alumentit 114).

lasst uns Reichthum haben und unversehrte Mannen'. Dunn soll er Wassargeflasse bei den Graben niedersetzen. Mit der linken Hand soll or das Wassergofuss fassen and es von cechts nach links über das Darbhagras in der östlichen Grabe ausgiessen und den Namen des Vaters nennen; ,N. N. wasche dieh, und die dir folgen und denen du folgst. Dir die Todtenspende!(1). Nachslem er Wasser berührt hat?), macht er es ebenso für die benien Andera"). Mit der linken Hand soll er den Opferlöffel fassen, von der zusammengerührten Speise den dritten Theil abschneiden und es von rechts nach links auf dem Darbhagras in der östlichen Grube niederlegen und den Namen des Vaters nennen: N. N., das ist der Kloss für dich und die dir folgen und denen du folgst. Dir die Todtenspende!' Nachdem or Wasser berührt hat, macht er es chenso für die beiden Andern. Wenn er die Namen nicht weiss, lege er den ersten Kloss nieder mit den Worten: Spende sei den Vätern die auf der Erde weilen!, den zweiten mit den Worten: "Spende sei den Vittern, die in der Luft weilen!', den dritten mit den Worten: ,Spende de den Vätern die im Himmel weihen!14). Nachdem er sie meder gelegt hat, murmelt er: Affer, ihr Vater, erfreut euch; starzt each branstig leder auf sein Theil! Dann dreht er sich weg!),

<sup>1)</sup> Rebrant ist die Vorschrift des Kleidemes, eine Grabe au graben westlich von Grabund und de kinde Wesser zu gieren mit den Worten: "Ench diese Abwaschung, die für sie brancht und denen sie gebührt". Rhanze deme Salbe (Athenseus IX, p. 410).

<sup>7)</sup> Zee Reinigung seiner sellert, die darch den an den Tudten geriskteten Act nathwendig wird (aban S. 335 Aum. 2).

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Den Grescrater und Ungrossyster. — Wahrend es sielt bei dieset Feier, wie men eicht, vorschindlich um die Vorfahren des Opferers barnelt, gab es auch ein allgemedieures Todtenfest, ein Alberseelenfest; vgf. oben S. 442.

b) Man verglaiche die Weihung der drei heilligen Kuchen im paretichen Testtamitual.

<sup>3)</sup> Comiss ur sprunglich meht "um die Pitaren ahne etéronie Rheits

and indem or such zurückdreht ohne einen Athemzog gethan gu haben murmelt er: Die Väter haben sich erfrout; sie haben sich brunstig jeder auf sein Theil gestürzt!" (Dann spendet er den Vätern in ähnlicher Weise Salbe, Oel und Woldgerüche.) Hierauf bittet er sich von ihnen les. Auf die östliche Grube legt er die beiden Hande, die Innenseite der Rechten nach aban gekahrt, mit dem Spruch: "Verehrung, ihr Vater, eurem Leben! Verehrung, ihr Vater, eurem Geton!' Auf die mitttere so dass die Ingenseite der Linken auch oben gekehrt ist, mit dem Spruch: "Verehrung, ihr Vater, ourer Furchtharkeit! Verehrung, ihr Väter, eurem Lebenssaft! Auf die letzte so dass die Innenseite der Rechten meh oben gekehrt ist, mit dem Sprach: "Verehrung, ihr Vater, eurer Geisterspeise! Verehrung, ihr Väter, eurem Zorn! Dann murmelt er mit gefalteten Handen: ,Verehrung euch, ihr Vater! Ihr Väter, Verehrung ench!" Er blickt das Hans an: :Gebt uns ein Haus, ihr Vater!' Er blickt die Klösse ant "Mögen wir haben, Ihr Vater, davon wir euch spendent)." Zum Schluss wird angegeben, dass er in derselben Weise wie vorher die Klösse so jetzt Stücke von Gewebe — andre Texte nennen daneben auch Haar vom Körper des Opferers - den Vatern als ihr Kleid spendets). Von den Klössen soll seine Gattin

des Briges geniessen un lassen" (Caland, Ucher Todtsuverebrung 20; Altind Ahmeneult 180: in der That spricht sich die urdseche Tradition in diesem Sinne aus), sondern um sich selbet gegen die Gefahrun der anheimlichen Nähn im sublitten. Daher meh das Anhalten des Atterns.

<sup>1)</sup> Statt ande ginht Vaj. S. II, 32 die erident richtige Leont auto.

Julius all let, von da an Haar von selbeni eignen Körper, mit dem Spracht De let ein Kleid für ench, lir Vater: holt ench nichte Andres von me, lie Veter!" (Asvalavana Sr. H. 7. 6). Mit seheint, dass hier zwei ausprünglich gunz verschiedene Riten zusammengefügt sind; die Spendang von Gewähldstoff mit Bekleidung der Seelen und des typische; weitverbreitete Haurtodbemopfor — von dessam Behandläng durch G. A. Wilkun, Revorcebounde internationale III, 225 ff., IV, 340 ff. —, die Hingebe eines dem

dan einen essen, wenn er sich Söhne wünscht; dazu ein Vers, in dem die Vater angerufen werden, mannliche Leibesfrucht zu verleihen. Die andern Klösse sollen in Wasser oder in das Opferfeuer geworfen werden oder man soll sie einem Brahmanen zu essen geben oder sie einer Kuh vorwerfen.

Dass in diesem Opferritual auch Elemente von junger Herkunft enthalten sind, ist unzweifelhaft. So die Spenden an Soma und Agni, welche Zusammenstellung der beiden grossen göttlichen Opferpatrone als eine stehende, unendlich häufig wiederholte in den jüngeren vedischen Texten anzutreffen ist, während wir Ursache haben, sie der ältern Rgvedazeit abzusprechen). Auch die Brahmanen, welche der Feier assistiren und dabei Speisen und Geschenke empfangen, werden, wie ich meine, in verhältnissmässig später Zeit zu dieser Rolle gelangt sein!). Aber sondern wir diese Neuerungen ab, so bleibt das Bild einer Feier übrig, welche die Züge allerhöchsten Alters trägt. Es ist die Seelenspeisung, wie sie im Wesentlichen in derselben Form über die ganze Erds verbreitet ist, bei den meisten Naturvölkern wiederkehrend,

besondere geenzieten Theils der eignen Person, um des Ganre derselben zu schützen. Bei der Zusammenpassung des Gowandopfers und des Hausopfers mag die Verstellung von Todien, die nur in der Hausgekeitet sind (z. B. Petaratthu I, 10, 2), mitgespielt bahen. Duss die Hausgebetrat im Alter einritt, kann doch wehl pur auf der Verstellung berahen, dass dem des Leben gefährdeter, abso der Lockauf durch jem Spinde nothwenniger ist. "Dann ist er den Valtern akher", sagt des Tattikeres Bethmens (J. 3, 10, 7) mit Beung auf diesen Rima.

<sup>7)</sup> Vgl. oben S. M. Anm. I. Man bemerke übrigens, dass die stehende Renkenfelge, erst Agni dami Some, hier umgedreid ist: affenbar nichts andres als die in vielen Agusserlichkerten des Manescopiers gegenaber dem Götteropfer durchgenhrte Umdrehung (rechts berum statt links berum n. s. w.). Man vergleiche die ekuracteristische Sielle Agrahitung Sr. II. 6, 12, 13.

<sup>7)</sup> Sie felden in der dem Srautaritust angehörigen Form des Todtsusopters (Pindaparpapar) vgl. Calland, Altmit Almercalt 17.

der primitivsten Stufe roligiöser Sitte entstammend. Nichts deutet hier auf himmlische Wohnung der Seelen; die Gaben für sie werden nicht durch das Opferfeuer nach oben gesandt. Sie werden in die Erde gelegt: in der Erdtiefe oder auch anf der Erde, in der Nähe der menschlichen Wohnungen!) baust die Scele und wartet, dass die Lebenden ihren Hunger stillen und sie kleiden. Sie kommt zum Mahle heran, setzt sich an den Platz, den man für sie zugerichtet hat3) oder sehlupft in das Wassergofitss\*); von der Speise, die man ihr giabt, geniesst sie die Hitze und lässt die erkaltete Substanz liegen\*); Hat sie ihr Theil empfangen, so achtet man daranf, dass der unheimliche Gast nicht länger verweilt. Es wird als ein letzter, verblasster Rest materiellerer Formen des Seelenaustreibens, wie sie sieh anderwarts finden - durch Keulenschläge in die Luft und dgl. - aufzufassen sein, wenn thalich dem athenischen Ocpais Krotz, obr it Arbinizona der indische Opferer, der zuerst die Seelen eingeladen "ihr Vater erfreut euch", binterher spricht: "die Vater haben sich erfreut", noch deutlicher in andern Darstellungen des Rituala i: "Geht weg, ihr Vater, ihr Somafreunde, auf euren tiefen, alten Pfaden. Aber aber einen Monat kommt wieder za unserm Hause das Opfer zu essen, reich an Nachkommen, an Mannen." Auch ein Ausschütteln des Ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Auf einen uralten Glauben vom Wolmen der Seelen mater der Schwells schoint tuffischer Gebrauch gleich dem andrer Volker hinzuführen; winternitz, Alrind, Hochzeltzeitund 72.

<sup>7)</sup> Sinhe Apastamba Dh. II, 8, 18, 16,

<sup>5)</sup> Guland, Altind Almengull 189. Man wird une antarine meht dahm versteben, dass wir für dænrige specielle Züge, weiene wir hier zur conenten Anamalung der indischen Vorstellung beibringen, eine über Indien hinausverstende Geltzug in Ausprach nehmen.

<sup>3</sup> Caland, Althal, Abanagalt 180.

<sup>4)</sup> Hirauyakesia Grkya II, 13, 2; Kausika Sitira 88, 28. Der Sproch bit sin Pendant zu der aben (S. 519) mitgetbellten Formel der fünladung.

wandzipfels wird erwahnt1), ohne Zweifel ein Abschütbeln der Seelen.

Das Alles erfahren wir zwar aus Quellen, die durchweg junger, zum Theil erheblich junger sind als der Rgveda. Aber dedurch kann unser Glaube an die uralie Herkunft dieser Riten nicht wankend gemacht werden. Eine Aussehmückung mit Hymnen und Gesängen an die mächtigsten Gotter, wie man sie für das Somaopfer erfand, wurde ja dieser einfachen Darbringung von Speiseklössen, welche man den Todien niederlegte, nicht zu Theil: begreiflich genug darum, dass in dem Hymnenbuch nichts von dieser Feier zo lesen ist. Unverständlich aber ware deren ganzes Aussehm. wenn de wirklich erst in dem Zeitalter der Texte, die über nie berichten, entstanden ware. Sie entsprieht micht den in diesem Zeitalter herrschenden und Jehenden Gedanken, wohl aber den Gedanken und Ausdrucksformen einer Culturstufe, für welche die meisten, vielleicht alle Gottheiten der rgvedischon Poesie noch im Schoosse ferner Zukunft ruhten.

Gespensterglaube und Verwandtes. Es müssen hier noch einige Gebräuche berührt werden, welche auf den Glauben hinzudeuten schemen, dass der Todte sich nicht sogleich bei stinem Hingang mit den übrigen Schaaren der Seelen vereinigt, sondern zuerst eine Zeitlang ein eignes Dasein führt, den Lebenden besonders nah und darum der ursprünglichen Vorstellung nach besonders gefährlich.

Hier ist vor Allem zu erwähnen, dass die regelmässigen menatlichen Todtunopfer (sräddha) an Vater, Grossvater und Urgrossvater des Opferers dem ehen Versterbenan in der ersten Zeit nach seinem Tode noch nicht gefährt warden.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Kang. S. 88, 27. Hier weisen wir auch auf den Gebrunch his die segne Seele (manas), übe beim Tochenopfer in die Gemeinschaft der Seelen der Hingegungenen gerathen ist, zu sieh zurückzuraßen (Vaj. Sapit. III, 53 kg.). Käty. V. 0; 22;

Man chrie ihn für sich allein durch ein Einzeltedtenopfer und nahm ihn in der Regel cont nach einem Jahr in die Opfergemeinschaft der ihm vorangegangenen Vater auf. Uuverkeimbar liegt hier der Gedanke zu Grunde, dass der Todie den im Jenseits unter den andern Todien ihm gebuhrenden Platz erst nach Ablauf einer gewissen Zeit einnimmt, vorber aber sich in einem Zwischenzustande befindet. Einige kleine rituelle Abweichungen des Einzeltodtenopfers von der gewöhnlichen Form des Todtenopfers scheinen dies zu bestätigen. Das Herbeirufen des Todten fallt fort. Zum Schluss wo soust die Vater entlassen werden ("Geht weg. iler Vater" u. s. w., S. 553), heisst es hier: "Man verweile in Ruho" ). An Stelle eines Gebets, duss die den Vatern gespendete Gabe unvergänglich ihnen gehöre, betete man nur, dass sie für den Todten dasein möge3). Die Vorstellung, welche in diesen Abweichungen zum Ausdruck kommt, kann offenbar unr die sein, dass der Todte in dieser Zeit in nächster Nähe der Lebenden weilt und dass dieser Zustand als ein vorlaufiger einem spateren dauernden gegenübersteht. Die gesammte jungere Literatura) stellt denn auch ausdrückligh dem Unterschied auf zwischen dem für eich allein ver-

<sup>4</sup> abhiramgakha, Sinkle G. W. 2 th

Ein andrer Unterschied ist, dass beim genöhnlichen Todhenopier mach einer übrigene nicht sehr alten einellen Neuerung elehr Schulen eine den Viere dern "allen festlern" gewichnen Verchrung verkommt, der beim Einzulreitenopfer fortfallt. Den hier sich zeigenden und ja auch beim Bgreula, vielleicht deruber hinnes zurückgebanden Glanhen un die Gemeinschaft der die vollen Ehren genier unden Todien mit den Götten könnan wir allerdings den Altestan Schiehten die er Vorstellnitzeinssen nicht zurechnen. Vgl. Caland, Alten, Ahmenzult 160 fc., 181, wo aber die Theorie über die derib gemenk mir verfahlt scheint.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 5. die Materialien bei Cultural Tediameersbrung S. 22, 27, 34. Ich glaube, dass die in Rede stehemle Unterschiidung bis zu Sankhuvans zuschwirdige werden kann: Gebyneuten IV, 2, 7 und die allerdings vermuthlich interpolitie (Int. Stud. XV, 148) Stelle IV, 3, 5, 6.

ehrten Preta — wörtlich dem Hingegangenen; das Wort hat auch die Bedeutung etwa von "Gespenst" — und den vollberechtigten Vorfahrengeistern, den Pitaras ("Vätern"); und wenn sich eine entgegengesetzte Vorstellung — das Feuer des Scheiterhaufens den Todten direct unter die Väter versetzend — auch schon in den Hymnen des Igweda findet, so seheint sieh mir doch das Zeugniss des Rituals hinreichend gewichtig mit der ganzen inneren Wahrscheinlichkeit zu vereinen, um uns glanben zu lassen, dass die späteren Texte hier in der That prakten Volksglanben bewahren").

Wie nun der eben besprochene Unterschied des vorläufigen und des definitiven Tedtenopfers auf einen Wechsel im Zustand des Tödten hinzudeuten scheint, so wird Achnliches von dem Unterschied der vorhufigen und der definitiven Bestattung zu sagen sein. Bei vielen Naturvölkern ist der Gebrauch nachgowiesen worden?), auf eine provisorische Bestattung später, oft erst nach einer Reihe von Jahren, die definitive mit der Abhaltung eines grossen Todtenfestes verbundene folgen zu lassen; die Trauer um den Todton - d. h. nach dem arsprünglichen Wesen der Sache die Nothwendigkeit besondrer Vorsicht gegen die Nachstellungen des Todten reicht der Norm nach bis zu dieser Feier, wenn auch dann vielfach Abkurzungen der Tranerzeit zu beobachten sind!). Wir werden später eingehender zu erörtern haben, dass auch dem vedischen Ritual dieser Unterschied einer vorläufigen und der definitiven Bestattung bekannt ist: hier berühren wir diesen Sachverhalt nur insofern er aller Wahrscheinlichkeit nach gleichfalls auf den oben in Rede stehenden Glanben von der zuerst noch unvollständigen Einburgerung des Todion

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Anders inthelit Kaegi, Philal, Ahlandlungen für Schweizer-Sieller S. 55 A. 19.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man vergleiche die Zautennanstellungen von G. A. Wilken in seinem Aufentz über des Harrepler, Reuse enhantet intercationale III, 256 fest.

<sup>5</sup> Wilken = a, O. 200, 201.

im Jenseits hinweist. Denn es ist doch wohl klar, dass einer Feier wie der endgiltigen Bestattung eine Zanberwirkung auf das Dasein der Seele zugeschrieben worden sein muss, und diese Wirkung kann doch nur als die Ueberführung der Seele in einen danernderen, von der Welt der Lebenden weiter entfernten Zustand gedacht worden sein, wie wir thatsachlich im Glauben der Naturvölker eben diese Wirkung regelmbssig mit jenem Ritus verkunpft finden.

Streng genommen sollte man nun allerdings erwarten, dass der Uebergang von der Einzelverehrung des Todten zu seiner Betheiligung am allgemeinen Todtenault mit der definitiven Bestattung zusammenfiele, während die Ritualtexte diese Vorgänge vielmehr als vollkommen unabhängig von einsander darstellen. Doch kann es in der That wohl kaum befremden, wenn die beiden rituellen Ausdrucksweisen für das Eingehen des Todten zu seiner vollen Ruhe schliesslich so weit ein selbstandiges Dasein gewonnen haben, dass — etwa durch die Fixirung der Zeitdauer für die Einzeltodtenopfer auf ein Jahr — der Zusammenhang zwischen ihnen verdunkelt worden ist. —

Wir erwähnten schon, dass der Ausdruck für den noch nicht unter die Gemeinschaft der "Vater" aufgenommenen Todten, Preta, auch gerndezu in der Bedeutung "Gespeust" gebraucht wird. Das Dasein des noch in der Nahe der Lebendigen umherirrenden Todten trägt eben gespensterhaften Character; die rechte Bestattung hat die Macht dem Gespenst seine Ruhe zu geben!). Es soll natürlich damit nicht behauptet werden, dass aller Gespensterglaube mit der

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> Man eritmere sich etwa, um eine moderne Errählung en erwählnen, mi den hösen Jäger, dem ein Tiger im Walde tedtet und der ale höser Geist spukt, bie eine Krahe seine Gebeine ist den Ganges schleppt, wornuf er ale Sellger aum Himmel eingeht (Garnels Purago bei M. Williams, Brähmersiem und Himbeitein, 3. And., 301).

nicht oder noch nicht vollzegenen Bestattung susammenhängt"); er konnte auch unabhängig von der Rücksicht auf die Bestattungsgebräuche entstehen oder sieh nachträglich davon unabhängig machen, insonderheit so dass der Vergeltungsglaube hineinspielte und statt des Mangels der Bestattung es irgendweiche Sünden waren, für welche das Gespensterdasein die Strafe bildete. Hier aber wird der Ort sein die Hauptzutge des altindischen Gespunsterglaubens zu überblicken.

Der Rgveda, in dem wir von ausdrücklichen Hindentungen auf diesen Glauben naturlich nicht viel erwarten dürfen, spricht doch wanigstens an einer Stelle (X, 15, 2) von den Vätern, "die in dem irdischen Luftreich oder die in den wehlumbegten Niederlassungen sitzen"): wo es nahe liegt an ein gespensterhaftes Verweilen der Seelen in der Nahe der Lebenden zu denken. Ein jüngerer verdischer Text trägt das Moment von Schuld und Strafe hinein: wer eines Brahmanen Blut vergiesst, soll so viele Jahre wie das Blut Sandkörner benetzt "die Väterwelt nicht zu sehen bekommen").

Zur näheren Ausmalung dieses Daseins gespenstischer, von der Väterwelt ausgeschlossener Seelen scheinen die vedischen Texte kein Material zu bieten.). Die Thatsache ist bemerkensworth, aber nicht sehwer verstandlich. Himmel und Hölle genossen, zumal als der Seelenwanderungsglaube immer lebendiger wurde, in der auf die Extreme gerichteten

<sup>7)</sup> Wie ja auch, obwohl die Foundbestattung die richtige Beforderung zur Himmelsweit bildet, inch den Unverhaumten Jene Web nicht verschlosom ist (a nuten S. 570);

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Vgl. Av. XVIII, 3, 9 = Tain. Ar. VI, 1, 3 (an don Todten); Wo and Erden es our gefüllt dorzhin gehe". Zu dom hou erwannen; Suzan am trifischen Luftreich" vergleiche mas Air. Rr. VII, 5, 3.

<sup>7</sup> Tain. Suphita II, 6, 10, 2, vgl. Mann IV, 168; XI, 207.

<sup>\*)</sup> realism wis Arb. Venis V, Ti, B — dis Boluidiger eines Brehmmen innatten eines Strones von Rins autzend und Haare essend — wage ich nicht inerher zu roehmen; so kann nich hier ebense luncht ader leichtes um Hölienbeweihner wie um erübeweihnende Gesponster handeln.

theologischen Phantasie den Verrang; sie hatten die Erde von ihren gespenstischen Bewohnern annähernd entleert; die Gespensterwelt war night viel mehr als ein im populären Glauben ihr Dasein fristendes Rudiment ausserhalb der labendigen Denkrichtungen der Gegenwart: \_die Lebenden und die Vater", helsst es jetzt'), "erscheinen nicht zusammen". So stellen sich auch die Wesen, die wir in der Literatur der gegen höse Dämonen und Plagegeister gerichteten Abweinspritche als Stifter von Krankheit und Unbeil anweffen, nicht als Gespenster dar; so wahrscheinlich es ist, dass diese Rakshas, Pisana etc. zum nicht geringen Theil auf bäswillige Seelen Verstorbener zurückgehen<sup>2</sup>), war doch für die Dichter des Atharvayeda dieser Zusammenhang längst verdunkelt, jene Typen verselbständigt, so dass wir auch in der Zauherliteratur dem Gespensterglauben nicht begegnen. Mehr von den Gespenstern hören wir erst in den Texton des alten Buddhismn-1). Hier sind Gespenster, welche für Sünden ihres Erdenlebens bestraft worden, beliebt als warnende Beispiele und zugleich als Antrieb zur Freigebigkeit gegen fromme Monche; denn durch Gaben, die man den Verstorbenen zu Ehren spendet, kann man deren Leiden im Jenseits lindern. Lassen wir diese Pointe bei Seite, so ist es wahrscheinlich, dass der buildhistische Gespensterglaube ein im Wesentlichen getreues Bild des unsrer directen Kunde nahezu entzegenen vedischen giebt; viel von Neubildungen hier zu vermuthen ist kein Anlass. Es wird daher gerechtfertigt sein, an dieser Stelle einen Blick auf die buddhistischen Vorstellungen von den Gespenstern zu werfen. Dass diese von den Buddhisten sellist keineswegs nur als poetischerbanliebe Staffage, sondern durchaus ernst genommen wurden, zeigt sich darin, dass das

<sup>7</sup> Satapatha Br. XIII, 8, 1, 12.

<sup>2</sup> Vgb oben S. 60 fg.

<sup>3</sup> Namouriah die Goschichtensamming Petavatthu kommt is Betzackt.

Gemeinderecht in seinem unwandelbar uttehternen Ton z. B. beim Verhot geschlechtlicher Sünden auch den Fall bespricht, dass ein Monch mit einem weihlichen Gespanst Umgang hat, beim Verbot des Diebstahls den Full, dass ein Mouch sieh die einem Gespenst gehörige Sache aneignet: dieselbe wurde chenso wie die einem Thier gehörige als herrenles betrachtet"). In den Erzählungen finden sieh die Gespenster besonders hänfig an einsamen Orten, wo der Wanderer sie trifft, der in die Stille zurückgezogene Monch von ihnen angesprochen wird. Der König von Surashtra von der Hamptstadt der Maurya in sein Land zurückkehrend kommt um die Mittagszeit zu einem Pfad, der im Sumpf verläuft; dort weht ein unheimlicher Geruch und gransiges Geton ist zu hören?). Er merkt, dass er in der Nahe der Leute aus Yamas Reich at, und unter einem machtigen Nyagrodhabaum naht ihm ein Mann von götterähnlichem Aussehen, schön geschmückt, der sich ihm als Gespenst (preta) zu erkennen giebt und ihm von dem bösen Lebenswandel, den er geführt, erzählt<sup>3</sup>). Andre Gespenster zeigen sich am Ufer des Ganges, auf einem Zuekerfold, and einem Kothhaufen, vor der Stadt Vesaht). Sie sind meht unabänderlich an den Ort gebannt, an dem sie orscheinen; der Gatte lädt seine Gattin, die ihm als Gespenst begegnet, ein nach Hause zu kommen und ihre Kinder zu schen\*); vin andres Gespenst geht in die Königsstadt Rajagrha sum König, um ihm anzuseigen, wie es erlöst werden kann k Ein merkwurdiges Textstück?) lässt die menschlichen Walt-

<sup>5</sup> Parajika I, 10, 14; II, 6, 4.

So vergleicht auch das Mahäbhäraus gern das Kampfgethes mit den grausigen Touen von Guspenstern.

<sup>9</sup> Peteratthe IV, 3.

<sup>\*)</sup> Eleman II, 10, IV, 1, 5, 8.

<sup>1)</sup> Ebourtus, II, 4.

<sup>9</sup> Dandas, II, 8.

<sup>7</sup> Ebandas, I, 5.

nungen von den Grespenstern der verstorbenen Familienglieder amschwarmt werden: Hinter den Wanden stehen sie, an Grenzen und Kreuzwegen; an den Thurpfosten stehen sie; m ihrem Hans kehren sie zurnek: - wer ein mitheidiges Hers hat, giabt ihnen Spelse und Trank; dem wüssehen die Gespenster langes Loben", "Bei ihnen gieht es ja keinen Ackerban und nicht werden dort Heerden gehntet; Handel gieht es nicht, Kaufgetriebe um Geld. Von dem, was ihnen von dieser Welt aus gegeben wird, leben die Versterbenen. die Hingegangenen druben. Wie das Regenwasser, das auf der Höhe niedergefallen ist, in die Tiefe rinnt, so kommt, was hier gegeben wird, den Verstorbenen zu Gnte". Hier nicht es ganz ans, als gelte das gespenstische Verweilen in der Nähe der alten Heimath als das regelmässige Loos der Todten. Gewöhnlich aber erscheint das Gespensterdasem als Ausnahme, als Strafe für Verschuhlungen, mit Plagen aller Art beladen. Nackt oder nur mit dem eignen Haar bekleider, von Hitze verfolgt, gegen welche das Wasser, der Schatten, der Wind keine Zuflicht bietet, hungernd oder Koth essend, duratend mitten im Gangeswasser, das sich dem Verlangenden in Blut wandelt, wie Walmsinnige, wie geschenchtes Wild umherstärzend: so schildert die buildhistische Poe ie die Gespenster, vielmehr selbst leidend als dem bereguenden Menschen Schaden zufügend, wie wir schon in der vedischen Zeit bei den Seelen der Verstorbenen die Fähigkeit oder Neigung den Lebenden zu schaden in den Historgrand getreten fanden.

Zum Schluss sei noch ein eigenthümlicher Zug dieser buldhistischen Dichtungen hervorgehoben: wiederholt<sup>1</sup>) sagt das Gespenst, welches dem begegnenden Menschen seine Geschichte erzählt, dass es liber so und so viele Monateisterben" und dann in die und die Holle eingeben wird.

<sup>1</sup> Z. R. Polavaitha L. 10, 12; IL, 7, 12. Ottoniore, flatiging des Vala.

Tritt hier, in die Ausdrucksweise des Seelenwanderungsplanbens übertragen, die früher von uns berührte Vorstellung zu Tage, dass das Gespensterdasein eine Uebergangsstufe ist, welche dem Hingelangen der Scole zu ihrem endgiltigen Bestimmungsort vorangeht? —

Natürlich kann kein Urtheil darüber gewagt werden, wie weit solche einzelne zonerete Züge des späteren Gespenstergianbens in die vedische Vorstellungswelt zurückverlegt werden dürfen wie die Gespensterstadt des Divyävadana<sup>1</sup>) oder die von Gespensterfrauen bewohnten Inseln des Jähka<sup>2</sup>) oder die öfter begegnenden Gespensterschreckenstenen, die auf Leichenäckern spielen (z. B. im Malaumsdhaya, in der Geschichte vom Sonnenschirm mit den fänf Stäben<sup>2</sup>)). Aber das Gesammtbild jenes Vorstellungskreises werden wir doch seinem ungefähren Inhalt nach zu verwenden berechtigt sein, um eine Lücke, welche die vedische Urberlieferung in unsere Kenntness der altindischen Anschauungen vom Leben nach dem Tode lässt, auszufüllen.

Verkörperung von Seelen in Thieren. Pflanzen. Sternen. Anhangsweise möge hier meh die Bemerkung Platz finden, dass Spuren des so weit verbreiteten Glaubens an die Incarnirung von Seelen Verstorbener in Thieren

<sup>15</sup> p. 7 bg. ad. Cowell-Neil.

Fr vol. 1V p. 2 fg. ed. Funchall.

<sup>3)</sup> Abh der Rarl, Akad, phil hist, Ch. 1877, p. 16. Unewolfellett all ist der Ghabe en Kroutwege als Goister-Etten; rgl, aben S. 288 Ann. I Han ist in Berng auf diese Badentung der Kroutwege noch und Stellen zie die folgende hinnumisen, welche die Kroutwege als Begrühnisplatze palgen. Mahaparinibhana Sinta p. 32; Wie erfahrt man mit dem Lelle eines urdbehorzschunden Köngs? . . Bei der Kroutung graner Hauftstrassen errichtet man einem erabaherrschenden König ein Leichenmontman (thäpa). \* Dhommappula-Commontar p. 306: Er hogt die Gebeum bin und errichtete bei der Kroutung grasser Hauptstrassen ein Leichen monammen (thäpa). \*

innerhalb der alteren indischen Literatur, so viel ich sehe. nur ganz spärlich auftreten. Wohl das wichtigste Zongniss ist die Vorschrift eines Rechtstexts') beim Todtenopfer auch den Vögeln einen Kloss wie ihn die Manen empfangen hinzuwerfen: "denn es wird gelehrt dass die Vater einherziehen das Aussehen von Vogeln annehmend." Die Materialien für den Glanben an die Incurnation von Seelen in Schlangen3) scheimen für Schlüsse in Bezug auf das alte arische Indian kaum ein hinreichendes Fundament zu bieten. Einen offenhar auf thierische Incarnation deutenden Zug wird uns die Erörterung des Begrübnissrituals bieten?); mehr würde vielleicht die Erzählungeliteratur ergeben, wenn sich nicht die Neubildungen des Seelenwanderungsglaubens mit den etwa verhandenen Resten derartiger alter Vorstellungen ununterscheidbar vermischt hätten. Oder wird der fortschreitenden Untersuching hier doch eine Unterscheidung gelingen? Eine Geschichte z. B. wie die von der Mutter, welche stirbt wahrend ihr Sohn auf Reisen ist, und aus Liebe zu ihm zu einem Schakalweibehen wird, das am Wege lauert um ihn von einem unglückbringenden Walde fernzuhalten\*), möchte wohl mit altem Volksglauben, dass die Seelen Verstorbener in Thiere eingehen können, zusammenhängen. Wenn dies richtig ist, haben wir hier nicht einen Zug aus dem Kreise der Vorstellungen, die den Seelenwanderungsglanben vorbereiteten? Und wird dieser selbst nicht für die weiter und tiefer dringenda

<sup>7</sup> Bandhayans II, 14, 9, 10.

<sup>5)</sup> Siehe gamentlich Winterartz, Der Surpabull 37.

<sup>1)</sup> Siehe unten S. 581.

<sup>7)</sup> Sampatinjanaka, dat. vol. II p. 388. Der bundihletische Erabbles drieget in seiner Weise aus, dass herr ein auder Vergang als der gewöhnfiche dur Sodenwanderung vorliegt. Er heart die einrhonde Matter nicht als Schakal wiedergeberen, sondern zu einer opapati sigalt werden, d. h. in snoom fertig geformten, nacht durch einen Matterbeit kindurakgegangenen Wesen der betruffenden Art.

Forschung von dem Character uner unvermittelten Neuschöpfung, der ihm anzubaften scheinen kann, immer mehr und mehr verlieren?

Es kann ferner in Frage kommen, ob nicht auch an ein Eingehen von Seelen in Pflanzen geglaubt worden Ist; es sei darüber auf einige bei der Ererterung des Begrahnisrituals zu machenda Bemerkungen1) verwiesen. Endlich ist auch die Verkörperung in Sternen dem altindischen Glauben nicht fremd'). Eine bekannte Stelle des grossen Epor') spricht von den "Sterngestalten, die leuchtend zu sehsuen sind wie Lichter, klein durch ihre Ferne, ob sie gleich gar gross sind": sie leuchten "mit ihrem eignen Glanze, den sie dürch ihre guten Werke gewonnen haben" - königliche Woise, Holden die im Kampfe gefallen sind, Asketen, welche durch ihre Kasteiungen die Himmelswelt erlangt haben. Die Vorstellung aber, welche hier im Epos erscheint, geht in den Veda zurück. Ein vedisches Gesetzbuch+) sagt: "die Wesenheiten der Weisen, die Gutes gethau haben, sind in der Höhe leuchtend zu schauen", und ein Brahmana") erklart die Storne für Franen und dann für "das Licht derer, die durch thre guten Werke zum Himmel gelangen." Darf es nicht m demselben Sinn verstanden werden, wenn der Rgveda sagt: Hoch am Himmel stehen die, welche Opferlohn gegeben haben", und wenn er von dem himmlischen Dasein der "un Kasteiung reichen Rahis, der Dichter, welche die Sonne be-

<sup>1</sup> Unton S. 582.

<sup>7.</sup> Vgl. namentli fi Barth. Religious of India S. 23 Anna. 2; Schortman Visionalitteratur S. 39. — Auch von dem Mond ist als Sits der abgeschiedenen Seel is die Relief in Kausk. Up. 1, 2, vgl. Kary. XXV, 6, 11 sowie Hillobrandt Mythol. I. 276, 394 (g., mit dassen Aufhannen in mich freifielt nicht einverstanden erklären kann.

<sup>-)</sup> Mahabharatz III, 1745 fg. ed. Cale.

<sup>4</sup> Apastamba II, S. 21, 14

<sup>9</sup> Satupatha Br. VI. 5, 4, 8,

wachen" spricht'), oder wenn der Atharvaveda") die Ledigen, welche kinderles hingegangen zind, "zum Himmel aufgestiegen zuf des Firmamentes Rücken leuchten" lässt? Und dürfen nicht Benennungen wie z.B. die des grossen Bären als der sieben Rahis oder des einen Sterns der Flejaden nach dem Namen der gattentreuen Arundhatt und Verstellungen wie die von den Kritikäs als den Gattinnen der himmlischen Bären für Spuren des Glaubens an Sternseelen gehalten werden?

## Die Todten und die Lebenden.

Dass man den Seelen der Vorühren, auch mehdem sie ihr endgiltiges Ziel im Jenseits erreicht hatten, doch — anders als die homerischen Griechen den Hadesbewohnern — die Fähigkeit beilegte mit den Lebendan in Verbindung zu treien und auf deren Geschieke einzuwirken, zeigt sehen die Existenz des Todteneults, der auf das Tiefste mit allen Familienordnungen verwohen Neumond für Neumond, oder menatlich in der Hälfte des abnehmenden Lichts — auch die Zeit des abnehmenden Tageslichts, den Nachmittag bevorzugend — durch das ganze Jahr hindurchgeht!), ausserdem aber gewisse Zeitpunkte — das Fest der Säkamedhas (S. 442), die Ashtakas im Winter gegen das Ende des Jahres (S. 446) auf wehl noch au einem weiteren Termin in der Regenzeit —

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> X. 107, 2: 154, 5. Handelt as sich um die siaben Rable in der Baltentung des grossen Hären?

<sup>5</sup> XVIII; 2, 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die Heuptkategorie der betreitenden Opfer heiset Schähler, der Werthedentung nach "sess auf dem Vertrause terriden) beraht"; gemeint ist, wie haufig hei dem Worts pradikte, das Vertrause des Opferers au dem Brahmanen (vgl. Tatt. Samh. VII. 4. 1. 1. Panc. Br. XII. 11. 25; Sat. Br. XIV. 8, 4. 10; auch in dem Sraddhahyannes Br. X. 154 klingt die Solite des Begriffs sehr deutlich durch), in dies m Pull zu den von das eingeladamen, zu spoisenden und auf mannichfache Weise au shreuten Brahmanan, den Empfangern, wie die Pälitexia sagen, "der aus Vertrauen er spendenden Spesse" (nachteitelegene hängeneite).

als in besonderem Sinn den Manon hoilig hervortreten last: ein zwar bis jetzt erst in jüngeren Texten unchgewiesener, aber genau zu den Vorstellungen der verwandten Völker stimmender Glaube lässt die Seelen an Jenom der Regenzeit angehörigen Tage die Wehnung Yamas verlassen und Spaise verlangend ihre Nachkommen auf Erden besuchen: wohl dem, der sie dann sittigt!). - Und wie die epischen Gedichte voll sind von Erscheinungen der Tedten, so zeigt sich auch, wie nicht anders zu erwarten, in dem gesammten Lieder- und Spruchnmterial\*) des Veda die Vorstellung von lebendiger Beziehung zwischen den Hingegangenen und den irdischen Geschicken in den mannichmiltigsten Formen. Meist werden die "Vater" im Allgemeinen angerufen, aber gelegentlich richtet der brahmanische Opferer sein Gebot auch an die einzelnen Vorfahren der priesterlichen Geschlechter mit Namen, an Kanva, Kakshivant und die ganze Reihe jener Patriarchen, oder der Dichter aus dem Hause der Vasishthas ruft die hingegangenen Vasishthiden and). Man bittet, ganz wie bei den Göttern, hald im Allgemeinen um Segen, um Erhörung, bald um einzelne Gnadenerweisungen, z. B. um Regen oder um die Gabe arfolgreicher Rede in der Gerichtsversammlung, oder dass der Verstorbene für die ihm geweihte Opferspeise dem bedürftigen Volk auf Erden Nahrung gebe, oder dass das von den Vatern angesammelte Verdienst der Opfer und Guben dem Betenden zur Vernichtung seines Feindes zu Gute kommen möge!).

<sup>1)</sup> Siehe die Materialien hel Culand Todtenverchrung S. 48 fgg-

<sup>7]</sup> For den Rigrede stellt desmille Bergnigus I, 95 fg. zosannum.

<sup>9</sup> Achareas, XVIII., 3, 15 (2.; Rv. X, 35, 8. Man bemerke much wis Rv. V. 31, 9 mit Indra susannen Kutss (vgl. oben S. 159 kg.) J. h. de Soele nines manschlichen Heros augerufen wird. Ist violleicht auch joner Udatskäppaps (?), weichem muc bei dem Pffügerfest opfert (Parakaro II, 13, 2), em Aluberr? Ritualle Characteristics des Techtonopiers werden atterdings micht für fim grafibnt.

<sup>9</sup> Av. IV. 15, 15; VII. 12, 1; XVIII, 2, 30; II, 12, 4, - Er abdd

Vor der Schlacht betet man zu den lanzenbewehrten, pfeilzewaltigen Vatern, den Bezwingern feindlicher Scharren'). Beim Opfer des Pravargya geben ansser den Göttern anch die Vater dem Opferer ihre Zustimmung 1). Insonderheit aber ist es die Fortpflanzung des Geschlechts, die in der Hut der Vorfahren steht. "Starke Söhne gebt mir, ihr Urgrossvater! Starke Söhne gebt mir, ihr Grossväter! Starke Söhne gebt mir, ihr Vater!" wird beim Todtenopfer gebetet"); einen der für die Manen bereiteten Klösse giebt der Opferer seiner Gattin, wohn sie sieh einen Sohn wünscht, mit dem Spruch: Gobt eine Leibesfracht, ihr Väter, einen Knaben lotusbekennzt, dass ein Mann hier sei"\*); mit den Lieberbleibseln des den Vatern anagegossenen Waissers benetzt sieh der Opferer, der sich einen Solm wünscht, das Anthitz<sup>2</sup>); vor der Hochzeit wird den Vätern ein Klossopfer gebracht) offenbar mn der Ehe Nachkommenschaft zu erwirken, und man glaubt, dass wenn der Brantzug gehalten wird, sie herbeikommen die junge Braut zu schon ).

Gewiss wird auch der Glaube nicht gefehlt haben, dass der Todte mit seinem übernatürlichen Wissen den Lebenden zu Hilfe kommen kann; hierher durfen wir wohl — unter Ablösung der auf dem Seelenwanderungsglauben beruhenden Einkleidung — den in buddhistischen Erzählungen\*) öfters

ein elemes für die Erbangung eines bestimmten Wunsches derenbringendes Teiltemopher, a. z. R. Ayvalayana G. IV. J. 1; Catana Technisterchrung S. 39.

<sup>1)</sup> IN, VI, 75, 9.

Is Taittiraya Asanyaka V. T. K.

W Kangilan Sutra 88, 25.

<sup>&</sup>quot; Davidsot 83, 6,

<sup>4</sup> Asystherm G. IV, T. IA.

<sup>4)</sup> Kangika Saire 84, 12. Ashrilleh in Grissbondand: Robbin, Paralis I, 226.

Athorneonia XIV, 2, 78.

P. Z. B. Mahavagga (Vinaya Pitaka) L. 4, 2; Udans I, 10.

begegnenden Zug stellen, dass einem Menschan eine "blanverwandte Gottheit" guten Rath zukommen lässt"). —

Von Besein, das die Versterbenen den Lebenden zufügen, ist wenig die Rode, wie das in den Zusammenhangen; in welche die betreffenden vedischen Texte grosstautheils hineingehören, des Rituals von Begrübniss und Todtenopfer, kaum anders erwariet werden kann. Dass die ganze Verstellung von Schaden stiftenden Seelen doch micht gefehlt hat, ist an sich klar und wird durch hinreichande Spuren bestätigt. Schon im Rgveda (X, 15, 6) findet sieh dem Todtenopfer angehörig das Gebet: "Thut uns kein Leid, ihr Vuter, wenn wir nach Menschemet irgend ein Fehl gegen euch begangen haben." Und in einem jungaren vedischen Text?) heisst es: "Das was sie sich nehmen ist der Antheil der Vater." Die eignen Väter werden zürnen und schaden nur wa Versehnldung oder des Vorenthalten der gebührenden Gaben sie dazu reigt. Dam Fromden werden Seelen leichter geführlich werden: man eringere sich der oben (S. 566) erwähnten Anrufung, dass die Vater das Verdienst ihrer guten Werke dem Bittenden zur Vernichtung seines Feindes anwenden mögen: die priesterliche Pointe vom Verdienst der Werke ist dabei nebensächlich; das Wesentliche ist der Glaube an die Seelen von Vatern. welche den Feind ihres Nachkommen vernichten. In ahnlichen Zusammenhang gehört es auch, wenn beim Todtenopfer gegen "die Dasyns"), die sich unter die Vater gemischt

<sup>&#</sup>x27;) Am der apäteren Liberetar primmer ich au des übermstärlichs Weren der Vetälas in del mehr nach Geistererscheinungen wie die von Dapatathes Geist zur Räme derfon hier erwahnt werden. — Darüber ab sig niliche Fodtonanskel verkamen, bedarf es winterer Unterschungen Das in jedem Fall nach den Verstellungen des grossen Epos der priedt tilde Zauberer Tedte beschretzen kunnte, zeigt die Putrudergansparten (M.Rh. XV, 766 fag. ed. Calm), zu Vyäse die Geister der gefallunen Hehles un dem Wasser der Blätgirath aufgreigen Best.

Tantiriya Brahmuna L. S. 10, 7.

<sup>4)</sup> Unarreche Friede.

haben, wie Verwandte aussehend" eine eigne Abwehrlandlung mit einem auf beiden Seiten brennenden Feuerbrand vollzegen wird"): es ist klar, dass man von solchen geisterhaften Feinden nichts als Tücke erwartet haben kann"). Speciell für hosartig gehalten werden auch — in Indian wie anderwarts — die Seelen ungeborner Kinder: sie gelten für Blutsanger"). Ueberhaupt weist die mannichfache das ganze Todtenritual durchziehende Vorsicht den Seelen gegenüber auf den Glauben hin, dass diese dem, der sich nicht hütet, beicht nüber kommen können als gut ist.

Im Zeitalter des Atharvaveda mass übrigens die Vorstellung von hösartigen, Unheil stiftenden Scelen schon stark im Verblassen gewesen sein. Wir berührten schon oben (S. 559), dass es in diesem Veda durchweg nicht Scelen, sondern — wenigstens für das Bewusstsein jener Zeit — andersgeartete Dämonen wie Rakshas<sup>4</sup>) u. dgl. sind, die als die Verursacher von Krankheit und Linglück auftreten.

Atharvaveile XVIII, 2, 28; Kanple Sam 87, 30.

<sup>3.</sup> Anch dus Vergraben irgund unlaher Zenberobiacs and Loudenstatum als Mittel amen Feind zu senadan (Av. V. R. 8; X. I. 189 kenam sof die Vorstellung hinweiten, dass die dort homeonden Sechen — freilich gelten jane Orte ja unch die Sammaiplatz aller möglieben andern unhambehen Dämenen — Jouen Bösen than worden. — Von eigentlichem Leichenzuber (vgl. z. R. Monter Williams, Brühmeisen and Hadülen) 254) ktom ich in der alteren Literatur er get win gar keine Spuren. Für verwendt damit wird er aber gelten können, woon men, um die zum Wegliaden migenit Gistin oder Dienerin festzahalten, die Korner, die bem Tedtenopfur angestreut waren, zu seinen gieht (Kans, sonz 89, 10°, Witter mit nut den körperlichen Reliquien ihret Menters und under Heinger wichneten, hierhorgehörige Elements enthält, versteht sich von den L.

<sup>&#</sup>x27;r Bandhiyana bei Ludwig V p. 4211 Caland, Altind. Almenenii 52. De me wohl der Grund, nus welchem man des Verbrechen des "Embryos tedters" als besenders schwer amathi e- wurde dadures eine mesnalius weise gefährliche Scote in Thitigkeit gesetzt.

<sup>&#</sup>x27;l Durch em solches Raholins aber schmat die schiedenbringensie

## Die Bestattung.

In den vorhargehenden Abschnitten sind die Bestattungsgebrauche vielfach berührt worden; es wird nicht über-Hassig sein hier noch einmal im Zusammenhang auf sie zuruckzukommen.

Die Verbrennung war die normale aber keineswegs allgemein durchgeführte Bestattungsform des vedischen Zeitalters. Wenn spätere Autoren die Leichenäcker voll weggeworfener. verfaulender Körper schildern, wenn die Gesetzbücher die Leichen kleiner Kinder zu begraben oder wegznwerfen, nie "wie ein Stuck Holz im Walde liegen zu lassen" vorsehreiben") oder das grosse Epos') sagt, dass der Todte \_verbrannt oder begraben oder weggethan wird", so sind selbstverstandlich diese verschiedenen Formen des Bestattens oder Nichthestattens auch der vedischen Zeit bekannt gewesen. Der Bgyeda (X, 15, 14) spricht von den Todten - und zwar nicht etwa gemeinem Volk, Nichtariera n. s. w., sondern den in Himmelsfreuden lebenden frommen Vorfahren - "die vom Fener verbrannt and die nicht vom Fener verbrannt sind", und neben diese Stelle setzt der Atharvaveda (XVIII, 2, 34) einen Vers, in welchem abnlich, aber mit concreterer Wendung, Agni angerufen wird: "Die Begrabenen und die Weggewerfenen, die Verbranuten und die Ansgestellten; die alle führe herbei, Agni, die Väter, dass sie vom Opfer assen."

Scale dech dautlich genag durch, wenn meabli wird, wie ans dem algotreunten Haupt des Nameri, aufchen Indre meier Verletzung, des Trunbamies gefouter hatte, ein Rukshau surde; des verfolgte den Indre und sprach in ihm? "Wohin willet du gelien? Wie uitlet du voir seit las Laumen? (Satepublis Br. V. 4, 1, 9; rgl. Taitt. Br. 1, 7, 1, 7, 8; Mairr S. IV, B. C. Offenber im Grunde die els Ruchegeiet den Thater verfolgende Seche des Erschlagemen.

<sup>1)</sup> Yajnayalkya III, 11 Mann V, 65 ig. Vgt. Paraskara III, 10, 5.

<sup>\*) 1, 3616</sup> at Cale.

Zweifelhaft kann sein, was die "Ausgestellten" (addhitah) sind. Eine sudre Stelle, an welcher der nicht gerade häufige Ausdruck erscheint, handelt von dem Fall, dass bei der Opferung einer Kuh, die nicht trüchtig sein darf, doch ein ungeborenes Kalb zum Vorschein kommt. "Da sagt man: Wo soll er das Kalb hinthum? Man soll es auf einem Baum ausstellen (addadhyuh)... Dagegen sagt man aber: Wer da gegen ihn die Verwünschung ausspräche: "Man wird ihn, wenn er todt ist, auf einem Baum ausstellen", das wurde in Erfüllung gehen" (Satapatha Br. IV, 5, 2, 13). Die Sitte dis Leichen auf Baumen zu befestigen und so das Dasein der Lebenden vor der Berührung mit ihnen zu aichern tritt bei vielen Volkern auf: haben wir jenen Ausdruck des Atharvaveda von einer solchen oder ähnlichen Ausstellung") zu verstehen?

Das Begraben, dessen factisches Vorkommen bei den vedischen Indorn, wie wir zeigten, feststeht, wird doch, offenbar weil nicht für normal geltend, in den Ritualtexten nicht berücksichtigt. Und schwerlich mit Recht pflegt man¹) aus einem der rgvedischen Todtenlieder (X, 18) die Beschreibung von Begrabnisseeremonien berauszulesen. Dort wird zu dem Todten gesagt: "Geh hin zur Mutter Erde" — "wie die Mutter das Kind mit ihrem Gewande, so umhülle du ihn, Erde" — "ich richte die Erde auf rings um dieh." Aber man darf nicht übersehen, dass alles dies in das Ritual der Feuerbestattung genau so gat wie in das des Begrähnisses passt. Die Gebeine, welche bei der Verbrennung übrig bleiben, werden in die Erde gesenkt: dass nicht dieser Aot sondern das Begraben des ganzen Leibes gemeint sei, ist dem Text schlechterdings nicht anzusehen"). In der That reihen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Man arinnere sich an das avestische undtrig, das Gerüst für Ausstellung der Leichen. Veral. 6, 50; Geiger, Ostiran. Kultur 267, Aun. 1.

<sup>&</sup>quot; Z. B. Bergrigas I, 77 and large for Bus Batha

Characteristisch ist der Ausdrack Parachems (III. 10, 5) in Bettig

die Jüngeren Ritualwerke die in Rede etchenden Verse ihrer Beschreibung der Bestattung — welche durchaus Fenerbestattung ist — ein, indem sie ihnen oben die hezeichnete Beziehung geben!). Und für den Egyeda wird die gleiche Deutung durch die Erwägung wahrscheinlich, dass die Abschnitte, welche jene Stelle umgeben und mit ihnen der Antorschaft und dem Inhalt nach ganz unverkembar zusummengehoren, ein Fenerbestattungsritual unthalten, welches unvollständig sein würde, fehlten die für die feierliche Beisetzung der Gebeine bestimmten Sprüche; eine Lücke, welche gerade durch den in Rede stehenden Text auf das Genaneste ausgefüllt wird<sup>4</sup>).

Wir behalten also von den verschiedenen Hestattungsarten als naher bekannt nur die Fenerbestattung übrig, deren Verlauf nun den Hauptzugen nach dargestellt werden muss!).

Dem Todten werden Bart, Haure, Nägel geschnitten; er wird gesalbt, bekränzt und mit einem frischen Gewand bekleidet. Man wird sich die noch im Hause betimbliebe Leiche wie später die Scene der Verbrennung umgeben zu denken haben von der Todtenklage der weinend heruntanzenden, mit

auf kleine Kinder: "Den Luib begraben die ohne ihn zu verbrunge." Man dieht, dass die Bekandlung der Knochen men der Londouverhe ausgalt dem Begraben übrehaus glondurtig empfanden wurde.

<sup>9</sup> S. unten S. 550.

<sup>2)</sup> Mir dieser Dentung von Rv. X. 18 ist natürlich auch über Av. XXIII. 2, 60-52 und Abulicha Stehen die Entscheidung gegeben.

<sup>7</sup> Noben den betreffenden Textabachnitten des Rgyells und Atherravels und im Folgenden benutzt werden: Satapatas Brahmans XII. 5, 2: XIII, 6; Taux Aranyuka VI (dort im Communiar Materialien aus Blarzdeign und Baudhärguns): Apralayans Sr. VI, 10, Grbys IV, 1 fg.; Szukhärguns Sr. IV, 14 fg.; Szukhärguns Sr. IV, 14 fg.; Szukhärguns St. IV, 14 fg.; Kany XXI, ü. 4; XXV, 7; Paraskarg III, 10; Kanyika Satza 18) fg. Joh habe versucht die hangusächlicheren Züge zu einem Gussannthild zu vereinigen; eine militeren Divergenizen des Quallen im Emmeluen aufzuführen und zu discurren konnte nicht in meiner Atoucht liegen.

den Händen gegen Brust und Schenkel schlagenden Weiber mit anfgelöstem oder verwirrtem Haar!). Nun trägt man die Leiche nach dem Verbrennungsplatz oder führt sie auf einem Wagen derthin; mit gelöstem Haar folgen die Angehörigen; ein dem Todten angebundener Baumzweig verwischt die Püssspuren, ihmnit der Ted den Rückweg zu den Lebenden nicht finden moge!). Vielleicht ist es dies Stadium der Handlung, für welches folgende Verse des Rgveda bestimmt sind!):

Der Todte wird ungeredet.

"Geh hin, geh hin auf den alten Pfaden, darauf unsre Vater, die Alten fortgezogen. Beide Könige sollst du schen, die an der Seelenspeise sich freuen, Yams und Varuns den Gott.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Cohos dir Kingoweiber im Atharraveda bandult Biromfi lit.
American Journ, of Phil. XI, 236 fgg. Die spähere Lie entur liefest immichtarie Materialian zur Veranschauliehung, man vergleiche z. B. Callavagus XI, f. 10. Mahaparialibotrassuta p. 64 Childers, des Mahabaplintaka (Jat. vol. III p. 374), das Serivilapaparvan in M. Itharata XI, Birmävnen ff. 16. 20 fg. ed. Bumbay sie.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Von einem Stamm des Imbsehen Archipels bitten wir, dem zum dort von einem Begrähmie, "mrücklichen man korfier jode Fussepur engfältig beseiftigt bat" Rever ent faternet. III. 222). Ankulishes bäning such andernatis.

<sup>1</sup> Rv. X. 14, 2—12; betreils der Versendung in dem Stelle der Commine vol. Kaustha Satra 80, 35. Die Verse juissen übern fuhrle nicht modern gut hierber, als für das Händburgdom des Todtes Agni absendung micht gemonst wird, as sich alse undt nicht um die Situation der Verbrumung selligt hindelt, (deeh egl. Asv. G. IV. 4, 6), darsgen Vers 7 unf die wirkliches Zurlichbegen des Weges von Suitien der Leiehn — miliche mit Zantensichung für des Verseuriskommen der Seele auf ihren Wegen — zu destangscheint, Die in Vers 9 gemannte Stätte wird im Kaus. S. 50, 42, Asv. G. IV. 2, 10, Sänth. IV. 14, 1 auf die Verbrumungsstatis beingen; die Besichung und den Orv. wu die Rauschan beige utet norden (19). Tant. Ar VI, 6, 1), wiede nähes zu übere oblehen, weins uncht die dahle gehörigen Sprücke im Russe, auch er Stelle (X. 18, 10 II.) ettlichen.

"Vereine dich mit den Vatern und mit Vema, mit dem Lohn deiner Opfer und guten Werke im hochsten Himmel. Lass alles Gebrechen dahinten und kehre wieder heim<sup>1</sup>); vereinige dich mit deinem Leibe glanzgeschmuckt".

Von dem Wege des Todten werden die Damonen vertrieben:

"Geht fort, entweicht; schleicht weg von hier. Hun haben die Vater diesen Ort bereitet. Die Ruhestntte giebt ihm Yann, in der Wasser, der Tage und Nächte Schmuck prangend".

Und wieder an den Todten:

"Entrinne der Sarama Kindern, den Hunden beiden", den vierzugigen, seheckigen auf gutem Wege, und komm an bei den Vatern, den gabenreichen, die als Yamas Genossen Frenden geniessen.

Deinen Hunden beiden, Yama, den Wachtern, den vieraugigen Wegbewahrern, die nach den Mannern spaben: denen übergieb ihn, o Konig, und Heil und Wohlsein verleib ihm.

"Die beiden breitnasigen Sechenfresser"), Yamas Boten gehen umher unter den Leuten. Die mögen uns hier schönen Lebensathem heute wiedergeben die Sonne zu schauen."

Nun wird der Todte auf den Scheiterhaufen gelogt, der nach den jüngeren Quellen für einen Vollzieher des Cultus der drei heiligen Feuer zwischen diesen Feuern\*) aufgerichtet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Man hat hier den amrimental angelanghten Coulanken gefundets, dues das Starfien eine Rückkelir der Seele en Ihrar Heinath ist. Soften noer die Werte nicht in der That heilenten: Geh gur Himmelewill und hefrete dich von allen Gebrechen ihran hehre nich whaler su denom Leibe, bei dem deine Heinath ist, zurück?

<sup>7)</sup> Vigl. about S. 538.

<sup>1)</sup> Ich lasse das dimkle Wort edemloglas fort.

Genzuer usch einigen Quellen: zuhehm Feman welche durch bestimmte Manipalationen aus jenen Femera gewonnen sind (Sat. Dr. XII, 5, 2, 3; Kau. S. 80, 21)

int. Neben ihn legt man seine Gattin, lasst sie aber alsbald wieder aufstehen: "Erhebe dich, o Weib, zur Welt der Lebenden. Hingegangen ist sein Lebenshauch, bei dem du liegst. Zu dieser Ehe hier mit dem Gatten, der deine Hand ergreift, der um dich freit, bist du gelangt!)." Und wie von seinem Weibe, so wird der Todte, wenn er ein Krieger war, anch von dem Wahrzeichen seiner Kriegerschaft getrennt. Sein Begen!), den man ihm mitgegeben, wird ihm aus der Hand genommen: "Den Bogen nehme ich aus des Todten Hand, dass Herrschaft, Glanz und Kraft bei uns weile. Dort mögst du, hier mögen wir an Helden reich alle Feindschaft, Jeden Anschlag überwinden" (X, 18, 9)3). Dem Opferer werden nach den Jüngeren Texten die Opfergerathschaften mit auf den Scheiterhaufen gegeben; nur die unverbrennbaren — die irdenen, metallenen oder steinernen — giebt

<sup>17</sup> Rv. X. 18, S. Der Sinn scheint au win. Von der allen Klis, die durch den Tod gelich ist, hist du va einer neuen gelangt, du bist die Gatin desson geworden, der jetzt deine Hand seureiß und lieb aufsteben mecht. Hierbeitung etwarler "die Stelle des tentren einnehmende Schwager", welchen Aşvalâyana (G. 1V. 2, 18) bei dem in Rede stellenden Eine settlint, gemeint sein, let bei dem im Text verwandten Wort dielbiebe un dem spossellen Sinn, dem die Lexicographen finn beilegen (G. 1ts einen zum weiter Mal verheinsthoten Fran) en deuken (vgl. Refernitzelute Mitte-Einl. sam Taitt. Ar. p. 57 (gs.) und dielkinkepan Mans III. 173 zu errigheichen? — Die Behandlung unsver Egwerver bei Hille-brandt Z. D. M. G. 708 überzeugt mich mult.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Die jüngeren Texte geben entsprechend aufre Objecte für Mitglieder der beiden andern Kasten aus nach Av. XVIII. 2, 59 map. Kaup. 8, 80, 48 fg. ist es ein Stah beim Brahmanna, ein Ochsenstachel beim Baiser. Re wird und vonge-chrieben, dass dem Teiften ein Stack Gobi ess der Hand genommen wird, das sein Eliester Sohn bekommt Av. XVIII. 1, 56, Kaup. S. 80, 46.

<sup>2)</sup> Nach Ayv, G. IV, 2, 22 wint the Bogon asthrophen and suf don Schallerhaufen geworfen, altweichtend von der im By, deutlich vor negsetzt numl wahl ersprunglichen Gestalt des Ritus das kriegerische Heldenthem, also auch donnen Symbol, soll den Lebenten verblotten.

man einem Brahmanen. Doch, wendet ein Text / dagegen ein, aden der diese Dinge annimmt achtet man für einen Leichenträger\*)\* - also soll man sie dem reinigenden Wasser ubergeben, oder - nach andern Quellen') - der Sohn des Todten nimmt sie an sich. Auf das Mitgeben von Opfergerath scheint schon der Rgveda (X, 16, 8) zu deuten. Das Fouer wird dort angernien: "Dies Gefäss, Agui, muche nicht schwanken. Es ist lieb den Göttern und den Somaspendern. Dies Trinkgefass der Götter, daraus berauschen sich die unsterblichen Gotter." Vermuthlich ist von einer mit auf den Scheiterhaufen gesetzten Somaschale die Rede\*). - Der Bgveda grwähnt ferner (das. 4) einen mit dem Todten zugleich verbrannten Ziegenbock; zu Agni wird gesagt: "Der Ziegenbeck ist dem Antheil, den verbrenne mit deinem Brand; den soll deine Gluth verbrennen, deine Flamme. Mit deinen freundlichen Mächten, Gott Jatavedas, führe ihn zu der Welt der Guten." Und den Todten rodet man an (V: 7): "Lage den Panzer von Küben!) an gegen Agm. Bedecke dich mit Fett und schwellender Fulle, dass dich nicht der Külme. tobend in seiner Wuth, mächtig umschlinge dich zu verbreunen." Die Jüngeren Texte vervollständigen diese Andeutungen, indem sie von einer Kuh sprechen, die als "Um-

J Sampatha Brahmann XII, & 2, 14,

<sup>&</sup>quot; Doun desurager Hours des Todten gilt als vom Tode affiniet,

<sup>5</sup> Apr. 6. IV, B. 48, 19; Kang, S. 81, 19.

O Nach Kangika Sürra 81, O were resimular that Gethes for die his — den für den Opferer und die Priester bestimmten Theil der Opfereste — gemeint, unde Agr., G. IV. S. 25 (wolche Stelle in Stantiar Under Lieung wie in der normgen au geratanden ist promitioraguganne ist die Archies Med. und dem rose Comm. zu Tatt. Ar. VI. 1. 4 angeführten Kalpsaüten des Gettes des Prantfames — vogl. Hillsbraudt Neus und Vollmontespfer 18.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Such der Rodennies des Raviels nodestes dies transid welche von der Enhantmente Substanton, hier wohl deren errochiefens Körpertheils Vgl. such Reggigne 1, 81.

legethier" geschlachtet wind; Glied für Glied wird die Leicho mit den Theilen dieses Thiars belegt; auf das Gesicht kommt Hie fotidurchwachsene Netzhaut, in die Hande die beiden Kieren al Schutz gegen des Todesgottes Hundel); über das Ganze wird das Fell mit Kopf und Füssen gedockt. Und neben dem Scheiterhaufen wird ein Ziegenbock mit einem schwachen Strick angebunden, so dass er sich leicht losmachen kann. Nan wird der Schoiterhaufen in Brand gesteckt3; Anrufungen an Agul erilehen dem Todten unversolirtes Hingelangen zu den Vatern. Gewiss fanden an dieser Stelle auch in after Zeit schon Opferdarbringungen statt\*), abwohl der Spruch, der in den jungeren Texten die hauptmobilichete dieser Darbringungen begleitet, im Rayeda fehlt : "Aus diesem (dem Todten) bist du (Agui) geberen; môge er wiederum ans die geboren werden": das Fener, welches der Lebende einst entzundet hat, schafft dem Sterbenden noues Leben

Bei der Rückkehr der Leidtragenden von der Verbrennungsstätte werden Reinigungshandlungen vollzegen: sie tauchen in Wasser unter, von welchem auch dem Versterbenen nine Spende gewidmet wird; sie wechseln die Kleider; sie gehen unter einem Joch von zusammengebundenen Aesten des reinigungskräftigen Parnabaums darch — der Letzte muss die Aeste aus dem Boden reissen —; sie vermeiden us

<sup>7.</sup> Woher diese Verwendung der Nieren? Seilen weillecht die Hurale durch "Willie" eingesehlichtert werden Gleichhaug von rekken und sekast igt. V. Hunry, de lave VII de l'Atherm-recht, p. 1103?

<sup>3</sup> Beziehantlich is werden die den fün umgebenden Opferbuer (S. 574) augeschürt.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Des Kansika Satra S1, 34—39 schreibt eine Anzahl von Spenden au Yama, die Ameiras und Sarasvatt vor: auf diese werden sich aus dem Byrein die Absoluntte X, 18, 1—6, 13 fgg.; 17, 7—5 bezuden.

Satap, Brahmans XII, 5, 2, 15 Katy, XXV, 7, 385; Tain, Ar. VI,
 Ay, G. IV, 3, 27; Sankh, Sc. IV, 14, 36; Kata, S. Sl. 39, Vgl. Satap.
 Be, H. 3, 3, 5.

sich unterwegs umansehen'); sie berühren beim Eintritt in das Hans reinigende und glückbringende Objecte wie Wasser, Fener, Kulmist, Seufkörner\*). Gerstenkörner\*). Das Opferfeuer des Versterbenen wird auf einem andern Wege als durch die Thur\*) hinweggethan und an oder Stelle niedergelegt\*).

Die ersten Tage nach dem Trauerfall sind die Ueberlebenden unrein. Sie haben das gewohnte Lager zu vermeiden und auf dem Erdbeden zu schlaften; sie bewahren
Kouschheit: sie kochen keine Speise, sondern leben von Gekanftem oder von Nahrung, die Andere ihnen geben"). Diese
Unreinheit danert je nach dem Verwandtschaftsgrade länger
oder kürzer; mamentlich tritt eine dreitagige und eine zehntagige Frist bervor. "Oder die Observanzen erstrecken sich",
sagt ein Text"), "bis zum Sammeln der Gebeine": vermuthlich

<sup>5</sup> Vgl. oben S 488 Ann. L

<sup>3)</sup> Usber die angläckvertrabende Kraft das Senis a. 101.

<sup>5)</sup> Bei diesen raht die Zauberkreit im Namen, wie der zugehörige Spruch zuge (Kang Shira 81, 17 und sonst häufigt: "Greste (gura) bid du; halte fern (geregge) von mie den Hars, halte fern die Missgunst."

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Em be-nauter, weltverhreiteter Zug bei der Bokannlung embeschicher Wasen, welche die Thür, durch die se zurückkehren konnten, nicht kennen lorpen derfen.

<sup>1)</sup> Color die Bale dung die er Gebrumba . unten S. 589 fg.

<sup>7)</sup> Sinkhayama Br. IV, 15, 14.

das Ursprängliche; es ist natürlich, dass die den Lebenden obliegenden Trancrzebräuche von den Rinen, welche die Urberreste des Todten und damit diesen selbst betreffen, abhängig sind.

Am dritten Tage<sup>1</sup>) nach der Verbrennung der Leiche findet das Sammeln der Gebeine sintt. Zuvörderst werden an der Verbrennungsstätte Riten vollzogen - sie kehren shalich auch in andern Zusammenhängen wieder -, die das Verlösehen des Feners, das Eintreten von Kühle an Stelle der Gluth ausdrücken. Verschiedene Wasserpflanzen und ein Froschweibehen werden dorthin gebracht: "Den du verbrannt hast, Agni, den lösche wieder; hier mege Kiyambu wachaen, kleine Hirse und Vyalkasa. Kühles Kraut, kühlungsreiches, frisches Kraut, erfrischungsvolles, mit dem Froschweibehen komm zusammen dies Foner zu erfrenen?). Die jungeren Texte sprechen von einem Besprengen der Feuerstate mit Wasser und Milch - Wasser und Milch wird nach dem Zeugniss eines Satra3) auch in der Nacht nach der Verbrennung unter freiem Himmel für den Todten hingestellt, mit den Worten: "Verstorbener, hier bade!" -: die Wasserpflanzen mogen\*) in die Flassigkeit, mit welcher die Besprengung der Brandstätte vorgenommen wurde, limeingethan worden sein.

Nun werden die Knochen gesammelt, in einen Krug gethan<sup>b</sup>) und mit allerlei wohlriechenden Substanzen beschüttet. Die verschiedenen Quellen weichen darüber ab wo sie dann

<sup>1)</sup> So Kung Shira Sil. 25; in analora Texten andre Termina.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> D. h. amagalloschon. Dur Terr tot St. X, 16, 15 fg. Vgl. dass. Woomfield, Amer. Journal of Phy. XI, 342 fgg.; obox S, 569.

<sup>1)</sup> Pareskers III, 10, 28.

<sup>\*</sup> Enterpreyhond der Darstollung des Kangika Sütre 82, 23, 27.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Nach Kity, XXV, S. 1, 7 in sine on Blattern geometric Tries in shoot hour our, want man die (gleich en toeprediente) Believening so Georg landschiftigt.

zu bestatten sind!). Ich theile die Beschreibung des Asyalavana!) mit.

Nachdem sie Alles sorgfaltig gesammelt und mit einem Siebe gereinigt luibon, sollen ale es un einer Stelle; we von keiner Seite Wasser ausser Regenwasser hinflieset, in oher Grube beisetzen!) mit dem Verse: Geb hin zur Mutter Erde, zu der freundlichen Erde weitem Raum; weich wie Welle ist sie dam Freigebigen, die Jungfrau: sie möge dich schutzen vor dem Schooss der Vernichtung')!. Er soll Erde darauf worfen mit dem Vers: Thu dich auf, Erde, drucke ihn nicht. Gieb ihm glucklich einzugeben, einzuschleichen. Wie die Mutter das Kind mit des Gewandes Saum so bodeck ihn Enle' Nachdem er die Erde darunf geworfen, spricht er den nachsten Vers: Die Erde soll sich aufthun, feststehn: tansend Pfeiler sollen sich erheben. Das sei dein Haus, von fetter Nahrung triefend; das sei dir Zuflachtsstätte immerdar. Er deckt eine Schaale darauf mit dem Vers: "Ich richte die Erde auf um dieh. Möge mir kein Leid geschehn, der ich diese Scholle niederlege. Diese Saule sollen die Vater dir halten; hier sall Yama dir den Sitz bereiten'. Dann geht man fort ohne sich umzusehen, reinigt sich mit Wasser und richtet dem Verstorbenen ein Todtenmahl aus".

Einige Texte beschreiben als letzten Abschluss dieser Riten die Errichtung eines Grabhügels. Damit sell man, wie

<sup>9</sup> Siene S. 581 Apm. 2.

Grhya IV, 5, 7-10. Die dart nur nit den Anfangeworten nogefichren Verse d. Rgyada (X. 18, 10 fgg.) geba ich vollsfändig.

<sup>7</sup> Kans, Setre S2, 32 sprisht com Baisetzen an der Wurzel enne Baumes (vgl. den Kalpe im Comm, en Taltt, Ar. VI, 4, 2, 11): dene der Sprach Av. XVIII, 2, 25: "Nicht beenge dich der Baum, nicht die groeie Gerim Brief.". Ein höhrener Surg ist mit dem "Baum" meht gemeint.— Vgl. übrigens S. 581 Ann. 2.

I tot slie Vorstellung hier, dass dem Totten auch der Englick begegenn kann genzlicher Vezuichtung subeimzufellen, und das 25 der Schutzes dagsgen bedorf?

ein Brahmanatext') annath, warten bis man night mehr weiss wis viele Jahro seit dem Todesfall verflossen sind; wie sonst im Ritual unheimliche Vorgange ertlich dem Gesichtskreis der Lebendigen verhorgen werden, so geschieht as hier zoitlich. Nach langer Zeit soll er en thun", erklärt das Brahmana, "damit verbirgt or den Tod. Wenn man sieh nicht simual der Jahre mehr erinnert: damit entfernt er den Todaus dem Gehör". Man holt die Gebeme von dem Ort an dem sie ruhen"). Findet man sie dort nicht mehr, sell man statt fibrer Staub von joner Statte nehmen oder "man soll am Wasserrande ein Gewand ausbreiten und rufen S. N.! (den Namen des Todten). Wenn sich dann ein Thier darauf niederlasst", soll dies die Stelle der Gebeine vartreten?); ein wichtiger Ritus, welcher von der Seelenwanderungslühre un gewöhnlichen Sinn des Worts allem Amehein nach unabhangig die Seele des Todten als in einem nahe dem Bestattungsort umberschwirrenden Insect oder del verkörperi zeigt. - Die Nacht über findet bei den Gebeinen allerband Musik statt; "preist die Vater", heisst es: da werden metallene

<sup>1)</sup> Satapatha XIII, S. I. 2, 1gl, Kity, XXI, 3, 1

<sup>5</sup> Dezer, wenn die Beisetzung au der Warzel eine Banmes ebtigefanden latte (S. 580) Ann. 3), der Vers. Gieb ihr wieder, o Welderberr, der bei dir niedergebest ist, dass er in Yamas Wellmung alter im Thesias ich erfrenend. A. XVIII, 3, 70, Kans. S. 83, 19. — Möglich striggers, dass der ganze Ritus mit dem Banm um aus den Versen des Atharravorde berausgebesen, is die en ales der Banm, der Wuldeshore, is der That einfach auf des Hale de Schälterhaufens en benehen ist.

I Kanajka Satra 83, 22 fg. Zar Vergleichung diene folgunde mit Turver surackgehende Augales, die leh France Utern. of the dathrop, lestitute of the Reitina and Ireland XV, 96 Ann. I, entimelmon: In Samoo the relations operad out a sheet on the beach near where the man had been drowned, or as the buttle-field where he had falles: then they proyal, and the seet thing that lighted on the sheet (grandapper, hotterfy, or whatever it wight to) one sepposed to contain the mal of the deceased and seen butted with all due occurrence.

Becken geschlagen); man spielt die Laute: Klageweiber mit aufgelöstem Haar gehen dreimal im Anfang der Nacht, dreimal um Mittermehr, dreimal gegen Morgen um die Gebeine herum in der Weise, wie man unheimlichen Objecten seine Verehrung bezongt: den Gebeinen die linke Seite zuwendend, mit der Hand den rechten Schenkel schlagend"), wohl um jede Berührung durch die Todessubstanz von sich wegzischlagen. Gegen Morgen\*) geht man dann mit den Gebeinen zu dem Platz, wo das Grabinal errichtet werden soll, zu omer vom Dorf aus nicht sichtbaren Stätte, weitab vom Wege - die Labenden sollen vor der Nahe des Todten gesichert sein - im Gebüsch, wo das Erdreich frei von Dornen, aber reichlich mit Wurzeln durchwachsen ist: der Gedanke ist offenbar, dass keine Dornen den Tedten verletzen sollen, und, wie das Brahmana4) sagt, "zu den Wurzeln der Pflanzen schlüpfen die Vater hin" - haben wir hier eine Spur des Glaubens an die in Pflanzen, in Baumen wohnenden Seelen Verstorbener')? An solch' einer Stelle wird ein Loch gegraben, oder es werden mit einem Pflug Furchen gezogen, in die man Samen aller Art ausstrent"); da hinem werden die Gebeine versonkt. Darüber wird ein Mal aus Steinen umf Erde

<sup>7)</sup> So nach Kary, XXI, 3, 7: dus Kanafka Sütra Si, 9 läset etap dessan einen isaren Topf unt einem niten Schult schlagen. Alts Etenalista kummun im Fodiancula hängig vor. — Der arsprängtische Zweik von Litzu und Musik ist matürlich die Verschenelnung der bäsen Sesion mel Genter.

<sup>7</sup> Man vergleiche due Ritual des Tryumbakaopfers oben S. 448. Ferme Av. G. IV., 6, 8.

Noch vor Sammanafgang; nächtliche Bagräbidsen begagnen bei vielen.
 Välkern.

<sup>\*)</sup> Satapatha XIII, 8, 1, 20 (vgl. Av. VI, 14, 37).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>/ Auf Aufmiiches acheint die Roffe zu führen, die der Bunn an den S. 580 Ann. 3 und S. 581 Ann. 2 angeführten Stellen apielt.

<sup>)</sup> Ganz ao wie hei dem Ritos der Schichtung des Backsteinsdarsind, Stort, XIII, 24%

gehänft: man streut Getreidekörner darauf dem Tedten zur speise1) und grabt daneben Graben, die mit Wasser und Mileb zu seinem Trank gefüllt werden. Beim Weggeben wendet man wieder alle Mittel an, die den Tod verbindern sollen, den in's Leben Zurückkehrenden zu folgen. Die Texte erwähnen das alle bosen Müchte vertreibende Feuer, das Verwischen der Fusspuren, das Ueberschreiten wassergefallter Gruben, das Siehabwischen mit der Pflanze Apamarge"), Baden, Hinlegen eines Steins oder auch einer Erdsebolle von einer Grenze, welcher die Kraft des Abgrenzens - lier des Lebens gegen den Tod - als innewohnend gedacht wird. Schou der Rgveda erwähnt eine derartige symbolische Scheidewand: "Diese Umbegung setze ich den Lebenden; mege kein Andrer von ihnen zu diesem Ziel gelangen. Mogen sie linndert reiche Herbste leben, einen Berg zwischen sieh und den Tod setzen" (X, 18, 4). In frischen Gewandern kehren sie zurück; man reicht ihnen Salben, mit denen sie sieh schmücken, "Diese Lebenden", heisst es im Rgveda (das. 3), "haben sich von den Todten geschieden; gesegnet war uns hente der Ruf zu den Göttern. Vorwarts sind wir gegangen zu Tanz und Scherz, langes Leben fürderhin gewinnend". -

So weit die Einzelheiten des Bestattungsrituals. Ueberblicken wir noch einmal das Ganze. Der hervortretendste Zug ist die Verwendung des Feners um die Scele zum Himmel zu befördern. Der Glanbe hat offenhar nicht die Form, dass die Seele bis zur Verbrennung am Körper festbaftet und erst durch das Fener von ihm losgelöst wird: in den Ritualsprüchen fehlen alle Hindeutungen auf einen solchen Gedanken, die doch unvermeidlich wären; auch würde die oben berührte Anschauung, dass sehen in selswerer Krankheit

<sup>4)</sup> Auch amb - Opforgaben worden urwahnt: ich kann nicht versuchen d. Detail zu -- döpfen.

<sup>17</sup> VgL obes S 490.

and in der Bewusstlesigkeit des nahenden Todes die Seele in Yamas Reich gegangen ist, damit in directom Widerspruch stehen. Freilich darf-nicht übersohen werden, dass ehen jene Anschauung auch nicht zu der doch feststehenden Vorstellung von Agai als dem Beforderer der Scele in Yamae Reich, von der Verbrannung als dem Zeitpunkt dieser Beforderung pasat. Offenbar erklart sich die Discrepanz aus der Entwicklung der ganzen Vorstellungsgruppe. Die betreffende Deutme der Verbrennung hat mit dem urspräuglichen Wesen dieser Bestattungsart nichts zu thun. Seinem Ursprung nach gehört das Verbrennen der Leiche, in Indien wie an so vielen andern Orten als Asquivalent des Begrabens erscheinend, offenbar mit einer zahlreichen Gruppe andrer Fälle des Rituals zusammen, in denen ein gefahrdrohunder Gegenstand bald verbrannt hald begraben wird!). Die von der Leiche ausgehande wirkliche Verunreinigung, viel mehr aber noch die Gefahren, welche auf dem Haften der Seele am Leibe, auf der Ihm innewohnenden Todessubstanz, auf dem mit der Leiche verknupfbaren Zauber beruben, sollen entfernt werden. Dass die in diesem Sinne gentte Leichenverbreunung alter ist als der Glaube an himmlisches Leben der Seele, ist wahrscheinlich Wer mit dem vedischen Verbreumungsritual im Geduchtniss etwa Homers Beschreibung von der Bestattung des Patroklos fiest, wird sich schwer dem Eindruck verschliesen konnen, dass die Leichenverbrennung mit einer Reihe ausgeprägter Detailzüge in die indogermanische oder wenn man will in die gracoarische Periode zurückreicht; diesem Zeitalter aber kann der Glaube an ein seliges Leben im Himmelraich kaum zugeschrieben werden. Mag die Sitte der Verbrenning, welche der Leiche dawelbe Schickaal bereitete, wie den Darbringungen, die man durch das Opferfeuer nach oben zu den Himmlischen zu senden gewohnt war, an der

<sup>7</sup> Sicho alion S. 345 Anm. L

Entstehung jones Glaubens einen grösseren oder geringeren Antheil gehabt haben — hierüber eine Schatzung zu versnehen geht nicht an —, das ist in jodem Fell kann zweifelhaft, dass die Verstellung von Agni als himmalwärts fahrendem Psychopompen als ein neues Element in eine vorhandene Masse von Vorstellungen über die Geschieke der Seele während des Todes und während der Verbrennung des Körpers hineintrats wo es denn nicht befremden kann, dass Altes und Neues sieh zu keiner vollkommen glatten Einheit zusammengeschlessen hat.

Es sind nicht allein die verbrannten Tedten, welche als im Himmel wedend gedacht werden: "die vom Feuer verbranat und die nicht vom Feuer verbranat in des Himmels Mitte an der Seelenspeise sich erfreuen", helsst es im Rgveda"). Aber darum bleibt es doch richtig, dass die Vorstellung vom himmlischen Leben in specieller, oft ansgesprochener Beziehung zum Ritus der Verbrennung sicht; der normale Weg für den Todten zur Himmelswelt zu gelaugen ist der welchen Agni führt. Gewiss war es eben diese Beziehung, die neben andern Momenten — wie der allgemeinen Vorliebe der vedischen Theologen für Agni und alle an Agni anknüpfbaren Riten") — der Feuerbestattung den Vorrang vor den concurrirenden Bestattungsarten verschafft lust.

Als das, was Agni verbrenm - oder nach der genaneren

<sup>2)</sup> X, 15, 14, egt. Barquigne I, 19.

<sup>\*)</sup> Eine gewisse Achniichkeit mit dam Opheritie kesemt — zu Reserge I, 21 hervorgehofen hat — der Fesier Satung in der That zu fo freier Redenman kommte der fgreifische Dichter (X, 10, 5) u. zu, dass ir Todte dam Agur als Opfer libergebest (aholoh) » — Aber damm der Ast der Vertrennung dech is k nier Welle die teilnichten Construction und Opferst er war schlachterdings eicht mit all den pretiohlibergeschen Vervierungen unsgest tret, die von eines solchen unsatzrennlich eints wemit se matürlich acht wohl varninher ist, dass gewisse Opfer mit bereiten allen waren.

Form der Fiction nicht verbreunt sondern kocht und gar macht - scheint der ganze Meusch verstanden zu sein, der Leib und die gleichfalls als unwesend gedachte Scale. "Verbrenne ihn nicht, Agni", heisst es im Bgveds (X, 16, 1). thu ihm nicht web mit deiner Gluth, triff nicht seine Hant und sein Gebein; wenn du ihn gar gekocht hast, Gott Jatavedas, dann sende ihn zu den Vätern." Man wird sieh über das Schwanken der Vorstellung nicht wundern, wenn, nachdem hier "er", der Todte mit Leib und Seele, in's Jenseits gegangen ist, an einer spatern Stelle der Ceremonie, bei der Beisetzung der Gebeine, derselbe "er" in die Erde gebettet wird; die Erde soll, wie da gesagt wird, ihn nicht drücken; dort soll sein Haus, seine Zufluchtsstätte sein, soll Yama ihm den Sitz bereiten (oben S. 580)1). Hier ist von dem Leben in der Himmelshöhe nicht mehr die Rede; die altere Schieht der Vorstellungen vom Jenseits kommt zum Vorschein. Was ist nathrlicher als dieser unausgeglichene Wechsel and dass, in welcher Richtung auch die rituelle Handling sich bewegen mag, überall "er", das Selbst des Tedten, als dos worauf die Handlung sieh richtet, gegenwärtig gedacht wird? -

Der Todte geht nicht nacht und ohne Begleitung in's Janseits hinüber. Wenn der Leiche Kleider und Schmuck angelegt werden, so darf dies nicht als eine blosse Aeusserung unbestimmter Pietat verstanden werden; der Gedanke ist, dass der Todte das Mitgegebene drüben tragen soll. Dieser Sinn der Sitte ist auch im Veda noch vollkommen lebendig. Dies Kleid", wird im Atharvaveda (XVIII, 4, 31) zum Versterbenen gesagt, agiebt dir Gott Savitar zu tragen. Damit

<sup>3)</sup> Man wird recht then der Vorstellung, dass in den Gebrung der Tedte pegenwärtig ist, für des alle Indien dieselbe und schuer in delle concret Energie beimlegen, welche sie im undernen Indien besitzt and die Mon. Williams, Bestennen und Biodition (3. Aufl.) 301 durch eines characteristischen Vorfall verauschanischt.

bekleidet, mit dem Linnengewandet), geho in Yamas Reich einher." Die uralt verbreitate Sitte, dem Todten Hauptstilleke seines sonstigen Eigenthams mitzugeben, hat zunächst in der Vorbrennung der Opforgerathe ihre Spur hinterlasson: gerade hierin vermuthlich deshalh, weil eben diesen Objecten eine besondre für die Ueberlebenden mit Gefahren verknüpfte Hetligkeit beiwohnte. Aber auch dass dem Todten som Bogen, sein Gold aus der Hand genommen wurde?), wird daranf hinweisen, dass man ihm einst solche Bezitzstucke mitgab: wo dann, als das Recht der Lebenden immer stärker als vorwaltend empfunden wurde, ein eigner Ritus die Ablosang dieser Dinge von dem Machtbereich des Todten zum Ausdruck brachte. Nicht anders steht es mit der Wittwe. Dass das vedische Ritual die Verbrennung derselben ausschliesst ist unzweifelhaft. Aber sie besteigt den Scheiterhaufen, und es hodarf eines eignen rituellen Actes um sie von dort zur Welt der Lebenden zurückzuführen: deutlich genng dass dies ein Rest wirkheher Wittwenverbreunung let, die dann bekanntlich wieder aufgelebt, vielleicht tretz der Autorität des Veda nie wirklich erloschen gewesen ist. 1)

Die Verbrennung des Bocks oder der Kuh zugleich mit der Leiche hat schwerlich den Sinn, des Thier dem Todten als Besitz mitzugeben. Die Bedeckung aller seiner

<sup>4)</sup> Dies Wors let unswher,

<sup>1)</sup> Oban S. 575 mit Ann. 2.

<sup>4)</sup> Sehr klar ist dies bereits z. B. von Tyler. Anfänge der Cultur I. 159 dargelegt worden; rgt. auch Bergeigne I. 75 A. J. Ath. Veda XVIII. 3. I (Shahah Taur. Ar. VII. 1; 3) beneu wir den Sprucht. Dies Weils, der Getten Welt erwählend, legt tieb, o Storblicher, bei die dem Tedtes möder, den alten Brauch howahrendz der rufelt hier Nachkemmen time Bootn. Erweckt eine so ausdrackhohes Betonen gegenüber dem Tedtes derun, dass der alte Brauch erfüllt ist, nicht dem Veräscht dess der alte Brauch eigenflich mehr verlangte, und dass man sich dessem und nicht wehr wohl beweiset, war?

Glieder mit den entsprechenden Theilen des Thiers scheint wielmele darauf hinsnweisen, dass us sich wenigstens zunächst um eine Substitution handelt: man bot den feindlichen Machten, welche dem Tedten nachstellen, statt seiner das Thier dar und erwickte ihm dadurch Schonung. So dentet den Bitus auch - mit specialler Beziehung auf die vrezehrende Gewalt des Feners - der Rgveda selbst'). Deneben finden sich freilich auch anderweitige Aensserungen. Die Maruts sellen durch den Bock - ich verstehe nicht wie dies gemeint ist - dem Todten Kuhlung bereiten"); und weiter - nicht unmöglich dass dies ein ochter alter Zug ist - wird von ziegenbefahrenen Wegen gesprochen, auf denen Gotz Pushan den Tedten in's Jepseite führen soll: vielleicht absobussige Gebirgswege, die für kein andres Thier gangbar sind als für das des göttlichen Wegebeherrschers und Psychepompen3).

Bezogen sieh die bisher besprochenen Riten auf den Weg des Todten in's Jenseits und sein Schieksal drüben, so hat es ein andrer Kreis von Hamilangen mit der Reinigung und dem Schutz der Lebenden zu thun; so das Verwischen der Fussepuren, die Setzung des Grenzsteins, das Wasser in seinen beiden Verwendungstypen — als reinigend und als absperrend — u. s. w. Der breite Raum, welchen diese Riten einnehmen, lässt keinen Zweifel darun, dass sich in ihnen einer der beherrschenden Gesichtspunkte des ganzen Bestattungsceremoniells darstellt Erläuterungen der Einzelbeiten scheinen unnöthig; nur über die oben (S. 578) er wähnten Tranergebränche, die an die "Unreinheit" der Hinterbliebenen geknüpften Observanzen — Kenschheit, Schlafen auf dem Erdboden. Essen nur gekantter oder von Andern

<sup>11</sup> X. 10, 4, about 8, 576.

<sup>1)</sup> Av. XVIII, 2, 32.

<sup>3)</sup> Eboudza 53; Vel. oben S. 75, 202.

nurpfangener Speise — werden einige Bemerkungen hier um Platze sein 1).

So viel ist ans diesen Gebrauchen an sich wie aus der Vergleichung der ganz ahnlichen Frauerriten von Naturvölkern\*) Mar, dass hier, wenigstens dem urspränglichen Sine nach, Abwehrhandlungen gegenüber den vom Todten drohenden Gefahren vorliegen. Das Gesetzbuch des Vishnu?) augt: "So lange die Unreinheit der Verwandten dauert, findet der Preta (oben S. 556) keinen Aufenthaltsort; also kehrt er zu denen zurück, die ihm das Klösseopfer und die Wasserspende geben," Vollkommen zutrollend; nur muss man natürlich umkehren: so lange die Rückkehr der Scele zu befürchten ist, danert die Unreinbeit der Verwandten; d. h. der Zustand derselben, welcher fortwährende Vorsicht abthig macht). Das Wesen dieser Versicht ist besonders in Bezug auf die Ernährang sehr deutlich. Wir weisen zunächst auf einige Parallelgeligauche andrer Völker hin. In verwandtschaftlichem Zusammenhang') mit dem meischen wird der avestische Ritus stehen, nach welchem die Verwandten der Todten in den ersten drei Tagen nichts kochen durien; Dastur Hoshangji bemerkt"), dass die Parsen noch heute drei Tage lang unter cinem Dach, we ein Todosfall stattgefunden hat, nicht kochen, sondern thre Speiss von Nachharn empfangen; nur wenn die Kuche sich unter einem besondern Dach befindet, durfen

<sup>3)</sup> Siehe unmentlich Wilken, Reen valionale intern, IV, 118 ff.

<sup>9</sup> XX, 32.

<sup>9</sup> So haises as much per Sankhayana (Sr. IV, 16, 1): "Point Abhard der Ubservanzen die Umbegungscorensone" — der Rites, der den Tedlem delinitiv (oder richtiger verghacherweies definitiv) von der Sahe der Lebenden ausschilbert.

<sup>\*)</sup> Wie schun Kungam seinem Anfaitz "Die Neuerski bei den Ortzeiera" erkund bat

<sup>\*)</sup> Surred Books of the East V. 382 Aum. 2

tie kochen. Genau Uchereinstimmendes wird von Natusvölkern berichtet!). Bei den Alfaren im Indischen Archipel darf eine Zeit lang der Wittwer nichts von der im Sterhahause bereiteten Nahrung zu sieh nehmen. Bei den Samosnern: "while a dend body was in the house no food was enten under the same roof; the family had their weals outside, or in another house,\* Ohne Zweifel also handelt es sich keineswegs darum durch Enthaltung von Nahrung traurige Seelenstimmung auszudrucken; die Gefahr ruht auf der selbatgekochten, der im Sterbehause gekochten Speise. Dieser haftet die Mogliehkeit an, durch die todheingende Substanz oder durch Seelenenbstauz des Todten inficirt zu sein und diesen Todesstoff in das Innere des Essenden zu übertragen3). Auf abnlichen Vorstellungen wird denn auch das Schlafen auf dem Erdboden beruben. Ist vielleicht gemeint, dass wer sich in der Nahe des Todten befunden hat, die Spuren dieser Berthrung auf sein eignes Lager übertragen und dasselbe dadurch für die Zukunft inticiren wurde? Oder liegt der Gedanke zu Grunde, dass die Seele Nacht die Hinterbliebenen heimsuchen wird and man ihr eutgeht, wenn man die gewohnte Ruhestätte vermeidet? Die geschlechtliche Enthaltsamkeit') endlich mochte ich dahin deuten, dass wie die im Sterbehause bereitete Speise so auch der Samen dessen, der sich in der Nahe des Todten befunden hatte, als der Verunreinigung durch den Tod verdächtig galt und eine Uebertragnug der Infection auf das Weib oder das neu erzeugte Wesen befürchtet wurde. -

Unare Betrachtung des Bestattungsrituals, die wir hier absobliessen, wird gezeigt haben, dass die vedischen Inder.

Wilken a. a. O. 352: Vgl. mink Halterland Zeitschr. f. Volkerpsychol. XVII, 379.

Game thinlich Francer, Juana of the Authrop Institute of Gr. Brunes and Irabinil XV, 92 Q.

b) Parallelon v. hol Williams a n. O. 352 A. II.

wonn sie auch - wie das nicht anders sem kann - vielniche Spuren bewahrt haben, die auf die Glaubensformen ferper Vergangenheit zurückweisen, doch der ungsterfüllten Furchtbarkeit des wilden Seelencults selbst längst entwachsen waren. Frommes Vertrauen auf die Gottheiten, welche den Hingegangenen behaten, Pietta gegen diesen selbst - daneben freilich auch, wie nicht übersehen werden darf, ein grosses Theil ritueller Klambakkeit und vor Alion eifrige Sorgfalt um die eigne Wohlfalet - machen den Inhalt der Begrabnissprüche aus. Wenn der Sprache iener Pietat etwas van der vollen Warme menschlicher Empfindung, von der düstern, rührenden Poesie der Trauer zu fehlen scheint, so müssen wir bedenken, dass uns doch eben nur die rituellen Textbücher mit ihren unpersönlichen Formeln erhalten sind. Bestesen wir aus der vedischen Zeit dichterische Schilderungen wie die Hies sie von den Bestattungen des Patroklos und Hekter oder ein schöner Abschmitt des Mahabharata von der Todtenfeier für die in der grossen Schlacht gefallenen Helden giebt, würden wir unsrer Darstellung ohne Zweifel manchen Zug hinzufügen können, der uns jetzt fehlt.

## Riickblick.

Am Ende uneres Weges angelangt versuchen wir die characteristischen Grundzüge der Erscheinungen, die wir betrachtet haben, zusammenzufassen.

Innerhalb des vergleichsweise engen Amschnitts von dem religiüsen Wosen Indiens, welchen um die alteste Opferpoesie im Licht ihrer exclusiv priestarlichen Denk- und Ausdrucksweise zeigt, nimmt den Vordergrund eine Anzahl grosser Götter ein. Die meisten und grössten von ihnen sind die Repräsentanten von Naturmächten: Gewitter und Starm, Sonne und Mond, Morgen- und Abandatern und des Feuer, der freundliche Hausgenosse der Menschen. Danehen dann Gottheiten, welche bestimmte Typen des Handelns vertreten

oder bestimmte Gebiete des Lobem beherrschen wie der Gon Antreiber und der Gott Bildner, der Gott der Wege, der Wanderer und der priesterliche Gott Gebetaberr. Bei einem grossen Theil jener Naturgotter and die ursprunglichen Zuge ihres Wesens ganz verblasst und verschwommen; lange Entwicklungen - denn der Zeit wie dem geistigen Inhalt nach ist der Vede weit von dem Ursprung dieser Conceptionen entfernt - haben den Zusammenhang mit den zu Grunde liegenden Naturwesenheiten gelockert, ja oft anfgelöst. Der Glaube, dass es die grossen Naturmächte sind, von welchen Wold und Wehe des eignen Daseins abhangt, ist mehr und mehr zarnekgetreten: wie Jerzt vor Allem die Potenzen der menschlichen Gesellschaft die entscheidende Gewalt über den Einzelnen behaupten, sind von den alten Naturgöttern überwiegend nur die Gestalten menschenalmlicher Machthaber übrig geblieben, himmlischer Riesenmenschen, die Einen von plump massloser Kraft, die Andern von unergrundlicher Zanberkunst, oder die Herrschersitten indischer Hauptlinge an sich tragend. Die Bedürfnisse und Neigungen dieser Götter sind auf der einen Seite sehr einfach und verfallen dann doch wieder in eine eigenthumliche kindliche Raffmirtheit: sie wollen eseen und sich einen Rausch trinken: man muss thuen durch das Lob three Grosse und three Thaten schmeicheln; sie lieben es aber ganz besonders, sich von den Priostern in der spitzfindig glatten Sprache theologischer Gebeimnisskramerei mit versteckten, auf einander gehanften; dunkel verschlungenen Andentungen über die Mysterien ihren Wesens und ihrer Thaten unterhalten zu lassen. Ethische Elemente haften diesen Göttern im Ganzen nur locker und ausserlich aus der Gewitterer, zu einem gewaltigsten kriegerischen Helden verblasst, ist wehl, wie sich das bei einem solchen Freunde der Menschen und merschöpflichen Gundenspender von selbst versteht, ein ganz vorwiegend guter und braver Riese, aber woher softte fhm die leuchtende Beinheit

and Erhabenheit einer höchsten sittlichen Potenz kommon? Eme Vertretung im Kreise der Götter verlangen die ethischen Machte gloichwohl, und diese ist vernehadich - noch vor der Sonderexistenz des indischen Volkes - von einer wie es schoint fremdem Ursprung entstammenden Gruppe von Lichtgöttern, incomlecheit einem Mondgott übernommen worden, dessen Naturbedeutung dann durch seine Rolle als höchster Herr und Schützer des Rechts fast spurles verdunkelt werden ist. Wenn so beispielsweise zwischen diesem Gott des Rochts und dem starken Gewitterer ein fahlbarer Cliaracterunterschied obwaltet, so sind doch im Grossen und Ganzen die Götter in der Loslösung von ihrem Naturgrund, in der fliessenden Wandelbarkeit, dem Mangel an fester Plastik in den mythischen Vorstellungen, in dem Einerlei der conventionellen schmeichlerischen Phruscologie einander fast zum Verwechseln ähulich geworden; oft möchte man glauben, dass im Grunde die Gestalt einer grossen Gottheit dasteht und dass in deren Umhüllung nach einander die jedenmal vom Dichter augeredeten Götter, deren Verschiedenheit und deren individuelles Wesen immer mehr antiquirt wird, hineinschlüpfen.

Was die Erahlungen von den Thaten dieser Getter anlangt, so finden wir unter Geschichten sehr verschiedenartigen
Characters, neben historischen Erinnerungen, neben ernsten
und auch schwankartig humoristischen Productionen der
freien Phantasie als vornehmete Hanptstücke des Sagenbestandes alte Naturmythen wie den von der Gowitterschlacht,
von der Erlangung der gefangenen rothen Külie der Morgenröthe, von der Fahrt des Morgen- und Abendsterns mit der
Sonnenfrag. Die Bedentung solcher Mythen ist in der vedischun Zuit meist vergessen oder doch halbvergessen; sie haben
sich in übermenschlich-horbische Actionen verwandelt: das
Bild ist oft genug zur unverständlichen Hieroglyphe geworden.
Ganz überwiegend sind die Erzählungen auf Effocte der

gcellsten Ari, auf elementarste Motive besuhrankt; riesenhatie Krafithat und Erlangung herrlichstar Güter, Unberwindung, gelegentlich auch Ueberlistung sehr furchfbarer Feinde, Rettung ans grosster Noth, in zweiter Linie hier und da auch Schonheit und sinnliche Leidenschaft; kein Sichvertiefen in seelische Vorgange, kein kunstreicher Aufhan verschlungener, von innvoller Folgerichtigkeit regierter Handlungen und Geschicke. Lioberall scheint noch der Styl der Erfindung durch, wie er den Naturvälkern eigen ist, die barocke Formlosigkeit und Willkür einer ungezügelten Einbildungskraft. Wo die alten Mythen mit der Zeit weitergelebt, modernere Motive in sich aufgenommen haben, ist es nicht der Tiefsinn ethischer Ideen, der sich in ihr Gewand hullt, sondern unter mancherlei Andema vor Allem die Pratentionen unverhallter orientalischer Priesterhegehrlichkeit; man erinnere sich wie der Geschichte von der Erlangung der Morgenrothkübe die Wendung auf den Erfolg der kuhbegierigen Priester gegenüber den Geizhalsen, weicht die Kühe für sich behalten wollen, gegeben worden ist.

Das Opfer, welches den Göttern des Veda gebracht wird, ist das Opfer von Hirtenstammen, die doch an mannichfachen Verfeinerungen einer keineswegs mehr jungen Cultur nicht arm sind. Noch fehlen die städtischen, von architektonischer Kunst geschmückten Culteentra, aber die Opferhandlung, walche sich um die beiligen Fener und den Grasteppich, den Sitz der Götter bewegt, ist doch von dem Character primitiver Einfachheit weit entfernt. Sie ist kostspielig, überladen mit priesterlich gedufteltem Ceremonienwesen, ausgestattet mit dem Schmuck einer liturgischen Poesie, in welcher unbehalflich verworrene Unförmlichkeit und die ersten deutlichen Vorzeichen jener in der spätern indischen Dichtung so übermächtig hervortretenden üppig spitzfindigen Ueberkunstellung einen eigenthumlichen Bund geschlossen haben. Zahlreiche Priester sind dabei thatig die Götter in geschaftig redseliges Zudeinglichkeit heranzulocken und sie in die gute Stimmung

Leben verleiben, seine Feinde niederwerfen werden. Alles ist auf die concreten Anliegen und Bedürfnisse irdischen Daseins gerichtet; der Cult ist das Mittel dem Reichen seinen Reichtbum zu siehern und zu mehren; nicht viel mehr als Anfange sind daven verhanden, dass das religioss Wesen sieh zu einer ethischen, den Einzelnen und das Volk erziehenden Grossmacht entwickelt hätte.

Mit dem nur sehwach ausgeprägten individuellen Leben des Claus und Stammes, mit dem Grund und Boden bestimmter Oertlichkeiten sind die Einrichtungen dieses Cultus wenig verwachsen; we immer innerhalb des Bereichs vedischer Cultur arische Opferherren und brahmanische Priester die grossen Opfer vollziehen, richten sieh diese annahernd in denselben Formen an dieselben, von localen Bindungen unabhängigen Götter. Nur spärlich und besonders da, wo uns unare Quellen von dem Gebiet des büheren, exclusiv priesterlichen Cults in die tieferen Regionen des Volkslebens hinüberzublicken gestatten, treten uns die localen, mit Wasser and Berg, mit Wald and Feld verknapften Damenen entgegen; wir hören von der Waldfrau; die in der grunen, von Vogellarm durchschafften Einsamkeit dem Wanderer begegnet: wir finden die Spuren der Verehrung, welche den in heiligen Baumen wohnenden Baumgemen, den Nymphen der Flüsse und Teiche dargebracht wird,

Und noch andre Massen mythischer und cultischer Gebilde, die uns in dem begrenzten Gesichtsfeld des altesten Veda mur an nebensächlicher Stelle, nur in Spuren sichtbar werden, stellen sich, das Bild des alten vedischen Glaubens vervollständigend, neben die Götter und Opfer, von welchen die Hymnen des Egyeda reden. Die grossen Götter umgiebt das Gewimmel einer niederen Plebs des Gessterreichs, fückische, missgestaltete und thiergestaltete Spukgeister. Blutsauger, Krankheitsbringer, die sich in den Hausern einnisten, an den

Krenzwagen hausen, durch die Luft herumstreichen. Daze die Seelen der Verstorhenen, die Vater" der Familie, die von ihren Nachkommen gespeist werden, an deren Geschieken hestandigen Antheil nehmen, ihnen Gluck und fernere Nach-Rommenschaft verleiben, aber auch faindliche Seeben, vor deren Tueko man sieh zu haten hat. Und weiter schwirren, schweben, fliessen umber oder liegen hier und dert verbergen zahllose gluck- und unglückbringende Substanzen, mit deren hedsamer Kraft man sich zu sättigen sucht oder von deren Contaginm berührt zu werden man sich fürchtet. Hier treibt der niedere Cultus sein Werk, der Cultus der Bannungen und Beschwörungen, des Glackszaubers und alles sonstigen mannichfüsben Zaubers, und weiter die superstitiöse Sorgfalt anf Schritt und Tritt, das Nichthinsehen, Siehnichtumsehen, Nichtberühren, Nichtesson, die Schen vor Tabus aller Art. Solche Riten und Observanzen begleiten das tägliche Leben und alle Vorgange des Familienlebens; die sie beherrebende Technik spielt in der Kunst der Religion, gesund und glücklich seine Tage hinxubringen, keine geringere, ja vielleleht eine bedeutendere Rolla als die grossen Opfer; vollends für kleine Leute, welche Indra und den Götterschaaren das Gelago des Rauschtranits darzabringen nicht im Stando sind. Hier thut sich hinter den vergleichsweise jungen Spharen des Glaubens an Indra und Varaga, des Sonnopfers, der Rgvodapoesie - hinter diesen vom Strom geschichtlicher Entwicklung durchströmten Regionen die Welt der ewig stabilen, aus vorgeschichtlichen Fernen stammenden, selbst geschichtstosen Grundgestaltungen religiösen Wesons auf, anendlich alter als Jene Gebilde und mit unerschöpflich schainender Zahigkeit sie zu überleben bestimmt. Und nicht allein in getrenntem Nebeneimander, ondern tief verwach in mit den jungeren Glaubene- und Cultusformen erkennen wir jone dem religiösen Wesen fernster Vorzuit angehöreinlen Typen auf Schritt und Tritt wieder; die Umhullung, welche

die spateren Zeitalter über sie gebreitet, kann ihre von allen moderneren Schopfungen in uralter Frendartigkeit deh abbehende, von den Tendenzen der jungeren Zeiten aus schlechterdings unverständliche Bildungsform nicht verhergen. Hinter den menschengleichen Göttern des Veda glanhen wir die rohe Unförmlichkoft alter thiergestaltiger oder zwischen monachlicher und thierischer Wesenheit hin und herschwankender Gottheiten zu entdecken; wir treffen auf fetischhafte Verkörperungen der Götter; aus der Gestalt des vodischen Opferpriesters blicken Züge bervor, die dem Mediciamana, dem Regenzauberer der Wilden angehören, aus dem vedischen Onferfener das Bild des vorgeschichtlichen Zauberfauers, aus der Aufnahmeceremenie des Brahmanenschülers die Umgürtung und zauberhafte Wiedergeburt des Junglings bei der Pubertatsweihe der Wilden. So offnet sieh uns von der fernen Vergangenheit des vedischen Glanbens der Blick is noch entlegenere unabschbare Fernen jenseits der Ausprägung indischen, ja indogermanischen Wesens: Fernen, an deren Beschreitung zu verzweifeln als an einem Weg in's Unbetretene, nicht au Betretende wir houte kein Recht mehr linben.



## EXCURS.

## Der Soma und der Mond.

(Za & 184 fg.)

Hillsbrandt hat im ersten Bande seiner Vedischen Mythologie den Nachweis versunht, dass die durch die Jüngere Literatur des Veda hindurchgehende Identificirung des Soma mit dem Monde, welche nach der vor ihm überwiegenden Ansicht zuerst zu wenigen später Steilen des Rgveda auftreten zullte, in der That eines der wichtigsten Fundamente der gunzen vedischen Mythologie ist. Der Mondgott, vorsehmlich insolern er Soma ist, etcht im Mittelpunkt des vedischen Glaubens und Calts (S. 277). Indra, welcher früher als der höchste Herrscher im Reich des vedischen Culta erschienen war, kaun nur als der nächst dem Monde populärste vedische Gett anerkannt werden (S. 316). Das ganze den Soma Paramana feiernde neunte Buch des Egveda ist in der That "der Verherzichung des grossen Mondgottes gewichnet, an den fast jedes seiner Linder unknöpft; es ist ein Mondfiederbuch" (S. 274).

Wir wollen im Folgenden unsre Stellung zu der Theorie Hills-

benults darlegen,

Wir formuliren awel Fragen:

lat es richtig, dass überall im Rgveda die Mondantur des Soma als wichtiges oder allerwichtigstes Moment in den Vordergrund tritt?

Und im Fall diese Frage zu verneinen ist, zweitens:

Existirt die betreffende Vorstellning wenigstens in nebensächlicher Geltung im Raveda auch nusserhalb der jüngsten Partion?

Die Antwort auf die erste Frage ist meines Erachtens nicht zweifelbaft. Wie immer auch die Erklärung einiger weniger vielleicht bestreitbarer Stellen ausfallen mag, die augeheure Hauptmasse der auf den Soma bezüglichen Acusserungen des Ryvoda bewegt sich in 600 Ergns.

eliuen Gedankenkraise, der keine Beziehungen zum Monde aufweit, aundern eine anderweitige einfache, klare Deutung zulässt und fordert.

Das gilt ebenso von den Aemsterungen, welche dusch die en andre Götter, namentlich an Indra gerichtsten Lieder durchgeben, wie van den Lindern an Sonn Pavamona.

Zu Indra pflegt gesagt zu werden: Trinke den Sonen, den der Stein gepreset hat. Er erfreue dieb. Im Banach tödte die Febale. Viele Pressungen werden die geweiht. Ihr Adhenryus, bringt lades den Some; ihm kommt er zu.

Hier hat man es allein mit der Pflanze und ihrem bermachenden Salt, mit dem rauschliebenden Gott, mit den im Rausche volltrachten Krafithaten des Gottes zu thus. Die Wichtigkeit, die dem Sams aukommt, die hoben Worte, mit dusen er gepriesen wird, erhlänen eich vollauf daraus, diese un der geheimnissvolle Erreger des Rauschus<sup>3</sup>, der Lieblingstrank des Gottes und die Mitursache seiner Thaten, für den Menschan aber das wirksalmste Mittal list, des Gottes Grade sich zu gewinnen. Das Alles bedarf, um verständlich zu sein, nicht der Anknäprung an den Mond.

Achnlich die Laeder an Some Pavannene. Mindestens der allergrösste Theil ihres labalts benicht eich auf den concreten, flarch
die Seihe tröpfelnden Opfertrank. Es ist von den Manipulationen
die Rede, welche die Priester mit ihre vormehmen, von den Kafen,
der Seihe, den Beisätzen von Wasser und Milch, von den Göttern,
die sich au ihm berauschen sollen, dem Segen, welchen er den
Sterblichen briegt. Das Alles ist natürlich mit den mannlehfischsten
Ausschmückungen überladen, aber was die Hamptanche ist, lifeibt darum doch klart im Vordergrunde steht durchaus der brüsche,
greifbare Soma und die um ihn sich bewegenden Riten, bei welchen
diese Lieder vorgetragen werden.

Selbst wenn sich berausstellen sollte, dass die ausschmückenden Zuthaten der Pavamenalieder zu der einen oder amlern Stelle auch au eine Identification des Göttertranks mit dem Monde knöpfen, ist den an viol sieher, dass es durchaus eine Verschiebung der Perspective ist den Mond zum Mittelpunkt der vedischen Mythologie oder auch nur der Semanythologie au muchen, das neunte Mandala für ein Mondfiederbuch zu erklären; im Sussersten Palle kann auf

<sup>1)</sup> Die religiöse Bedeutung, welche dem Rausch und verwendter Zuetänden für dem Sphärzer ziederer Culle und rielfach mit über dieselben binnne beigelegt zu werden pflegt, ist bekannt.

taven die Rode sein, das nater des zahlreichen Metiven, welche so zu eigen in den Randverzierungen der Somspoesie verarbeitet werden sind, auch dem Mondinativ eine Stelle zukömmt.

Oh dies nun in der That die Fall ist, prafen wir jutat. Wir geben damit sur zweiten der ohne aufgestellten Fragen über.

Der Sonn, der habt als Vogel in den Wahl (d. h. in die böhnene Kufe) filegend vergestellt ist, bald als Stier brallend - es mass das bel den betraffenden Manipulationen entstahende, an sich gewiss gaing garingfüglige Gerhosch generiet sein -, bald als schnelles Ross lanfend, and in mancherlei andern Formen mehr, wird un vielen Stellen in Beziehung zu den Vorstellungen von Licht, Illimmel, Some genetat. Der Adler hat din vom Illimmel gebracht - die Stillen sind bekannt - ; er ist die Biestmilch (pigurka) des Himmels (IX, 51, 2; 110, H etc.), die Stütze des Himmels (IX, 2, 5; 86, 8-35 sto.), der Herr des Himmels (IX, 86, 11, 33); er läutert sich um Himmel (IX, 83, 2; 86, 22 otc.), durchläuft den Himmel (IX, 3, 7, 8), betritt den Himmel (IX, 85, 9), erglänzt über die drei Lichter rum Himmel steigend (IX, 17, 5), hat seine Stätte am höchsten Himmeligewölbe (IX, 86, 15), blickt vom Himmel, oogt ale himulischer Vogel, auf die Erde berau (IX, 38, 5; 71, 9). Er hat die Sonne erzeugt, für Licht verlieben (oder überhaupt Licht erzengt), die Morgenröthen leuchten Izsson, die Bonne aufgebon lassen, die Sonne angetrieben, die Sonne erlangt, verbüht die Sonne (IX. 4, 5; 7, 4; 17, 5; 23, 2; 28, 5; 35, 1; 36, 3; 61, 16; 63, 7; 06, 24; 83, 3; 54, 5; 86; 14; 91, 6; 96, 5; 97, 31, 41; 107, 7, 26; 109, 12: 110, 3 and haung sonst). Er lenchter wie die Sonne, steht über allen Wesen wie die Sonne, ginnet mit der Sonne, kleidet sich in die Strahlen der Sonne, besteigt den Wugen der Sonne (IX) 2, 6: 10, 8: 54, 2, 3: 61, 8: 66, 22: 71, 9: 75, 1; 86, 22, 34 etc.). Die Sonnentschter reinige ibn (fX, 1, 6; 72, 3, Vgl. 97, 47) 113, 3). Von seiner Helligkeit, seinen Strahlen u. dgl. ist aft die Rode. 11 -treffs der Beziehungen des Soma zum Himmel muss noch hinzugefügt werden, dass besanders hänng vom Hummel in der Weise die Redo lat, dase derselbe als mystischer Name der Seilie ans Schalshaur, durch welche der Soma läuft, zu verstehen ist!). Schon die geläufige Bezeichnung sans für die Seiho oder vielmehr für deren Oberfinebe ist für diese Identification characteristisch; sie enthält offenbar eine Anapielang auf das diech jann. Man vergleiche weiter

<sup>9</sup> Vgl. Hillobrandt S. 361 A. 3.

non himms.

folgende Stellent): "Am Nahel des Himmelt, an der Schulereihes 13. 19, 4. "Zu den linben Statten des Himmels filesst er mit seinem Strame 12, S; vgl. dazu: "Fliesse zu dem Pavitm im Strome gepresst" 51, 5. Vom Himmel her (d. h. von der Oberliäche des Paritra her) ist er im Pavitra amhergeströmt\* 39, 4. Der sieh Lanterode durchläuft die Lichter des Himmels, die Schufessike-37, 3. "Sie haben ihn auf den Himmel befordert" 26, 3; vel. \_mif die Fläche (der Seiler) hafördern sie Ihn mit den Presenteinene stienilas Vers 5. "Bei dem tansendtropfigen Brunnen (7)7) haben ele die Stimme erhoben, auf des Himmels Hölme 73, 4; egl. daselbet Vets 7: Bei dem tausenatrophgen ausgespannten Pavitin. Die sich Läuternden haben sieh vom Himmel ber, mas der Luft ergossen, auf der Oberfläche der Erde- 63, 27. "Das Pavitra des Glübenden ist ansgespannt an des Himmels Stätte; seine leuchtenden Fåden haben sich guspehreitet" 43, 2. "Er durchläuft den Himmei"), durch das laiffreich bindurch mit seinem Strom" 3, 7: woen man die exhiinichen Stellen vergleichen wolle, die dasselbe Verbum (et dieren) vom Somm der die Schafsmille durchländt branchen. Vor Allem smilich 85, 9: "Den Himmel hat er betreten": welche Worte ihr Light supfangen aus der Fortsetrung in demaelben Verse uder Känig (Soma) geht brittlend über das Pavitra hin's und aus 86, 8: "Dis Schulshauffäche hat der sich Länternde betreten."

Von diesen Stellen entfernt as sich nicht weit, wenn IX. S6: NO das Luftreich mit dem Paritra identificirt wird; vgl. 97, 21.

Mir scheint, dass alle diese Beziehungen des Soms auf Himmel, Licht, Sonne röllig hinreichend erklärt worden können — ich sage können — aus folgenden Momenten:

1. Aus der vernuthlich indigermanischen Verstellung von der himmlischen Heimath des Göttertranks, die auf dem Gedanken zu bernhen scheint, dass, was das verzugsweise Eigenthum der Götter lat, in der Himmelswelt seinen eigentlichen Wohnditz haben muss: such die Beziehung auf den scheinbar vom Himmel herabfallenden Hunigthan ung hier mitspielen!)

by tele guise one zum Theil im Ausenge.

F) Lit create on leaver? Vgf. VIII, 72, 13, Vgf. die Wenningen equalities. Health die Behandlang von 1X, 74, 6; 86, 27.

<sup>7)</sup> Vgl. die oben angefährte Stelle 87, 8

Sicho Roseber, Nektar and Ambrosia, S. 13 (gg. Vgl) iden.
 176 fg.

- Soma stürkt Indra zu seinen Thaten und ist daher ein Mitthäter dieser Thaten, so gewinnt er die Soune und Margunröthe.
- 3. Die röthlich lichte Farbe des Soms (aruns belärn bari) lässt ihn als ein Lichtwesen erscheinen. Wie die Bewegung und das Gerflusch seines Plieseens oder Tropfens der Plantasie des Dichters timzeicht, ihn als schnelles Ross, als brüllenden Stiur erschninen zu lassen, kunnte jene Farbe genügen ihn der Sonne ausnähnlichen. Man bedanke, dass jedem Motiv, welches eine im Mittelpunkt des Opfers etsbenals, für das gause Denken der Balis so bochbedeutsame Substanz wie den Soma dem Vorstellungskreien von Sonne und Licht nanäherte, an sich ein stark gesteigertes Gewicht ankommen musste 1).
- b. Sonne Teoplen durch die Seihe vergleicht sich dem Herabströmen des Regens!) und üht eine Zauberwirkung auf den Regenfall; Regenerlangung ist daber!) so zu sagen man Nebeuwirkung der Darbringung des Sonnapfers. So erscheint die Oberfläche der Schafsseihe, von der das Tropfen des Sonns seinen Ausgang ummet, als iffis Himmelshöhe, von welcher er dann durch das Luftreich sur Erde herabregnet (vgl. IX, 63, 37, oben 5, 602).
- 5. Schlieselleh nehme man zu all dem die im Veda herrachende allgemeine Tendenz einer an keinerlei feste Schranken sich bindenden Verherrlichung dessen was eben das Interesse des vedischen Dichtere erregt. Die zum Opfer herbeigeführten Opferpfosten heissen Götter, die den Götterpfad wandeln (III, 8, 9); auch die Somaprensstale sind mächtige Götter (Hillebrandt 151); die Opferbatter heisst der

<sup>1.</sup> Auch das Suddanteen des Same vermittelet der Seile sird in Anjeatracht der Versamittschaft der Bewriffe "geläutert" und "glüttem!" dahin
geschlich haben, der Verstallung von seinem Glaus ernöhtes Gewichs zu verschaffen. Vgl. "mit gehöhigem Glaus sieht autgrant" IX 111, 1; danters
dieh, eine Seites answe hause" 64, 19). Man verginsche sieht die und die
Läuterung der Opferbutter beunglichen Materialies bei Hillohamitt. Neimad Vallmenntsopfer 61; die Butter wird gereilnigt "mit der Seine Standen
und auf reidet: "Glaus bist das, bemittend bist des Knidlich Kr. Vill.

91, 7, we Indra der Apalis, "dreitest ein binternd, die Heat gibermat zu
die Somie narröt.

<sup>2</sup> Spin Hillsbraudt 362; Windisch Feitgras in Rath 140; alan S 459.

<sup>\*</sup>I Lind world Laura wegen der Gewitternatür Indrast un öhnen siehtet, sich das Geber um Regen nicht inder doch nur selten; rich oben S. 141 fg.). Bergeitene U. 181 fg.

604 Exerci-

Nabel der Unsterhlichkeit, auf ihr heraht die games Web (IV, 58, 1, 11): das Opferrens heisst Yama und Juitya (1, 163, 3). Saam sellet wird von der Phantenie der Dichter oft en einem universalen, alle Gestalten unnahmenden Wesen ausgeweitet?): kein Wunder, dies die Prädicate hummlischer Lichtnatur besonders freigebig au ihn gewandt wurden.

Wenn man man das ganzo bier boschriebene Anstehen dieser Pendicate Somm sich gegenwärtig hält und in diesem Zusammenhaus die Stellen hetrochtet, welche die Gleichung Same-Mond erweisen sollen, wird man abor deren-Tragwelte doch recht sweifelhaft werden. Man nehms etwa die von Hillsbrands S. 272 besprochenen Veras IX. 54. 2. 3; die (in seiner Gebersetzung) lauten: "Lin Anbliek der Sonne gieielt durchfäuft er die Seen, die sieben Höhen?) und den Hunmel. Es steht, sich länternd, über allen Welten Soms, Golf Surju gleich . Schwerlich ist bier an mehr gedauht als an den durch die Seihe (= Himmet) laufunden, mit Wasser (= Seen, stohen praventh) sich mischenden Soner, welchem in der oben besprochenen Weise Sonnenikalichkeit beigelegt ist. - Oder man betrachte 1, 91, 22 (Hillsbrandt 308) team jyetiska vi tamo cavarika "du weintest durch dein Licht das Dunkel ab." "Kaun", frant bier Hill., but einer vorurtheilefraien Exegesa gezweifelt werden, dass der Mond dieser das Dunkel abwehrende Some ist 24 Ich mans bekannen, dass ich hier sohr ernstlich zweifle. Int der Sonn sinnen! dazo gelangt ale Kampo des Lichts angreschen zu werden - und dazu galangen konnte er abeh von andern Seiten her ale von seiner augeblichen Mondeatur - so war nichte mitarlicher als dass die stereotype Phraseologie in Berng auf die Vertreibung des Dankels durch das flicht (val. 1, 92, 4, IV, 52, 6; V, 31, B mm.) unch unf the sugewardt words. Oder auch, es lag nabe, dass man wie suite Thaten Indras (z. B. den Vetraneg, das Finden der Kahe etc.) in auch diese (V, 31, 3) auf Soma übertrug.

Weiter exemplificire ich meine Differenz von Hillehmadt au IX, 70, 7 ("die gelben Hörner vetrend") "wo srage harini gas ulchts anderes als die gelben Mondhörner" sein können" (S. 339 A. 1). Gewiss für sich allein betruchtet verfährerisch, aber absmo owis.

7) Vgl. IX. 25, 4, 86, 28 29 40

To Consolut sind mit deir anter pravatuh meinen Erschten die sechierigen Bahmen der alleben Strölme (vgl. IV, 19, 3); as handalt der die Bahmenling der Sonne mit Wasser (vgl. medicks IX, 23, 1 etc.).

wenn in alle Zuammanhänge eingereiht, ganz unsicher. Soma, der mächtig stürmsehn Gott, ist ein Stier wie Indra, wie Agm, wie Rodra, wie Vishun, wie die Maruta, wie undre Götter. Auch eben in dem in Reda stebenden Veras ist von Soma als Stier die Rede. Es wird gesagt, dass der furchthare Stier mit Macht bräilt; ein beim Mumbe meinen Wissens nicht zu besbachtendes Phänomen. Derselbe Stier wetzt nun auch seine Hömer: so wetzt der Stier Agul, der Stier Indra seine Hömer (I, 140, 6: V, 2, 8: VIII, 60, 13). Warms sollte es der Stier Soma nucht than; Und welche andre Farbe eillen seine Hömer haben, als die Farbe hars, die stehend dem Sonne beigelegt wird, die übrigens auch Agul, die Sonne, indras Rosse und verschiedene auche Wesen haben?

Zo besonderen Bedenken lordert eine Reihe van Hill, verwandter Stellen bernus, welche er seiner Argumentation dadurch diensthar macht, dass er irgend einem Wort eine in den Verstellungskreis des Mondes fallende Bedeutung wie mir schelat unberenhtigt oder unbewinsen bellegt. Woher nimmt er dan Reiht, recegen rusah IX, 49, 5 zu übersetzen zer liess die Sterne scheinen (S. 310)? Asimbleher Widersprach liess sich gegen seine Behandlung des Wortes malu, obenzo gegen die des Worte anzu erbeben. Inh wähle zur Exemplification zwei Verse die des letztgenannte Wort enthalten;

 67, 28 pra pyinjawa pra syandawa sana wisiehkir amenikhili dwekhya attumam bavih.

Hillebrundt S. 303: "Fülle dich, sträum, a Sama, in allen Strahlen, als höchste Speise den Göttern".

I. 91 17 a papagasea madatama sama sinsebhir amaabbib bhara mah surravastamah sakba crithe

Hillebrandt 304: "Fülle dieb, o süssester, o Sons, in alleu Strahlen, Sei für uns der berühmteste Freund, duss wir gedeiben"?).

Hillebrandt bemerkt: "Der älteste zu dieser Stelle – nämlich zu den Worten dies araenmag uttannet abieben ("gewinne böchsten Rohm am Himmel"), welche im nächsten Verse folgen – verhandene Commentas Sat. Br. VII, 3, 1, 46 beseitigt jeden Zweifel, ob wir unter Samz hier den Mond öder die Pfianzo versteben sallen, durch die Worte: candenna zu aspa iliet seura uttannes; und zur weiteren

<sup>7</sup> Vergueins für Hillabrautis Interpretation dieser Verse wech S. 195.

gog Exense

Bestätigung dient die bei Hiranyakerin (Grhya S. 1, 16, 1) vorgeschriebens Verwendung des Verses zur Neumondzeit\*.

Besnitigt die Stelle des Satap. Br. wirklich jeden Zweifel Dass für das Zeitalter dieses Brahmans die Gleichung Soms - Mond langer bestand, wunaten wir ja; dans die Verfauer des Brahmann, gleichviel was die wirkliche Anschuming der egvedischen Alterthume war, night abgern konnten, den Egweda auf diese Gleichung hie en interpretion, versteht sich ehanfalls von selbst. Von itzeml einer Joden Zweifel beseifigenden" Autorität einer solchen Interpretation kann doch keine Rede erin. Es würde sich ein merhwärdiges fille von der Vorstellungswelt des Ravedu ergeben, wenn wir sie noch solehen Anhaltsprinkten zu reconstruiren versuchten. Nicht anders staht as damit, dass Himnynkerin unter einer Reihe ander Verse auch Rv. I. 31, 16, 18 an den neuen Mond richten lässt: dass diese Verse für ihn auf das Zunehmen des Moudes anspielten, ist . Detremandlich, aber es handelt sinh ja darum die Ansicht zu widerlegen, dass zwischen der Abfassungszeit dieser Verse und der Zuit der späteren Autoren ein Wechsel der Anschauung stattgegefunden babe.

Wir fragen nur unsersreits: mit walchem Recht übersetzt Hill. in den beiden mitgetheilten Versen vierskhie amsehhib in allan Strahlen und gieht ihnen damit die Beziehung auf den zunehmenden Mand? Wodurch ist für simm in der ülteren Sprache die Bedeutung "Strahle irgend bewiesen oder auch mie wahrscheinlich gemacht!) Was giebt uns den Anlass, die einzige für die alte Sprache wirklich gwicherte Bedeutung des Worts, die an so zahlreichen Stellen des Re, fretstehende, in den Ritualtexten regelmüssig und (echnisch auftretente Verwendung desselben für Samaschüsslunge (die ja such dem Zend augehött) hier in Zweifel zu ziehen? In Zweifel zu ziehen in einem Vern, der durch den pro synndame? so dentillet auf den aus den Schüsslingen hervorströmenden Somasalt hinweist! Und werter, was giebt uns den Anlass, entweder die uns beschäftigunden Verse von den genan in denselben Ansdrücken sieh be-

<sup>2)</sup> Hill brandt (S. B2) beruft nich unf Av. XIII, 2, 7; ris vol. memberer Belog. V. Heury the sortet sharps to some Wire both strabbureich an übersetzen, or which disease arcinetite Auftreum bijungurun Bodentung in einem der Röhfinfleder noch humer seht sang for die laterpretation der Reguliun beweren.

<sup>2)</sup> Man vergleisle die Parallelstellen für dies Verlaum

wegenden Texten des Yahrveda, oder die letzteren von den mit cous demodten Schlagwarten brochriebenen Riton, en denen sie auf das genaneste passen, loggaldgen? Vor Allem kommt bler in Betrucht V.S. V.7: unaur community deed solumpystation . . . n tolaboros indrah ppayatam a team outrana jiyayaran, apiyayayarmant sathint sanga wellings ster, were due Rimal sie sel sa wirklichen, durch Ansenshten mit Wesser bewirktes, sei es symbolisches Saftigmachen der zekelterten Somesprösslinge, walches durch das Verbum appayewith an applifiekt wird, vornehreiht ). Man bouchte in diesem Yajus die Verbindung von omse mit dem Verbum a pya ganz wie in unsern beiden Versen und an weiteren alebaid unzuführenden Stellen: man beachte forner die stete Wiederholung von a pyn, die daranf hinwelst, dass dies sin technischer Begriff war, bei dem die Pointe des gangen Spruchs lag; und man beachte, wie genan in derselben Weise in dem kleinen Lied Rc. I. 91, 16-18 oben dies Wort, an die Spitze der heiden ersten Verse des dreiversigen Stücke gestellt. in den Verdergrund tritt. - Noch ist zo vergleichen Taitz Susalt, 11, 4, 14, 1:

yan aditya amsan apyapayani yan akiditan akiditayah pibani, tena un raja Varuno Uthurpath a pyayayanto dhananaya gopah

— welchen Vers — er enthält wieder die Verbindung von amen und zeptya<sup>3</sup>) — Sankheyana (Sr. V. S. 4) zusammen mit dem verher aufgeführten Yajus bei dem Apyayana der Samaschäudinge zu zurwenden verschreibt: die danehen stehende Verwendung zur Neumond (Taitt. S. H. S. 5. 3.) für einen an Siechthum Leidenden, mit der deutlichen Pointe, dass der wie der Mond hingsachwundenskranke der Zanahme des Mondes entsprachend eich wieder hräftigen soll, ist das begreifliche Product eines Zeitalters, welchem die Gleichnur Soma—Mond gellung war<sup>3</sup>).

Siche Hillebeandt S. 194.

<sup>2)</sup> Ich habe noch die Wiederkehr dieser Verhautung in Kv. VIII. A. 19, Av. V. 29, 12, 13 hereig, an welchen Stellen Hillehrmadt (S. 33, 31 sellier angen als Spengel. PHanzentrich, School verstehr. Die Atharvanandh ist hemsdere eigenkent; die sethalt des Gehet für einem Krauken, dass er wieder en Saft und Kraft angehmen ninge (if ppäganten wie ein wegen; wurde begt, dass geende det durch dies Verhau besauchmete Vorgang für den angeie characteristisch ist.

<sup>7)</sup> Inte will übrigens kamerwegs die Meglicht it loegen, dass der

608 Events

Nuch alledom school mit für die Interpretation linseer Verysich Folgender zu ergeben. So gat wie zir sonst gewähnt sind IIrituellon Tecmini dus Egyeda im opitaro Ritual wiederanfinden und ans diesem herans zu verstehen, haben wir auch in IX, 67, 28 und 1. 91, 17 das a ppa (resp. gon pys) auf die Wiederburstellung von Saft und Kralt der Somuschösslinge zu deuten. Von diesen bales wie die Werte resrebber amsubbih zu versteben. Die in der gunsen Sachlage an doutlich hervertretende rituelle Continuitat hat up des Worr zu zeigeng erst in zweiter Linte kann es in Belracht kammir, ah Shallaho Continuitat in Brang auf die mystische Gleichung Some Mond ansunchmen into and hierfly schoint as mir doch allzu shan lestem Anhalt zu fehlen. Jedenfalls aber, sollbe trotidem bel dem pro (a) pynyassa die Vorstellung von dem Zunelmen die Mondas im Spiel gowesen sein, so kann es aich eben mir um eine zu dem nüchstliegenden rituellen Hauptstein der Stellen hinzutzetenle mestische Nebenampfelung bandeln, welche in der Uebergereite allein herverzukehren vollkommen unzulänig bleibt,

Hillsbrandt versucht auch im Ritual des Somaopfers die Verstellung von der Mondnatur des Soms machkuweisen (S. 296 leg.) Der Soma, den man auf dem Opferplatz unter dem Symbol der Phanze feierlich einholt und zum Trunk verwendet, wird als der Mondgott selbst betrachtet." Das sell sewohl durch die bei dieser Ritus verwandten Sprüclie wie durch die von den Brehmaus blans gefogten Erläuterungen unzwelfellaft erwies u werden. Ueber ilm Erläuterungen streite ich sieht; sie können uns nur lehten, was Alle wissen, dass in der Brohmmazell die betreffende Identification feststand und beliebt war. Selbst in den Sprüchen überer ichentification gelogentlich zu bogegnen dürfte eine nach der ganzen Sachlage norb kaum sehr überraschen! Aber begegnet man ihr dert wirklich Wenn der Soma zum Opferplatz hingefahren wird, sagt der Helar - nach Hillebrandt -: "Alle freuen: sich über den gekommeten Giarre." Soll etwa der "gekommene Glanz" den Gedanken der Rightsbordner an den Mond erweisen? In der That muss blursstat worden - es liegt der Vers Ry, X, 71, 10 vor -: Alle Freunds freuen nich über den herbeigekommenen herrlichen Fraund, der gwaiting ist in der Versamminng." In dem Warte yander) liegt nicht

Vote für diese Vermenblitt, abgefasst bett ume bierchte diese et mald aus dem Revolte stammt.

<sup>&</sup>quot;Y Ninkit guissa, obwohl das Brahmans mit laicht te graiffleber Er took ille er Wort paraphrenirs,

sowohl din Bedeutung des physischen Glanges als der Berrlichkeit win sie dem hervorragsuiten Menschen zukommt. Man pries den als Gast genahten Gatt mit einem Verse, der von der Freude über die Ankunit eines edlen Freumies oder Gastes sprach. Mit dem Mond hat das nichte zu thun. - Weiter weist Hill, auf den bei dersethen Gelegenheit vorgetragenen Vers Ev. IV, 53, 7 him: Genaht net der Gott mit den Jahresseiten!). Möge er das Haus mehren. La gette uns Savitar reiche Nachkommenschaft und Speise. Beweisen die Jahreneiten hier etwas für den Mond? Tou bezweifle ss. Ein Gott mahte an dieser Steile des Opferrituals dem Opferplatz der Menschenz so wählte man für diesa Situation den Vers der anting "Genaht ist der Gott." Dass er eigentlich an Savitar gerichtet war, störte nicht; die Jahreszeiten kamen nun einmal in dem Text vor. Standen als für die Ritualordner hier dech mit dem Mond in Verbindung, so wurde eine solche Anspielung in dem Zeitalter der Fixirang des Bituals noch immer kann etwas Ishren was wir nicht ohnedies wassten. - Yajassprüche, die derzelben rituellen Umgebung angehören, redau den Sonn an: "Gebe vorwarts, o Herr der Erde" - "Den Luftraum entlang schreite." Er wird nuf einen Thron genetzt; man verchrt ihn mit den Worten: "Verchre den grossen Varma, vershre den weisen Hitter des Amria. Ich finds in all dem nur theils den gewühnlichen, allbekannten Tajusetyl, der jeden kloinen und kleinsten Vorgang mit dem Universum in Verbindung an setzen licht - der Spruch den Luftraum entlang schreiter kommt bei den verschiedensten Golegenheiten wo es sich am itgend welches Schreiten handelt vor") -, theils die Verherrlichung des Soms als göttlichen Königs, den Hisweis auf seine ibdentung als Unsterblichkeitstrank, aber schlechterdings keins Beziehung auf seine Mondunter. - Hill. erwähnt nicht, dass in demselben rituellen Zusammenhaug an Somn auch der Vers gerichtet worder "Vereitrung dem Auge des Mitra umi Varusa.... dem Sohn des Himmels, dem Serya kündet?). Es lat wohl keine muu-Resign Supposition, dass H. einen übnlichen Vern an den Mond

<sup>&#</sup>x27;s Hill.; Mit den dubre-reiten nata der Gorr. Leb finte beinen til Grand von der Wartstellung des Originals abweichend die Jahre miten in den Verdergrund zu rücken.

by Val. Tann. fir. III, 2, 2, 9; Hillsbrandt Men- and Volumendsopter 22, 35 spc.

<sup>&</sup>quot; Talit, S. I. 2, 9, 1, Apriliants X, 29, 1

610 Easure

trecht wichtig gefundes hätte. Nun richtet sieb dieser an die Sonne, und so wird es durch den Contrast noch stärker accentuirt, dass ten Hindourungen auf den Mand in diesem rittiellen Zusammenhang, wie ich gezeigt zu haben glaube, in der That nicht viel zu entdecken ist. Man kaun weiter gebeu; an weit inh wanigstens sehr und auch Hill. hätte gewise, wenn er Grund zur antgegungssetzten Meinung gefunden hätte, uns das nicht vorenthalten — kann man sagen; das ganze Somaopfer in selner Totalität müsste, wenn es ein Mondfest ware, wenn die Geltung das Mondes als Götterspeise ein beherrschender Gedanke in Glauben und Cuitus gewesen wäre, ein vollkommen andres Ausschen zeigen, als es in der That reigt; direch das Ritsul') mlässte eine beständige Beziehung auf den Mond üurchgeben, von der es mir wenigstens unmöglich ist etwas zu entdecken.

Versichten wir also unf alle die hier characterisirten gewagten oder mehr als gewagten Geberschungen und Dentungen, verzichten wir darauf, in den die himmilische Natur oder die Lichtnatur Somas, seinen Zusammenhaug mit der Sonne n. dgl. bervorhebenden Stellen Beweise für seine Identification mit dem Mond zu sehan, wie stellt sich dann das Aussehm unsver Frage?

In der ganzen umfangreichen, von Gedankenspielen aller Art so übervollen Literatur der Pavamannhymnen und in der ganzen so unemlich hänfig mit dem Soma eich besehäftigenden Literatur des Ryvoda überhaupt zeigt sich nirgemis?) eine klare Iduntification des Soms mit dem Monde, nirgemis eine klare Hinfleutung damet, dass der Mond die Götterspeise ist?), Die so nahe liegenden un-

<sup>&</sup>quot;) felt spreche von diesem ellest, meht von den Erklären, et det Brabes en-

The tolders our X, 85 and interficherwales much edition and line entern our hand progen Ver sairs due Lind X, 85 less unterhain and his had all Zaugen für the in der spatial regardischen Zeit aufgest und his eller bestehen Some Monai gelten. Politigern behandelt dies land (V. 3) Bestehen Some Monai gelten. Untergent behandelt dies land (V. 3) Bestehe As statistismi, is some W. a., die mit der historiphete Popularität dies Monaignites dank in behanden war them Courtess steht.

Ich greife die paar charicteristische Stellen, deure eich abendeue in beliebtger Zahl na die Seite stellen if un, berrie und en er erweiterstellen, wie der Dichter des neueren Biechen, wie der Dichter des neueren Biechen einer Hanrangen von Vergteichningen und Eptil den aller Art gar nicht deren dente der die und für den Mand berandenunden und entschehlender Verstellungen zu berühre. IX. 22. I. 21 Wie Wegen im Weitzungen, wie Winde, mit die Re-

sweidentigen Aundrücken übr diese Vorstellungen, denen wir in der Leisratur der Folgeseit immer und immer wieder begegnen, fehlen hier. Aus den Ausdrücken, welche der Rv. braucht, wäre es leicht, wire in der Verstellung der Rahia atark hervortretunden mysteuchen Zusammenhang des Soma unt den Sonne zu erweisen; gegenüber dem Zusammenhang mit dem Monde müsste die Liedverfasser das Bedürfniss nach einem eigenfallmfieben Versteckspielen regiert haben, welches uns nirgends gestattet auf ein nicht ganz unbestimmtes Zeugniss die Hand zu legen.

Ich mochte, wo es sich um ein argamentma er wiente handelt, die sinsserste Versicht walten lassen die Beweiskraft der von mer vorgelegten Erwägungen nicht zu übertreiben. So will ich es sie immerbier denk hur angesteben, dass bei der einen oder andern jener die Lichtnatur Somae feiernden Stellen, vielleicht auch bei der Vorstellung von seinem "Anschwellen" (appagann), die später stahund unftretende Idantification Soma — Mand doch schon im Spiele sein mag. Ich will es weiter als eine offene, wenn auch wahrschmulich für Immer unbeautwortburg Frage anerkennen, als stwa in dieser unter den jüngeren vedischen Theologen gangbaren Gleichsetzung das Wiederaufleben eines undere, vorvedischen Glanbens fürser Att zu sehen ist"), und ob bei den vedischen Vorstellungen zun Somme

grass des Parkiers, wie wirkelinde Planamen. 96, 20: Wie ein schönigkannelter Freier, wie ein wettrennende Pierre, wie ein Stier. 86, 29: Du tüst ein Meer; die gehoren die runt Webgegenden; die beweget lich aber Himmel und Enleg dem eind die Lichter, die Samue. 166, 8: Der Bestonan der Gottor, der Plantinder der Weisen; der Rahl der Proeter, ber Haffel unter den Pilaren, der Arther unter den Roubregeln, die Art die Wahler. Und diel, mahr is tegnitan. La bes Stallen die er Art die Alter unter den Roubregeln die Art die Mind under gene ansieheren Auspreitungen auf des Mind uiche berechannel?

<sup>()</sup> Dofin dam Aresin die blestificsties Hames - Mönd ruger antonien, blest Yzens IX, 26 eine mehr als unnichmen Stilfie (a. jote) Darme at 100 Note, Le Zené Aerier I p. 94 fg.), und Yashi VIII, 33 (vg), Geldener KZ XXV, 480) keine säherure. Alser en nich at eine arabis Versiedlung rom Mond, etwa als dem Richalter oder Spanier des vom Hermed kommunel n. Thansegen resp. Gentertranks sehe wold drackbart, vgl. Resolver. Naktut and Ambresa. 26-79. Darmes letter Desard et Mermus 152 fg. Seine de in Indiagramische Nebenform dieser Verstellung gegenen haben, mehr wilcher der Mond operiell dur Sitz der in den Kåben kohmoden valg en entstame Ampte oft na Verla := Glopie est? Man vere beiebe dies beharaden.

himmlischer Herkundt, seiner Lichtmant ein eine verblande Spur dieses Glaubeus mitspielt!)— vertilaset ühnlich wie einen bei Varuns, bei den Avvin die letzten verblanden, dem lebendigen Verständniss länget sutschwundenen Spuren eines Mondgotten, des Morgen- und Abendaterus der Forschung erkennbar nind. Das eine Möglichkeiten, Gewim aber, meine Ich, ist dies, dass für die Sänger des Egyeda — mit der bekannten, die jüngste Phase der rgvedischen Poesie beireifenden Ausunhme — der Soma kein Mondgott, sondern allerhöchstene ein in dem kaleideskoplachen Spiel zahilaser fortwährund wechseinder Vorstellungsweisen ein oder das undre Mal vielleicht auch mit dem Mande Identificirter Gort ist, der Gott der wunderkräftigen Pilanze und des aus ihr bereiteten Tranks.

number on Vormeillungen van dem im Monde weilenden "Samen des Stermit Rv. I. 81, 45.

feb berühre mich hier mit einigen Bewerkunges A. Barths, Reein de Phist, des religious 1890, S. 200.

## Register.

Bel ansührlicher behandelten Gegenstämben zu Indre. Zusberwesen u. agl. erränse man dies Register durch die Angaben de Inbult-vors ichnielten E. V. (2)

Abrohrenius 281, 702 tg. Absolutionaber 484 fa. Achavaka 381 mit 4; 2, 307 A 2 Ackerburgabramba 418 mil A. J. Ankergoithmien 65, 250, 255, Ailbrutyn BSO A L 383 fg. 380 Ses fun-Aditi 70, 72 fg. 203 fg 238. Addysa 185 fg. 280, 295, vgl. Mitra, Varirus Mirro-Varina Adder, don Some hel ml 55, 74 fc 176 kg. 179 kg. 247, Agastys: 280. Agmi 36, 42 fg, 77 fg, 98 fg, 102—180, 166, 171 Å, 1, 180 Å, 1, 191, 201, 205, 201, 208 fg, 323, 358, 381, 808 fg, 451, 440, 465, 468, — Agri Varat mara 310. - Agri uml S ma 93 fg. 440, 640, 552 Application 78 % 90, 116, 363, 160 A. L. Agundb 483 fg. 389 702 Agoliva 235. Afralya 171 fg. 282 A. 2 Absentingation 350 fg. Aki 1781 141 A. h. - Aki budhaya TI fu. Administrate 29 fg 32 A. L. 95, 487. SMS. Airvana vacja litti Aj exapad 71 fg. American 431, 500, 505. Ame disposits (187, 227 A. 1. Amria 114, 176, 183, 611 A. L. Allies 197.

Amulet 325, 513 ig

Angiro 111, 127, 145 (g. 155, 278 tg. 316. 419. Authropomorphomus 10 fp. 72 (c. 106) 181. 1933 五, 生 692 Antilope, a becarse Ris fg. Val. Fell. Horn. Annuati 289. Apamarga 323; 190 515 A. L. 536 4. 4. 563. Apalm map 21 99 fg. T18 & 209 A. ± 357, April 498 Ajmaras vgl. Wasawayarph a Armirani 258. Auhinka aga 140 500 fg min 46. 524 fc. munity 598; Asum, die Asuma 29 fg. 62, 162 fg. 240, 264 A, 1, 340. Asym (vgl. Dioskuron) 50 fg. 54, 56, 73 fg. 161, 207 - 215, 280, 258, 367 A.E. 368 117 fc. 451, 454 4.2 Atharvateds 17 fg. 292 A. L. 477. Alliemunication 316, 101 A. 2, 551. Atlanten 45th A. L. Avabhatha 346, 298, 400 A. Z. 3

407 (g. 494 G. 175, 490.

graspy 321 fg. 522 A.B.

argeda (normando 218, ha) A. L.

Arests (rgl, Indonesame, Prince of he

18. 49 A. I. 59 111, 309 A. I.

SEP 52, 1058 380, 454, 429, 632 fg. 7617, 547 fg. 611 A. L. Ball vol. Avalibrita, 1993, 423 fr. 480 fg But much der Lite ift 400 424 429 171. - Vol W. w. Washing.

Barsanan 81, 342 fg. Barlin 31, 312 ig.

Binm (vgl. Pflance) als Scolonella 417 A 4 600 A.S. 681 A. 2 882 -Butathous and Donn 571. - Baumgottlesien and Patterenties 91, 252, 265, 261,

Ham for hill gar, tak

Begraben gefährlicher Bulazenzon 315 L. 187 A. 2 500 fc 570 fc. Vel Bostattung

Borge, Borgotthelten fd fg. 140. 241 tg 255 — Badra 219 223, — Vidua 230,

Becis ben Jill Ig.

Harahyon 332, 182, 487, 199,

H thirting 8 17, 471, 549, 557 (g), 562 A, 5, 570 -501, - provirbelio mai definition 5000, - vercomedown Arren dur Bestattung 585. Whiteita 133, 251 A. 2.

Blueau 243.

Blego 123 526 A. S 529 A. T.

Blujya 214.

11111 484 134 hr NOT 15, 508.

Bittopfor 205.

Blas 197 fg. 111 (g. 114, 110 fg. 192 Blas 197 fg. 111 (g. 114, 110 fg. 192 Blas bain Opfer 138, 363

Brahman 380 fg. 880 A. L. 393, 393 fg. Bestimp a hospin film. 2017 A. C. Brahmensterte 22 fg.

Rep. pari 63 fg. 146 fg. 222, 378, 381 温暖 人工

## Courses Sir.

Dalahiti 155, 157 fg. electrylarms 433 A L. Dadhilerayan 71, 280 A. R. Dalaha 187. Dimmerme audient 132. Dimmin, pinkers 11, 19, 87, 57 fg. 74, 128 244 A 1, 250, 262 -273 381 203 046 113, 414, 478 fg. 185 fg. 188 fg. 192 fg. 549, 57 L app fil. Dunkagher Willy. Lill.

Dann 137.

Make a Bangaga

Pasyer E2 151 for 166 4. 1. 568. oficie o 31 3701 Dharmaterie 25. Dinini Log. Imalog, can't charter Storg. didhicka 575 A. L. Dricks He 20 to 110 508 by the fig. 189 fe. 401 Dankaren 10, 40, 50 fg. 218, Diefuntinorganbor 195, 500 fg. Divoite (Athlegra) 155 ft. 160 280 Desentuche Darstellungen fall

Diagram unbprophet 512

Emino 101 101 File 319, 510 A. 1, 520 te. Einzeltedrampfer fick ig Embreo 218 fg. 569. Enthindrag 271, 338, 465. Fail office 21, 240, 254 Emilingsopher 305, 145, Errablende Lieber 7. 131 170 C. Est co, 324 — Endoples 319 4 h 325 A L 310 位 周阳位 Laure 1981. Person, Spelescolules Zantecerkung de allen 37 kg. 357 12 501 12 - Erstes Erst Ja Kinds 331 A 2, 557 A, 4 165. SII.

Lines 169 fg.

Paullien der Brakmanen 370 279 le Familialshon, Calina die lien 161-171.

Fairm 270 A. G. 400 A. L. 401 g. 411 (gg. 482 588 (gg., vg.) 328. Vgl be herotoute

Fata singano BIG.

 Vell una Thier n B21/g, 220 A. L.
 401, 403, 472, 480, 500, - Pell der schwaren Antilaje, 87, 069 400 A. T. 494, 500.

Percel der Sahalit 288 (g. 2024 222 366 A L

Perischlama 70 fee 87 izu. 207. 002. ddh A ll, rgh du

Petivr (cgl. Agal. Optorlance, Zanhar-

feners, Hendloper 129 (g. banaryplus 109, 439,

Fleiningen at 111 A. L. 408. Fluck 510 A. L. 518 E.

Figids and Sibstanian, amborbefin 40, 272 12, 288, 201, 491 12,

170 top Ales for 514, 318 and the change present im Abidiniti at r Zauberell, 510.

Plan (vgl. Highmenth) 51 ag. 139 (g: xiz lg 240, 241 A, 1 253 A 1

Fruit, die grane 276 4, 3. Freichlich 70, 450. Fromprin 480 573

Galongii 52% A. L. Gamillares 22 A. 1, 244 (c., 253, 257) B(G . F G . B.1.1

trade patyse (Han borrens Form 120, Riou in

12 Ca B1, 00 215, 070 to 130-438. - Project un die Seelen 50%.

tighter . Enthinding. - Gebatt von der Sonte 134 t. 3.

Gedanke, d som Zanbernarkning till terbalale state

17 mig vgt Sta or. Geografier 12 fg. 20, 554 fgg.

Gorien Eindon de alben 199. Denting describes 511 fc. Stormer

Cowitherpott (vgl. links) 35, 40, 51 kg. 54 134 150 169 fe. 176 220 1000

Charms of Provergy . Gottmartheil 510 A. I.

Cottonwell, Cottonfession 236 fee, 200 群是 MAGE.

tentimul Settle.

tiphysterie 17 A 2 24 kg.

G 46 81. 88 fg. Chinal 467.

Hanrapier 319 A. L. 125c, 651 fg. Hearrnight, Housenhearn 308, 4254gg. 105 fg. 172 A. 2. - Vgl. Schillel Manual Services

Haceme 30 to 40 A 1, 17c.

Himshelm Colum 24 6 , 131, 259 A. L. 348 fg. 1978.

Housdon, Optor for dicastlant 416.

Herringoithait 230.

Heerfaner 340.

Helicites vel. M. James ite. Hornyhelemne 101 A. I. Kill

Hieron Bill A. L.

Herenet vgl. monethinto Helden.

Here 345 A. U. 525 fc.

Hommel Himmel goat 34 A. In 40. 210.

Himmodeville 530 ton 542 fe. Him olom, Verbet descollant Hit, 182.

550 A. A.

Harbarit S. 17, 131, 241, 249, 252 267, 271, 380 fg. 102 fg. 502 A. L. 50% 56% - Harton talked rel Survey - Die drei Nichte mich die Hochant 411, 401 fg

Holle 506 fg, 558 A. L. Set.

House 177, 208 A. 1 206 fg.

Horn der redenstren Antilepa 1993 102 A. S. 472 A. 2.

Hotar 51 100 fg, 512, 580 fg, 585 fg. 380 feg. 336 A. I. 397 A. 2. - The rwei gottlichen Ratar 381, 201, Humi 321. - Verungte filman,

Hands de Todesputes 174 538

516 MT MT.

1da 20, 25 558 511 V Tr 227 Upy History 105:

halogormonische Mythau mal Gubrauchs 33 fg. 40, 102, 134, 144, 149, 170 A, S, 175 fg. 212 fg. 226 A L. 1937 L. L. 231 A. L. 295 A. S. 100, 514, 581, 602,

Indestranter (1gh. Avesta, 15, 27 ig. 38, 59, 63 A, 3, 95 A, 1, 97 A, 2, 105. 110. 118. 194. 114. 118. 187 fg. 190 190 1g 195 (c 190, 214, 245, A, L B, 248 A, L 275, 287 A, L 311 (c 255, 255, 503, 587, 545, 611 A, L

India 29, 42 fg. 51 fg. 56, 76 fg. 91 fg. 98 fg. 103 fg. 125 194 - 175 188, 214 A. S. 513, 213 fg. 225 fg. 215, 229 fg. 250 fg. 410, 452 fg. 171, 507, 575, 606 J. J. Imbrito 172 fg. 239.

dehrenstrupper ENS. Little Velhalander.

Kulmuler 199 fg. 416 A. L. val. virtmonatlicke Feste

Kurtonne 635 A. S.

Kanadhaji (vgl. Hochielt, die drei Nadho made demodban) 271, 411 fg. 117、1201上、168、168、590

Kumudin 265 A. I.

Ricalbeit, Ellien adingual decollon, 165. Val. From order de Branks

Khineweiber Todruddege Khiney 250 fg. Vgl. Vgl. Scaldlas Tordleporall.

Kamielish Opfin 470.fg ATT Fine. ITT for

Handeson the 128 173 fc DUL ME L. L. ADOL

Kormitamman 362.

Kraulbon blir 502 fg .- Hillra Konklaina gregord 216, 220. -Val. amb the newtrouted Mamealing my Ab mil ther Zinist rol

Remarks 267 (g. 432, 495, 497, 510, 502, 5, 3

Bream 247.

Kub Cegh tidus, ligs. Press 70, 72 tg. 148 A. 4., 206 kg. 25 L. — Mythan von der Kalegowingung 55, 51, 67, 99, 111, 143 kg. 279, 316, 594 Kalarin 190 - Kuh ber der Pestattmen 570 fg.

both 1771

Hit 156 t. l. 158 fg. 280, 166 A. a.

Links 42th 45th Leichnerstruming 570 kg, 584, 1 - haptenber 76 A 1, 569 A 2 Light cham 245 Lathboler B (g. 435, 461, 592, Lastelling 216

marke first rol mil 1 1 muchin Wil. Malitard + L. Sommenulfeler. Mactronoma 250 fg. 107 A 2 498. Markhar 90. Manu 164 A. J. 276 fg. 638 A. L. Mayra Cl.

Marianda 186 a. S

Maruta 1991, 2021, 221 (g., 280) A. L. 111 119 A T. 153 A 1 2 156. Diffi.

Materia an 21 IDS A. L. 122 by 179. -day 168 fg. 253 fg.

Meillemonto He Skrinter, 324, State

Moren 214

Moret, de roll v.L.Marm, Vicas-yant, Yama, - Monschinge blocht 125 ig. 276 is. - Mono blicke Helden der Mythan 56, 149 A. 2, 215, 278-280. - Menochlächer Gatts der Ginim Wales 274.

Menucliunojder 355 A. A. 363 f. Man ch atager 84.

Mittigs 48 pc. 144 A. L. 187, 190.

Mara 18 fg 18 afr 287 \ 1 500 Mara Varman 61 183 f. 185 fg 1990 940. Fit, 28th 20th 30th 384 A. 2 390 E. 407 A. L.

Mond 48 fg. 66 5 L 377 1844 189 fg 198 fg 213 310 fg, 140 A. 1414 A 2. 500 to - Manualy-land

200. 100. Moralische Claracter der Gotte Aller Territor and more facilities.

Mor suithmed and protest we the Mor carothe 41, 64 by 147 kg 164 SHEL BOILL

Margaret en 210 ig.

Marker for 280.

Myllo ver doese Types detalled DL 58 fg. 503. - win im Bert de enclosing and 10, are in Americanda 21 lg — Character der reliefen Mythen all fg - Mythe mil Militin At.

North als Constraint 239.

Migns BL.

Nama 166, 4654g. 480, 545 A. J. 55\* A. J. - Name againing 106 Numit Supra 461.

Namuel 10 A. I. 161, 170, 563 A. I. Namilia 207 A. 2.

Natur throughtflish the lung To Ex-48 (m. 182 to 191 ft.)

Nailigar 234 (83 fg. 331 fg. Note the Opforthire 360 Lg.

Namental of Gardenick Bat - Nmonds and Vellate hourse 130. Nign 236 A 2, 1988 241 3 351

161, 197 le. 199 A. R. medd 287 L 2

Observe River Sol, See MA 175

Olimpyenian, cultistin HD 1,0 dee hig-

Omeo 70, 447 A. L. 509 (22)

Option 302-456 394. - Option del Indogerman in 25 A. L. - Opt was the Egy da era-bear and 11, will bis Vajer ands 16 — Oper con-Gertain - 1807 271 ft. - Oplie dur Cotter 106 A. 2. 125, RH. -Rommigoniadis Opine 277. Enfl tentria ndi Apter 319 A. L. 335 A. L. 325, 588. — Opter and Zent-100 fd. 197, 319 fg. 321, 331 fg. 326 fg. 366, 438, 130 A. L. 451

100 fc 161 fc 470 fms Was fu.

Onfebri tel Archhylas

Optom 370 g. 380 L 3 38d Yel.

Optariosov 100, 114 A. 3, 125, 1284g. 133, 336 fgg. 041 g. 364 fg. 384 139, 574 fg. — Don nine oud die And Orderform 348 fg. — Das shdlinha Optarfouer 319, 339 A. J. 340. 251 fg. Vgl. Aburumvafence, Garlaparyanour. — Antonium der Opter-late 44 in 77 in 112 A. I. II52 in Opterplasses 90, 256 in.

Opforpriester 872 - 897.

Optorger and Optobreal Sec. 370. Opforbier (rg). Thi ropier 192, 475.

Photo wine Guitting DS fg. Page 11 for piluman 486.

Paroditas & fig. Parianya 134 224 226.

Patrata 455 posti (ib.

Party, Thro Opher 341, 3430 361. Patavatria 26, 535 A. S. 559 feg.

Philliphia an 301, 145.

Pflanton diagon is h be h 256 fg. 266 Vgl. Haungorthonen. - Pfanwas als Sectionity 247 A. L. Olid. agi. Baum ala Sadendaz. - Vel-Warmer and Pflanners.

Pringe im Cultus 1222 fg.

Piprin 155 fg. 10th

Page 250 A 1 263 fgg.

Phonton 1934g

Polythorome val. He thelemus 34 A. I. 92 R.

Pitar 193 (g. 201, 195).

proucha Atici

Pranspari 65, 217, 157, 178.

Presiden 388 fg. 590. Prindra 188 A. L

professionalities More ulitaria) 20% 207. 489.

Pratriero-dialor 384 A. 2, 960 A. 2. Penningra [Quarma 75 A. t. 367 1: 1 412 A. 1. 418 422 HT L.

TEL SIL problem Ato 1925.

Printe life tops

Pro to Sig. 66, 135 Paronits, Option printe, - Printelich House 974 h. Pr ni Th. 224 hiss h.

Payelingsung 231 233 A L 328 545

Puranallil 63, 480 Purulita (4) fg. 374 fee corresponding 127 in. Puncuyar vgl. Criust. Pashan 74 /2 220 ( 788

Ranges, 160 A. 2, 150 tp. 473; Repaire 365 A. L. 472, 491

Hahm SEE Bakelmi (vgl. Dimoneon, anthore) 263 fgg. S21 A. 1, 1932, 5425. — Rikaminas 244 A L

Ritting 57 A. L. Rathiel I. 175.

Ranch vine Ophie 382

Zandarung 338 491 Ribba 125, 234 kgr. 458 456 Rocht (val. Rta) 284 kg.

Regarbagen 216.

Recognition 110 A, 5, 110 A 2 111. 355 359, 420 fg. 111, 445, 419 fg. 470, 476, 504, 507 fg. 408.

Röffignemalton 2019 A. S

Rayanda Selas Mayran Borto

Res 46, 73, 77 Jul 118, 252 - Res-

ples Ladra 353 A. 2. Rescapfor 11. 248, 336, 356, 370 408 A, 2, 431, 173 (c.

Rollin Farbe 217.

Habis, die viellen (rgl. Augires) 277 278 268 A. 2

Rts 30, 07, 146, 195 fg, 286 fg, 254

rhideratio 383 A. Z. 155 A. 1.

Maris . Abelepprisates.

Hodin 63, 82 216—224, 269 4, 4, 290 (\_\_ 293, 259 A, 4, 152 A, 2, the A. I. 188 - Rudes Tryambaka 413 fg. — Redreselles 318, 333, 335 fg. 341, 354, 146 A. I. Redresel 219,

Suci 239, L. A. Sakumalhafeler 76 Mis. Sakraralia 24 A. 2 Sakraralia 130 fg Sal 111, 412,

Sambara 150 fg. Sugar Com Ophy ton 1901 1901 5 mans 453 A 1 Surnanti 74 145 (a. 374 Somoy 73, Surveyunt III A. I. \$10 1 2 Supervate 240, 507. Sattle #1. 402 (. ).

S. atruman 41 1. 1 522 A. 2 502, 305 par A. 1 554 A. 2 507, Section 64 233, 140, 157, Section 64 A. 2 468,

Salation 608, 609 A. L. Schotchiebaue 1956. Selif direte 70, 85,

Schlechul money 261

Schlangen 290, Vgl. Alu, Alu lumburo-Schlappopreschung 69, 72, 81 86, 314 A. 2, 446, 486, 565, ogl DIA ALL

Sublantaminana here e. N .....

Scheitt L. de ben 186 A. I. 162 A. I. Santa 200 204 287 hr \$17 fre.

igh bhimrulian. Schurger-chait 271, 165. Schurgen III fg. 116. Schwelle 354 A. L.

So lo 621 and durchweg im Folg-ailen. So line (spl. Todie) 19 fg. 37. 10, 60 fg. 340, 351 mm sgl de guna a Ab chuitt über Seelonglauben vind Tody neutricky 596. - Seelen umi Domengii 40 fg. 206, 569, 569. - Sales and Hudrs 63, 225, -Sealan and Winds 245 A. L. Se im Ermonlister 569 A. I. Soulon ungaharnar Kinder 569, -Yet Kroneweg.

Section and one of the 558, 562 for 567.

8 m 35 k

Sie Gen Adbras 186. - Sie ben Printer 383 E. Biel n Behie val. Rehie. -Sieber Selichto 180 A. I. 462 A. 4. Suban Schweitern 106 - Sieben Strome 117 A. I. 138 by - Sieben

Line 117 A. L. Sinfroli Lift.

Sanda 117 fee 121

Sum 114 A. 2. 129 A. 2. 170 hr 175-165、215、241 246 位。 366 位。 200 tg. 500 fg., - Vgl. Agai and Some.

Sugarphy 10 to 21 to 30 to 36, 36, 10 L

163 A. 2. 109, 385, 451, 101 DON'T

Summer hall tel al. 176, 170 ( Some Someon and the London Miles Savitar 187g al. 107 m. 108 to 1691 . 1891: 167 m 104 913 to 28 . 910 ig. 114 fg . 148 fg . 534 1001. Sommantra og l. Sarya. — Someontherrane a 42 ft. 418, -Someonymissis SE. 478, 1406.

Somermontheor St. 144 C. 417 A 1

THOM CAL

Spengalonquie 429 Springer or the legis farmen ST.

Splitte 4901.

Spingellife Lil A. L

Spl zindopler 82 440 A. L. Staddlin ved Klassepher, Footen att 551, 565 A. U.

Storms (vgl. Planeten) 1894gr., 4 d. 2 Ster um Sool u beid fg.

Street 76 hr

Stock 1924g. Sugarator 222, 224 tg. 245 A 1 Val Vaya, Vara Maruis Rude-Salestangen val. Fleide

Fait 167 M. 1979. Shdon don Todton gubbrig 340, 342 A 2 617 A 2

Sülmenlin 201 (22, 130, 134), 317 (22, 35), 407, 442, 477, 430.

Silkter Skeformal 311),

dilegens rgl. Specialization

suod mya 115

Sande egl Schuld, - Sändunts Leub! ities 510 far, rg1 324 fg.

SHEET MADE

Surge og Laure, Sumemont. Surez (Summafend 184 P12fg. 711

- Survision 104, 484 Stilling The Ig. 168 In madket 201 £ 2 Scarbiance 166.

Timinapers 330, 418, 5/2 a 1, and Trunham!

Tapas 400 fee: 414, 423, 427, 482 hot. The ben.

There is der Methologie 41, 42 k 2 d 55, 68 fest, 161 A. L. 206, 208, 300 188, No. — The people on Zaulez angrenommen St. 25% 188 Vol. More Bratish to Nove Thire conversion of Care of There are S show feld, 581, - Val Tot reliment

Thiompier 11, DL, 94 A, 1, 656 (gg, 457 A, 1, -Vg', Re , - φθπ, Thio grib = 418, 497,

Throntonia 144

Title (egh month), Voyachi linen ander 417 fg. 188, 669 550 fg. 569, 577 fg. 562 fgr 568 fgg. Val. Charminhait, Trult arraier. - Todtesbe the chievening on Tollenoral of \$13 A 2 568 A L Todimount 12 37 62 300 107 329 (g. 333 (g. 239, 341, 352, 254 to 158, 361, 442, 445, 491, 535, 548 to 563, 563 563 to 570 and darking on Followden. Todiensericki 541 to Testimillage 290, 572 fg:

Todfentraner 550 588 fg. Fotomismus 85, 358 A. I. 415 From 288 A. I 510: 512, 526 A. L. Tradam 502 pt Tindaspira. Trit. Aprys 143 pp. 161 284 A. I. 980 L97.

Tursa 167.

Tv-litar 196, 149, 283 Lz. 859

Udulah ayana 200 A S. Paneshen verboten 330, 482, 487 lg.

Ulis fall it much Todo fall 578 fg-588 fg., vgh. Tudta, Versinki ser iligari.

Unterwalt (vgl. Halle) 545.

Up вкуппа 131 830 339, 124 4 3. 166 mg

person fill A. A. 17 thinn 182.

t shine agh, Mora morto

Eparakyar 184, 200.
 Urusal 35, 47 A. J., 56, 126, 251, 252, 274, 273, Vgl. Wasserm unphen.

Vac 63. Validhre 1744. Validova 88, 331 fc 369 t. 1 414. Voje 112, 128, 142,

Volu 116

Various (vgl. Mitra-Variona) 20 fg. 33 A. L. 35 L. 48 L. 91 L. 90. 12 L. 150 103 L. 185 L. 378 286 L. 282 G. 298 Lev. 318, 320 346 A. L. 107 L. 112, 520, 535 Appropriate Sty, 141 ly.

Tanadam 279 order 257.

Vitabilipati (5, 251, rel. file, Value 221 E. Vain Tilly 164 Verlyennun eithelicher Salatung 345 (g. 330 A. I. 491, 554 Veretbrachim 29, 75, 131 Vergisionagen 7, 181 A. I. 217. Vergration e.d. Regention. Viernamolisha Vesta 122, 441 C. eilmur 932 A. 2. Vision 30 130 927 Ju 3390 Vigrammer 3L1 271 Vi variju 118. 201 A. J. Victorian 92 4. 1. 217 4. 1. 2487 Vice-rant 122 iz 275, wh Yanna Vogel Seifen verkörpernd 563 Vgl. Ginen. Vrehikapi 172 lg. mekonarmi 446 A. L. Verry 74, 135 fg. 281. Vgl. Aid.

Wachun 200 A. 2, 411 416, 480 Wassinou 301, 17th 50C. Waladird, Schneren bei die 520 A. C. Wuldgertheiten 25s. 26t. | Ruite

SHOW THE Washing 316, 199 fz. Tgl. Wasm

Vennue 187, 101.

im Zanber, Bail.

Wasser AL 107 fg 111 fg, 115 fg
186 fg, 149 A, 8, 150 A, 1, 207 fg
989 941 fg, 244 A, 1, 247, 509,
579, Wasser, im Zanber 489,
588 Vgl, Wesselver, Bail. - Wasser limits Schwarzen 520. — Warm mort Jidnesson 113.

Wassermy updoor . 5. G & 8, 58, 207. 248fc. 248fa. 250-254, 257, vel. 1124

Wassermold 200 A. I

Windsort a Sturngotter, Marida, Vara. Variat Middlen

Wills preriemmin 365.A. L. 575.587. Whohperinnenhover bills.

Wanschopfer 431 - Wanschtodie opter boll A. L.

Waitelapiel 304, 472 306.

Yudn Bie palardan egi; Epferer. Yajne, Yajurvala 14 lg. 288, cgl. 27 1. 3. Phys JAT Gr.

Taux 12 tal 76. 131, 9 ... 247, 37a44. 278 A. L. 858, 531, Nilligs out my tent on Abushalls they do September letter. Yant 217, 532 (s. Yatu, Yata Billian 253 (c.)

Zahles muberhalts 51ff. Za nar 51, 312, 354. But line Zauberioni 102, 128, 116 3914 307, 485 fg 4911.

Yang 275 L 532 fe, 545.

Zashorli-ler und Zanlersgebie Ale. 14 (2. 17 (2. 60 3) 27 4.8, 15% 310 to

Zanker on (vgl 0) and Zanker Sakerolius) II, 19, 37, 60 58 (c 81 108 (do. 147 A.2 19) all

892 100 G 176 525 X -- , X -- mb -- 71 C 72 352 115 A. S. 170 A. I — Zan dieb des Parks 20 L. 233 A. I. Zingrahock by der Breham 6787 588 - V.I.Ali



Checked 18/9/76



Central Archaeological Library, NEW DELHI 30969 Call No. 294-1 / Old Author- Oldenberg , H. Title-Religion Des Veda Date of lasue | Date of Return Borrower No.

"A book that is shut is but a block"

SEAL GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book closu and moving.

S. B., FAS. N. DELBIS.